Rottenburger -
J ahr buch

Organ des
(Geschichtsvereins

der Didzese
Rottenburg-Stuttgart

Thorbecke Band 6- 1987






Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte
Band 6 - 1987



X

| ez I

_ J—JJH:HJ.

A

Pla- WR4




Rottenburger Jahrbuch
flir
Kirchengeschichte

Band 6 - 1987

Herausgegeben vom Geschichtsverein
der Diozese Rottenburg-Stuttgart

N

)b

Jan Thorbecke Verlag Sigmaringen




Bei unverlangt eingehenden Rezensionsexemplaren kann keine Gewihr fiir Besprechung und Riicksen-
dung iibernommen werden.

CIP-Kurztitelaufnahme der Deutschen Bibliothek

Rottenburger Jabrbuch fiir Kirchengeschichte / hrsg.
vom Geschichtsverein d. Diézese Rottenburg-Stutt-
gart. — Sigmaringen: Thorbecke

ISSN 0722-7531

Erscheint jihrl.

Bd. 6. 1987. -

© 1987 by Jan Thorbecke Verlag GmbH & Co., Sigmaringen

Alle Rechte vorbehalten. Ohne schriftliche Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet, das Werk
unter Verwendung mechanischer, elektronischer und anderer Systeme in irgendeiner Weise zu verarbeiten
und zu verbreiten. Insbesondere vorbehalten sind die Rechte der Vervielfiltigung — auch von Teilen des
Werkes — auf photomechanischem oder dhnlichem Wege, der tontechnischen Wiedergabe, des Vortrags,
der Funk- und Fernsehsendung, der Speicherung in Datenverarbeitungsanlagen, der Ubersetzung und der
literarischen oder anderweitigen Bearbeitung.

Gesamtherstellung: M. Liehners Hofbuchdruckerei GmbH & Co., Sigmaringen
Printed in Germany - ISBN 3-7995-6356-3 - ISSN 0722-7531



Inhalt

I. AUFSATZE

Reinhold Rieger
Begriff und Bewertung des Ménchtums bei Johann Adam Mahler (1796-1838) . .

Wolfgang Prof$
Monch und Nonne in der europiischen Literatur des spiten 18. und frithen
19.Jahrhunderts. Der Wandel ihres Bildes bei Denis Diderot, Matthew Lewis,
Ernst Theodor Amadeus Hoffmann und Alessandro Manzoni ..............

Otto Weifd
Die »transalpinen« Redemptoristen und der »Zeitgeist« ...................

Frumentius Renner
Die benediktinische Restauration in Bayernseit 1830 ... ...........ovountn

Wolfgang Hug
Die Klosterfrage im GroflherzogtumBaden . ..........cccvvveveinnnnn.

Schwester Marie Luise Metzger
Die Gemeinschaft der Barmherzigen Schwestern vom heiligen Vinzenz von Paul
inElrcermarcheal ..o oo ST 0 b e i, wms o wmia dsins satstazaras siaare

Ernst Schering
Ordenserneuerung und Gestaltwerdung der Diakonie im Protestantismus des
19:JahthUnBerts: & «iind dunin wpiwsvmen i s Sa s cmseis vame ¥ srbsste et s jesiom

Peter Thaddius Lang
Die Kirchenvisitationsakten des 16. Jahrhunderts und ihr Quellenwert ... ... ..

Bernhard Theil
Das Damenstift Buchau am Federsee zwischen Kirche und Reich im Spatmittel-
alterund inider frithen NeUZeIt ... « ot s bwns s 0 nms wateis st wasm visies

Paul Kopf
Urban Strobele, erster Stadtpfarrer von Buchau, erwihlter, nichtbestitigter
Bischof von Rottenburg. Mit 1 Abbildung ............ ...ty

Paul Kopf
Pater Anselm Schott (1843-1896)— Leben und Wirken . . .........oooiitt

Georg Ott
Zur Baugeschichte der St. Eberhardskirche in Stuttgart. Mit 6 Abbildungen . . ..

Wolfgang Urban

Ex Bibliotheca Monasterii Wiblingensis. Zu den mittelalterlichen Handschriften
des Tiibinger Wilhelmsstifts

31

43

57

87

99

115

133

155

169

183

195



6 INHALT

II. MISZELLEN

Brigitte Degler-Spengler
»Katholizismus auf weiblich« . ...........ciiiiiiiin i,

Anton Laubacher

Caritasfriihling in den Didzesen Rottenburg und Freiburg im 19.Jahrhundert.
a2 S SR SR O S L U e

Hans-Volkmar Findeisen
Pfarrer Alois Dangelmaier und der Oeffinger Frauenprotest. Politisches Chri-
SO DRSOy & 5 i v o oo s omsee i e e i o i Ao 4

III. ARBEITSBERICHT

Ernst Bohme
Das Kollegium der Schwibischen Reichsprilaten im 16. und 17.]Jahrhundert.
Untersuchungen zur korporativen Verfassung und Organisation mindermichti-
o T TR T T TRt L TS e S G SN

IV. BUCHBESPRECHUNGEN

1. Allgemeines

Josef Lenzenwenger u.a., Geschichte der Katholischen Kirche (Karl Pellens) . ................
Kirchengeschichte und allgemeine Geschichte in der Schweiz (Konstantin Maier) .............

2. Buch- und Bibliothekswesen

Bibliotheca Apostolica Vaticana (Heribert Hummel) .. ..........oooiiiiiiiiiiiinnn,
Bibliothéca PalaanatHerbert Blmimel) oo oi i oo nine s oniatte swisrisissmisbass et e acs o

Elmar Schmitt, Die Drucke der Wagnerschen Buchdruckerei in Ulm 1677-1804. — Ders., Die
Wohlersche Buchhandlung in Ulm 1685-1985 (Heribert Hummel) ..................

3. Antike und Mittelalter

Robert L. Wilken, Die friihen Christen (AugustaHonle) . ...........cooviiiiiieinan.n
Wolfgang Miiller, Archiologische Zeugnisse friihen Christentums zwischen Taunus und Alpen-
kamm (RudelE Rembiarde) . 2000 i it v e e s S sawaiaion o5 s s o
Karl Schmid (Hg.), Die Zihringer. — Hans Schadek-Karl Schmid (Hg.), Die Zihringer (Immo
EBerl) s s imiiiasn i s i e s BT s ST e anafe, el el ks e iR
Chartularium Sangallense, Bd. IV; 1266-1299, bearb. von Otto Clavadetscher (Immo Eberl) . . . . .
Hermann Josef Sieben, Die Konzilsidee des lateinischen Mittelalters (847-1378) (Konstantin
T T I 1 SO BANI ) 0 0, SRR N < U S
Kaspar Elm (Hg.), Norbert von Xanten (Erhard Schaffer) ..................oooiiiiint
Rudolf von Biberach: De septem itineribus aeternitatis. — Ders., Die siben strassen zu got, hg. von
Maryot Schmidt (Lonise GRAINGET) .+ /e3¢ 55000 ke siniois Sad e s eateroli s 444 0 s e

Christoph Burger, Aedificatio, Fructus, Utilitas. Johannes Gerson ... (Wolfgang Urban) ... .....

239

253

263

267

301
302

303
305

306

309
310

310
312

312
313



INHALT

Johannes Fried (Hg.), Schulen und Studium im sozialen Wandel des Hohen und Spiten Mittelal-
BET S (TR TIEBEEL) . .a1ccivaci i i o ity i e At e A o 545 it

Gerbard Fritz, Die Geschichte der Grafschaft Lowenstein (Adelheid Hahn) .................

4. Reformation — Katholische Reform — Gegenreformation

Cornelis Augustijn, Erasmus von Rotterdam (Andreas Flitner) ..................coooui.n

Erasmus von Rotterdam, Novum Instrumentum (Faksimile-Neudruck), hg. von Heinz Holeczek
(Perer Walter) oo ol it o b e b b st oo bl i el s

Erwin Iserloh (Hg.), Katholische Theologen der Reformationszeit 2 (} Hermann Tiichle) .......
Dr. Jobannes Eck, Seelsorger — Gelehrter — Gegner Luthers (Brigitte Degler-Spengler) .........
Frank Ganseuer, Der Staat des »gemeinen Mannes« (Hans-Joachim Kéhler) .................

Winfried Eberbard, Konfessionsbildung und Stinde in Béhmen 1478-1530. — Ders., Monarchie
and Widerstand (Andreas Zieger) . .or oo o sisinmiin i als bisie s slelamsien sie-ik bislsa/sins

Miroslav Hroch-Anna Skybovd, Die Inquisition im Zeitalter der Gegenreformation (Konstantin
LT Sl e R e L e o PP i s S I e P S 2

5. Mittlere und Neuere Kirchengeschichte

Paul Beck, Ausgewihlte Aufsitze zur Geschichte Oberschwabens (Gisela Zeiflig) . .. ..........
Beitrige zur Geschichte des Bistums Regensburg 19, 1985 (Rudolf Reinhardt) . ...............
Ernst Walter Zeeden—Peter Thaddius Lang (Hg.), Kirche und Visitation (Rudolf Reinhardt) . . . . .
Ludwig Hiittl, Marianische Wallfahrten im siiddeutsch-dsterreichischen Raum (Rudolf Reinhardt)

Susanne Schlosser, Der Mainzer Erzkanzler im Streit der Hiuser Habsburg und Wittelsbach um
das Kaisertum 1740-1745 (Alfred Schrocker) .. .......coovvviiiiinniiiiiiiinat,

Jérg Sieger, Kardinal im Schatten der Revolution (Rudolf Reinhardt) . . ...............couts

Felix Bernard, Der Bonner Rechtsgelehrte Ferdinand Walter (1794-1879) als Kanonist
(ROnstantn MALEr) «oom i si S o sy bl s b S i s st smin s 8 s d e spaiaiasasate o

Ludwig Médl, Priesterfortbildung um die Mitte des 19. Jahrhunderts (Werner Groff). ..........

Ingrid Wurtzbacher-Rundhbolz (Hg.), Theodor Heuss iiber Staat und Kirche 1933 bis 1946 (Martin
O] r e 05 ot e s e et ey ot T i ST PRSI (e R s ok

Liselotte HiferVictor Conzemius, Otto Karrer 1888-1976 (Ernst Walter Zeeden) ............

6. Kloster und Orden
Albert Schmidt, Zusitze als Problem des monastischen Stundengebets im Mittelalter (Rudolf
Reinharatyines 0t ot e ot R AR e % e S e Ve ATl (s
Kloster Blaubeuren 1085-1985 (Michael Diefenbacher) ...............cooiiiiiaan,
Gerbard Dopffel-Gerhard Klein (Hg.), Kloster Blaubeuren — 900 Jahre (Michael Diefenbacher) . .
Jobann Lang-Otto Kuchenbauer, 850 Jahre Klostergriindung Kaisheim (Otto Beck) ...........
Hans-Jérg Reiff u.a., Kloster Ochsenhausen (Karl Pellens) .....................coiiii,
Hermann Pretsch (Hg.), Kloster Zwiefalten (OttoBeck) ........... ...t
Klosterarbeiten aus dem Bodenseeraum (Brigitte Degler-Spengler) ........................
Kloster Amelungsborn 1135-1985 (Rudolf Reinhardt) .................ccoiiiiiiiiain,

Gerbard Rebm, Die Schwestern vom gemeinsamen Leben im nordwestlichen Deutschland
(Brigitte Depler Spenpler) i uninine b e s A OB s i

Les Cisterciens 4 Paris (Brigitte Degler-Spengler) ..........c.ooviiiiiiiiiiiiiiiiii.,

318
319

320

321
323
324
325

326

327

328
329
330
332

332
333

334
335

337
337



8 INHALT

7. Historische Nachbardisziplinen
Marlies Horger (Hg.), Der Verschleierte. Mirchen von Ketzern und Verfemten (Brigitte Degler-

T g e M e U e S e R e ey 347
Norbert Hofmann, Die Artistenfakultit an der Universitit Tiibingen 1534-1601 (Wolfgang

1052 TN St e Wil 0S5 ol 0 LN e e e 347
Thomas Max Safley, Let No Man Put Asunder (Peter Thadddus Lang) ..................... 349
Arthur E. Imhof, Die vetlorenen Welten (Ingrid Batori) .............cvvuininininnnnnn.. 349

Philipp Matthius Habn, Beschreibung mechanischer Kunstwerke (Reprint) (Heribert Hummel) .. 350
Paul Sauer (Bearb.), Im Dienste des Fiirstenhauses und des Landes Wiirttemberg (Abraham Peter

RS PMARI L o o s e o R s S i e e P e e 351
Karl Priimm, Walter Dirks und Eugen Kogon als katholische Publizisten der Weimarer Republik
(Mantred Schmiud}o st 50 o e i i e s ety el e e 352

8. Kunst — Ikonographie

Frank Giinter Zebnder, Sankt Ursula (Rainald Fischer) .. .........oviuuininnnnnrennnnn.. 352
Christusim Leidén (Hermert FUmmel) .o e s o i snte s s srmismmrenimvis ta 353
Walter Ziegler u.a., Gotik an Fils und Lauter (Wolfgang Urban) .......................... 354
Pétey Hawel, Die Pietd (Sieglimd Kalhey o into o most nonin st doe = fme ier oo i 355
Gert K. Nagel, Schwibisches Kiinstlerlexikon (Heribert Hummel) ........................ 356
Karl Caspar, Das druckgraphische Werk (Heribert Hummel) ............................ 357
Manfred Hermann, Kunst im Landkreis Sigmaringen (Wolfgang Urban) . ................... 358

9. Orts- und Pfarreigeschichte

Heimat an der Eschach: Dunningen - Seedorf — Lackendorf (Abraham Peter Kustermann) .. .... 360
Ulrich Marstaller, Die Peterskirche in Weilheim (Heribert Hummel) . .. .............c0ouun. 361
10 LIt - 5 s s ww e s i SR AR e S KSR e e 362
V. VEREINSNACHRICHTEN

L N L O 371
Nachrut Hermann THChE . . «.ccv 1o veuiseninsas oiomieissisnisiosne sieniesssmomssens e s 371
Vereinschronik fiir die Jahre 1985/86 . . . . ... ..ottt e 373
Stiftung Carl-Joseph-von-Hefele-Preis ... ...........ovuinininiinienneinenanennn. 374
Bericht tiber die Studientagung 1986 . ....... ... ... it 375
Vorstandund Redaktion . . ......ouiuiinitiiii et e e e 381
T T e Sl SLCT VL e B S T S0t W i) AT e 382
N erzeithnis der MIGITIEIEE. o ot siuiciorsiassss s s SN o )y v S 382
Vetzeichnif Aer RETenBenten .oy bt s i i s ar e s oo s e o s v 383
ABKUrzangent:. . s e s s s A e et e 384

Regiater der Ora=nind PersOnennamen.. . .= s vissbis i Sins e st s i e 385



REINHOLD RIEGER

Begriff und Bewertung des Monchtums
bei Johann Adam Méhler (1796-1838)"

Mit dem Monchtum befafite sich Johann Adam Mahler (1796-1838) auflerhalb seiner kirchen-
geschichtlichen Vorlesungen vor allem in zwei Aufsitzen: »Einige Gedanken iiber die zu
unserer Zeit erfolgte Verminderung der Priester, und damit in Verbindung stehender Punkte«
(1826) und »Geschichte des Monchtums in der Zeit seiner Entstehung und ersten Ausbildung«
(1836)2.

Der Aufsatz von 1826 beschiftigt sich mit den Folgen der Sikularisation fiir den Bestand
des Klerus in der katholischen Kirche?. Obwohl Méhler den staatlichen Umgang mit der

1 Erweiterte Fassung des Vortrags auf der Studientagung des Geschichtsvereins und der Akademie der
Ditzese Rottenburg-Stuttgart in Weingarten vom 13. bis 18. Juli 1986.

2 Beriicksichtigte Texte von Mohler: Die Einheit in der Kirche, oder das Princip des Katholicismus,
dargestellt im Geiste der Kirchenviter der ersten drei Jahrhunderte (1825), hg., eingeleitet und kommen-
tiert von Josef Rupert GEisELMANN, K6ln/Olten 1957. — Einige Gedanken iiber die zu unserer Zeit
erfolgte Verminderung der Priester, und damit in Verbindung stehender Punkte, in: ThQ8, 1826,
414-451. — Athanasius der Grofie und die Kirche seiner Zeit, besonders im Kampfe mit dem Arianismus.
In sechs Biichern, 2 Theile, Mainz 1827. — Anselm, Erzbischof von Canterbury. Ein Beitrag zur Kenntnis
des religiGs-sittlichen, offentlich-kirchlichen und wissenschaftlichen Lebens im elften und zwdlften
Jahrhundert, in: ThQ9, 1827, 435-497, 585-664 und ThQ 10, 1828, 62-130. - Beleuchtung der Denk-
schrift iiber die Aufhebung des dem katholischen Geistlichen vorgeschriebenen Célibates. Mit drei
Actenstiicken, in: Katholik 8/30, 1828, 1-32, 257-297. — Geschichte des Jesuitenordens (1831), in: Joseph
Burkard LEu, Beitrag zur Wiirdigung des Jesuitenordens. Nebst einer noch ungedruckten Geschichte und
Beurtheilung der Jesuiten von Dr. Johann Adam Mahler, Bern/Luzern 1840, 9-29. — Symbolik, oder
Darstellung der dogmatischen Gegensitze der Katholiken und Protestanten, nach ihren offentlichen
Bekenntnifischriften (1832), hg., eingeleitet und kommentiert von Josef Rupert GEISELMANN, Band 1,
Ko6ln/Olten 1958. - Neue Untersuchungen der Lehrgegensitze zwischen Katholiken und Protestanten.
Eine Vertheidigung meiner Symbolik gegen die Kritik des Herrn Professors Dr. Baur in Tiibingen, Mainz/
Wien 1834. - Bruchstiicke aus der Geschichte der Aufhebung der Sklaverei durch das Christentum in den
ersten XV Jahrhunderten, in: ThQ 16, 1834, 61-136 und 567-613. Wieder abgedruckt in: Gesammelte
Schriften und Aufsitze, hg. von Johann Joseph Ignaz DOLLINGER, Band 2, Regensburg 1840, 54-140.-
Vorlesung iiber die Jesuiten (1834/35), in: Alois KN6PFLER, Johann Adam Méhler. Ein Gedenkblatt zu
seinem hundertsten Geburtstag, Miinchen 1896, 127-143 (Nachschrift). — Geschichte des Monchtums in
der Zeit seiner Entstehung und ersten Ausbildung (1836/37), in: Gesammelte Schriften und Aufsitze, hg.
von Johann Joseph Ignaz DOLLINGER, Band2, Regensburg 1840, 165-225. — Rezension zu: Johann
Nepomuk Hortig, Handbuch der christlichen Kirchengeschichte ..., Landshut 1828, in: ThQ 11, 1829,
97-118. — Brief an Adam Gengler vom 4. April 1837, in: Stefan LoscH, Professor Dr. Adam Gengler
1799-1866. Die Beziehungen des Bamberger Theologen zu Johann Joseph Ignaz Déllinger und Johann
Adam Mahler (Versffentlichtungen der Gesellschaft fiir frinkische Geschichte 17, Reihe 11), Wiirzburg
1963, 162-163. — Kirchengeschichte, hg. von Pius Bonifacius Gams, Bd. 1-3, Regensburg 1867-1868.

3 Vgl. Joachim K&HLER, Priesterbild und Priesterbildung bei Johann Adam Méhler (1796-1838), in:
Tiibinger Theologen und ihre Theologie. Quellen und Forschungen zur Geschichte der Katholisch-
Theologischen Fakultit Tiibingen, hg. von Rudolf ReinuarpT (Contubernium, Bd. 16), Tibingen 1977,



10 REINHOLD RIEGER

Kirche nicht billigt, ist er doch mit der Aufhebung der Klster oder zumindest ihrer
Reduzierung einverstanden. Die Unterscheidung von Form und Geist des Ménchtums erlaubt
es ihm, dem Ménchtum auch nach der Auflésung seiner iiberlieferten Form in der Gegenwart
ein Weiterbestehen seines Geistes zuzusprechen.

Diese noch von der Aufklirung beeinflufite und von romantischer Begrifflichkeit geprigte
Auffassung scheint Mohler in den dreiffiger Jahren nicht mehr vertreten zu haben. Die
Differenzierung zwischen Form und Geist des Monchtums tritt zuriick zugunsten einer
unterschiedlichen Stellungnahme gegeniiber den verschiedenen historisch gewachsenen
Gestaltungen des Monchtums. So spricht sich Méhler 1837 fiir eine Foérderung des
Benediktinerordens und gegen die Wiedereinfilhrung des Jesuitenordens aus*. Davon abgese-
hen macht der in dieser Zeit verfafite Aufsatz zur »Geschichte des Monchtums in der Zeit
seiner Entstehung und ersten Ausbildung« den Eindruck einer geradezu euphorischen Beja-
hung nicht nur des Geistes, sondern auch der Form des Ménchtums. Denn obwohl sich der
Aufsatz mit der frithen Zeit befafit, haben viele Auflerungen grundsitzlicheren Charakter und
lassen sich auch auf die Gegenwart beziehen. Insofern ihnelt die Struktur dieses spiten
Aufsatzes derjenigen von Méhlers ersten Schrift »Die Einheit in der Kirche, oder das Prinzip
des Katholizismusx, die historisch sich auf die ersten drei Jahrhunderte der Kirchengeschichte
zu beschrinken vorgab, jedoch die Gegenwart im Blick hatte und ein aktuelles systematisches
Anliegen verfolgte®. Das historische und das dogmatische Interesse sind bei Mohler oft schwer
voneinander zu trennen. Analyse und Bewertung hingen vielfach eng zusammen.

Das Moénchtum ist kein zentrales, aber doch ein immer wieder vorkommendes Thema
Méhlers. Er hat sich mit ihm historisch, systematisch und pragmatisch beschiftigt. Dement-
sprechend miissen wir bei der Darstellung von Mohlers Auffassung des Ménchtums auf seine
Konzeption der Genese, auf seinen Begriff und auf seine Bewertung des Monchtums eingehen.

1. Begriff und Prinzipien des Ménchtums

Ménchtum ist fiir Mohler nicht eine Institution des Christentums allein, sondern jeder Kultur,
sofern sie nicht unzivilisiert oder iiberzivilisiert ist: »Die Erscheinungsweisen [des Ménch-
tums] sind nach Zeit und Ort verschieden, die Sache findet sich iiberall«. »Nur wilde Volker
haben keine erkennbaren Spuren des Ménchthums aufzuzeigen, und ihr Gegentheil, die
iiberfeinerten Vélker, scheinen wieder zur Vertilgung und zum Hasse desselben geneigt zu
seyn. Dort ist das Geistesleben zu dumpf, um den Ménch zu erzeugen, hier zu kraftlos, um
ihn zu erhalten, und ist er auch vorhanden, so gleicht er nur dem traurigen Schatten, der nach
dem Verschwinden des Kérpers zuweilen noch auf kurze Zeit gesehen wird«%. Wegen dieser
relativen Universalitit des Monchtums bestimmt es Mohler zuerst ohne Beriicksichtigung der
jeweiligen Bindung an eine einzelne Religion. Das Monchtum ist fiir ihn dementsprechend
eine gesellschaftliche Institution, die primir zum Zwecke der Vertiefung des inneren geistigen
Lebens ihrer Mitglieder, diesen ein Dasein in Einsamkeit und Armut, also in Absonderung
von der iibrigen Gesellschaft und ihren Giitern erméglicht. »Allenthalben werden wir auf

167-196. — Anselm GGNTHOR, Johann Adam Mahler und das Ménchtum, in: ThQ 121, 1940, 168-183. -
Konstantin Maer, Auswirkungen der Aufklirung in den schwibischen Kléstern, in: ZKG 86, 1975,
329-355.

4 Brief an Gengler. — Vgl. Geschichte des Jesuitenordens (1831), 29. - Stefan LéscH, Johann Adam
Mghler. Bd. 1, Gesammelte Aktenstiicke und Briefe, Miinchen 1928, 515.

5 Vgl. etwa die Anzeige in der ThQ 8, 1826, 372.

6 Geschichte des Monchtums 165f.



BEGRIFF UND BEWERTUNG DES MONCHTUMS BEI JOHANN ADAM MOHLER 11

Minner aufmerksam gemacht, welche sich ausscheidend von der grofien Masse und dem
Gewiihle der Menschen [sich] entziehend, durch einen geheimnifivollen Zug in die Einsam-
keit, in Wilder und Wiisten gefiihrt werden, wo sie, die Schitze und Freuden der Welt nicht so
fast nur gerne entbehrend, als vielmehr dieselben gar nicht vermissend, das inhaltvollste Leben
suchen, und wo ihnen auch die hochsten Freuden und Leiden, welche nur die menschliche
Brust bewegen konnen, zu Theil werden«’. Das Ménchtum ist also durch drei primire
Merkmale ausgezeichnet: die Einsamkeit (und in ihrer Folge die Ehelosigkeit), die Armut und
die Kontemplation. Diese drei Momente entfaltet Méhler in einer Reihe von Prinzipien, die
insbesondere das christliche Ménchtum vor allem in ihrer Begriindung bestimmen.

1.1. Einsamkeit

1.1.1. Absonderung von der Gesellschaft

Das erste Prinzip des Monchtums ist die Trennung von der Gesellschaft. Der Monch zieht
sich aus den gesellschaftlichen Bindungen zuriick in die Einsamkeit. Diese Abgrenzung von
der iibrigen Gesellschaft bedeutet nicht notwendig Eremitentum, sondern kann auch im
Zénobitentum verwirklicht werden. Das Monchtum ist eine Form der Ausdifferenzierung des
Gesellschaftssystems, die sich aber nicht als dessen Innendifferenzierung versteht, sondern
den Anspruch erhebt, die Gesellschaft als Ganzes verlassen zu haben und eine Art von
Gegengesellschaft zu bilden. Gerade wegen dieser Ausgrenzung aus der Gesellschaft als
ganzer konne das Ménchtum wesentliche, fundamentale Funktionen fiir die Gesellschaft
iibernehmen. Insofern sei der Vorwurf gegen das Mdnchtum, es ziehe sich von der Gesell-
schaft und der Verantwortung fiir sie zuriick, der in der Friihzeit wie in der Aufklirungszeit
erhoben wurde, nicht gerechtfertigt. Mohler meint also auch Angriffe auf das Monchtum im
18. und friihen 19. Jahrhundert, wenn er entgegnet: »Die Absonderung fand statt, um aufler
dem gewdhnlichen gesellschaftlichen Kreise einen festen Punct zu gewinnen, von wo aus auf
ihn selbst mit Sicherheit und Nachdruck bildend und umgestaltend zuriickgewirkt werden
konnte«8,

Die Trennung von der Gesellschaft ist fiir Méhler nicht blofle Weltflucht, sondern dient
dazu, die Gesellschaft zum Wesentlichen hinzufiihren. » Auflerlich getrennt von der Gesell-
schaft, waren sie [die Monche] innerlich mit ihr vereinigt; so wie gar viele von jenen, die
auflerlich mit ihr verbunden, innerlich von ihr geschieden sind«®. Durch die Unterscheidung
von Innerlichem und Auferlichem kann Méhler das Verhiltnis von Distanz und Nihe in
bezug auf Gesellschaft und Monchtum umkehren. Gerade die dufiere Distanz erlaubt eine
innere Nihe, die sich nicht im Partikularen verliert, sondern das Ganze und Wesentliche
betrifft. Dies gilt nicht nur fiir das christliche Mdnchtum, sondern fiir das Monchtum als
Institution iiberhaupt. Méhler sagt von ihm: »In ihnen [den Monchen], obgleich von den
Menschen getrennt, oder vielmehr, weil von den Menschen duferlich getrennt, gelangt oft ihre
Zeit, ihr Stamm, oder ihr Volk, zum Selbstbewufitseyn, [...]; denn gesammelt in sich selbst,
begriffen sie nach ihrer Weise Gott und die Welt, sie begriffen die Ihrigen, die zerstreut nach

7 Geschichte des Ménchtums 165.

8 Geschichte des Monchwums 205. — Als Beispiele fiir aufklirerische Positionen vgl. Johann Valentin
EvBEL, Sieben Kapitel von Klosterleuten, Wien 1782, 16, 19. — Karl Graf von HERBERSTEIN, Hirtenbrief
des Bischofs von Laibach, Karl Graf von Herberstein, in Betreff der von Kaiser Joseph II. unternomme-
nen kirchlichen Verbesserungen, vom Jahre 1782, in: ThQ3, 1821, 122-160; 136. — Vgl. MaIEg,
Auswirkungen (wie Anm.3) 330f.

9 Verminderung 416.



12 REINHOLD RIEGER

allen Seiten zur Selbsterkenntnift und zum Begriff ihrer Zustinde, ihrer wahren Bediirfnisse,
ihrer Gegenwart und Zukunft nicht gelangten«!®, Die Absonderung von der Gesellschaft
vollzog sich urspriinglich im Eremitentum, spiter dann durch Gemeinschaftsbildung. Die
Opposition zur Gesellschaft bildete selbst eine Gegengesellschaft. Diese Entwicklung hatte
den Vorteil, die Einsamkeit und Zuriickgezogenheit mit dem Gemeinschaftlichen zu verbin-
den''. Denn die Absonderung von der Gesellschaft erfordert eine Stirke, die nur gestiitzt
durch eine Gemeinschaft erhalten bleiben kann. Der einzelne ist zu schwach, um der
Gesellschaft als ganzer gegeniibertreten zu konnen. Zu den Geliibden der Keuschheit und der
Armut kommt das Geliibde des Gehorsams hinzu, das sich auf die Stirkung der Gemeinschaft
bezieht'2. Das Ménchtum in seiner entwickelten Form des Zénobitentums ist demnach ein
Subsystem der Gesellschaft, das sich nicht als solches, sondern als externes System versteht
und das trotzdem oder gerade deshalb wesentliche Funktionen fiir die Gesellschaft ausiibt.

1.1.2. Ebelosigkeit

Mit dem Prinzip der Einsamkeit hiingt das der Ehelosigkeit zusammen. Die Ehelosigkeit bzw.
Virginitit soll die ungeteilte Zuwendung zu Gott erméglichen. Dies ist fiir Mohler kein blofer
Zweck dieser Lebensform, sondern macht ihr Wesen aus: »Die Virginitit in sich selbst
betrachtet, sollte bei ihnen [den Ménchen] in ihrem Wesen aufgefait und angeschaut werden,
und erscheint hier als meditatio aeterni rein fiir sich, als Hingeben an den Erléser und
Aufgehen in seiner Liebe«'. Deshalb ist die Ehelosigkeit nicht nur aus dem Gegensatz zur
Gesellschaft zu erkliren: »Nicht aus dem bloflen Gegensatz gegen das in das Endliche
aufgegangene Leben so Vieler kann das Monchsthum erklirt werden, so daft nur ein Extrem
das Andere hervorgerufen hitte, um das Gleichgewicht zu erhalten. Die Virginitit ist eine
Gnadengabe, etwas rein in sich Bestehendes, Urspriingliches und Radikales gewisser Men-
schen, das zu ihrem geistigen Leben wesentlich gehort, das eben so unbedingt von zufilligen
dufleren Einfliissen hervortritt, wie die weifle Bliithe der Lilie. Es kann nie etwas als Gegensatz
zu etwas Anderm hervortreten, was nicht in seiner Wurzel auf einer geistigen Eigenthiimlich-
keit ruhet, also innerlich ist. Die iuflere Veranlassung erweckt bloff das Innere, das schon,
wenn gleich verborgen, vorhanden ist«'. Die Virginitit ist also »etwas Urspriingliches mit
innerer Wiirde«1%,

1.2. Armut

1.2.1. Weltverachtung

Die Absonderung von der Gesellschaft und die Enthaltung vom ehelichen Leben gehen einher
mit dem Prinzip der Weltverachtung, das die Giiter und Freuden der Welt zugunsten von
Hoherem zu miflachten lehrt. »Der Geist der Monche ist der der Weltverachtung, Welt im
schlimmen Sinne genommen«, sagt Mohler'. Die drei Geliibde der Keuschheit, der Armut
und des Gehorsams setzen sich »dem, was die heilige Schrift Welt nennt, am besten entgegen,
daher auch die Ausdriicke: die Welt verlassen, aus ihr hinausgehen« 7.

10 Geschichte des Ménchtums 165f.

11 Geschichte des Ménchtums 176.

12 Kirchengeschichte I, 616f.

13 Kirchengeschichte I, 617.

14 Athanasius II, 88.

15 Athanasius II, 88. - Vgl. zum Zélibat: Anselm 487-492. — Beleuchtung 279. 284.
16 Verminderung 440. — Vgl. Verminderung 443.

17 Kirchengeschichte I, 617.



BEGRIFF UND BEWERTUNG DES MONCHTUMS BEI JOHANN ADAM MOHLER 13

1.2.2. Besitzlosigkeit

Die Verachtung der Welt verwirklicht sich auch in der Absage an weltliche Besitztiimer:
»Liebe zur Keuschheit und Erhabenheit des Geistes iiber den irdischen Besitz und die
verginglichen Giiter, die er gewihrt, iiberhaupt die Freiheit des Geistes von den Banden der
endlichen Welt, oder doch die Sehnsucht nach dieser Freiheit, sind die ersten Elemente des
Ménchswesens gewesen«8, Die Armut hat demnach eine befreiende Wirkung. Armut und
Freiheit von Besitzstreben machen den Ménch zu uneigenniitziger Gesinnung und Handlung
fihig. Die Monche verwendeten »all ihr Eigenthum in milden Gaben fiir wohlthitige
Zwecke«"?. Das karitative Wirken des Monchtums hat einen Grund in seiner Verachtung des
Eigentums und in der Freiheit des Umgangs mit dem Besitz.

1.2.3. Freiheit des Geistes

Die Armut macht die Monche unabhingig von der Unterstiitzung durch Staat oder Kirche?.
Dies ist die duflere Seite der durch Besitzlosigkeit erlangten Freiheit. Wichtiger noch ist die
innere Freiheit, die Freiheit des Geistes. Das Eigentum ist namlich eine der Institutionen in der
menschlichen Gesellschaft, die den Menschen in die Gefahr bringen, sich an Vergingliches zu
binden und sich von ihm abhingig zu machen. Das Eigentum nimmt den menschlichen Geist
gefangen, so dafl der Mensch sich mit seinem Besitz identifiziert und bei dessen Verlust selbst
zugrundezugehen droht: »In der That ist es nicht méglich, dafl nicht der Gegenstand unserer
Liebe und Freude Macht und Herrschaft iiber uns iibt, und daf er nicht so wundervoll
zauberisch auf uns einwirkt, um uns sich dhnlich zu machen, um uns in sich zu verwandeln, so
dafl wir werden, was er, das heifit, weil wir denkende, wollende und empfindende Wesen sind,
nur ihn und ihm Verwandtes denken, wollen und empfinden. Daher héren manche Menschen
auf zu seyn, wenn ihr Eigen geraubt wird, oder sie sind nicht mehr bei sich selbst; denn gewifl
man hat sie ihnen selbst entrissen«?!. Die Besitzlosigkeit hingegen erméglicht »Sorgenfreiheit
und Unabhingigkeit des Monchs von allem Wechsel des Gliicks«?, »Freiheit des Geistes von
den Banden der endlichen Welt«?. Weil der Ménch sich nicht an irdische Giiter bindet,
sondern nur an Gott, kann er der Welt gegeniiber frei, unabhingig und gleichgiiltig sein.

1.2.4. Besitz des Reiches Gottes

Die Freiheit von irdischem Besitz macht den Ménch offen fiir den Besitz der ewigen, der
gottlichen Giiter. Weil er sich von der Bindung an Irdisches befreit hat, kann ihm »der innere
wahrhafte Besitz des gottlichen Reichs« zuteil werden. »Das war aber der geheimnifivolle
Gedanke des Monchtums: diesen Schatz der gottlichen Erbarmungen in sich aufkeimen und
wachsen zu lassen, und ungehemmt in sich wachsen zu lassen, und daher sogar die Welt zu
verlassen, wenn es nicht anders geschehen konne«?.

18 Athanasius II, 86.

19 Geschichte des Ménchtums 167.
20 Kirchengeschichte I, 620.

21 Geschichte des Monchtums 169.
22 Geschichte des Monchtums 203.
23 Athanasius II, 86.

24 Verminderung 443.



14 REINHOLD RIEGER

1.3. Kontemplation

Obwohl Einsamkeit und Armut schon Werte an sich selbst bilden, sind sie doch auf den
hochsten Zweck des Ménchtums hingeordnet, nimlich die Teilhabe am Géttlichen durch
Kontemplation. Das Monchtum ist ausgezeichnet durch Verinnerlichung, Ruhe, Konzentra-
tion aufs Geistige.

1.3.1. Verinnerlichung

Das Monchtum ist ein Riickzug der menschlichen Seele in ihre eigene Tiefe®, eine »Sammlung
des Geistes in sich selbst«?. Diese Verinnerlichung und Vergeistigung hat eine Entleiblichung
zur Voraussetzung: »Es giebt eine geistige von Gott verliehene Eigenthiimlichkeit einzelner
Menschen, in welchen der Zug zum Géttlichen, Heiligen und Ewigen so lebendig ist, daf die
Verbindung mit allem Endlichen und Zeitlichen nur durch einen ganz schwachen Faden
erhalten wird«?.

Die Entsagung gegeniiber den Bediirfnissen des Leibes in der Askese um der héheren
Bediirfnisse des Geistes willen ist ein wesentliches Prinzip des Monchtums, das dieses von den
iibrigen Christen zumindest graduell unterscheidet. Das Leibliche, Weltliche, Endliche,
Vergingliche wird als ein Auflerliches qualifiziert und abgetan. Dem Auferlichen gegeniiber
tritt das Innerliche, Geistige, Géttliche, Ewige hervor, das das alleinige Interesse des Ménchs
hat. »Es findet sich gewif} im Leben der meisten Christen, daf in einzelnen Momenten eine
heilige Thitigkeit den innern Menschen so sehr beschiftigt, daf§ die korperlichen Functionen
wie aufgehoben sind, und beinahe stille stehen. Was nun bei Vielen in seltenen Momenten, bei
Wenigen nur hiufiger der Fall ist, das ist bei Einzelnen Auserwihlten habituell«25,

1.3.2. meditatio aeterni

Die Wendung nach innen, die Mdhler als konstitutiv fiir das Ménchtum betrachtet (iibrigens
in starker Affinitit zur romantischen Hochschitzung der Verinnerlichung, vgl. Novalis:
»Nach innen geht der geheimnisvolle Weg. In uns, oder nirgends ist die Ewigkeit mit ihren
Welten, Vergangenheit und Zukunft«??), erméglicht die Versenkung ins Géttliche. Mohler
bezeichnet die asketische Lebensweise der Ménche nicht als Voraussetzung fiir die Kontem-
plation, sondern als deren notwendige Folge: »Ihr [der Monche] Leben ist mit Christus
verborgen in Gott. Sie fassen eigentlich nicht den bewufiten Vorsatz, sich der Verbindung mit
dem Endlichen so ganz zu entschlagen, um desto freier mit dem Ewigen sich beschiftigen zu
konnen; sich nicht zu verehelichen, das Mindeste nur zu genieflen an Speis und Trank, von
irdischen Vergniigungen sich ferne zu halten, ist ihnen nicht so fast ein Mittel zu etwas
Hoherm: vielmehr stehen sie schon in diesem Hohern, und weil dieses ihre ganze Seele erfiillt,
alle ihre Sehnsucht befriedigt, enthalten sie sich von selbst des genannten Irdischen; es entfillt
ihnen willkiirlich: ihre dulere Lebensweise ist eine Folge ihrer geistigen Eigenthiimlichkeit,
nicht ein Mittel zu derselben«*!. Die Verinnerlichung gibt dem Geist des Monchtums eine
mystische Tiefe2.

25 Verminderung 440.

26 Geschichte des Ménchtums 209. — Vgl. ebd. 166.

27 Athanasius II, 86f.

28 Athanasius II, 87.

29 Bliitenstaub Nr. 16, 1797/98, in: Werke, Tagebiicher und Briefe, hg. von Hans-Joachim MAHL und
Richard SamueL, Bd. 2, Miinchen/Wien 1978, 233.

30 Kirchengeschichte I, 617. — Verminderung 415. 443.

31 Athanasius II, 87.

32 Verminderung 440. — Vgl. Geschichte des Ménchtums 166, 209.



BEGRIFF UND BEWERTUNG DES MONCHTUMS BEI JOHANN ADAM MOHLER 15

1.3.3. Begeisterung

Die Betrachtung des Gottlichen ist moglich durch die Fahigkeit zur Begeisterung, also durch
das »nach dem Himmel sich sehnende Gefiihl«?, das dem Verstand nicht die Alleinherrschaft
iiber den Geist zubilligt, weil sonst die Tiefe und Fiille des Lebens verloren ginge. Mohler
unterscheidet das Prinzip der Besonnenheit, das vom Verstand bestimmt ist und zum Wissen
fithrt, vom Prinzip der Begeisterung, das sich aufs Gefiihl griindet und dem Leben dient?. Die
Besonnenheit weist er dem Weltklerus, die Begeisterung dem Ménchtum zu. Beide miissen
sich erginzen: »Die Weltgeistlichen stellten gewissermaflen die Besonnenheit und die verstan-
desmiflige Klarheit, dar; die Ménche, die Begeisterung, und die mystische Tiefe. So bildeten
beide zusammen ein Ganzes«, Ohne Begeisterung bleibt die Besonnenheit leer und leblos.
Nur die Begeisterung kann in der Erstarrung neues Leben bringen. Das Ménchtum vertritt
also das Prinzip des Lebens und der Erneuerung: »Géttlichen Ursprungs also verbarg der
innere Kern der Asketen einen unendlichen Reichthum von Lebenskeimen in sich, die nach
der Verschiedenheit der Zeiten ihres freundlichen Entgegenkommens, ihrer Bildung und
Bediirfnisse zur Entfaltung reifen sollten« .

1.3.4. Bufle

Die Riickwendung der Seele auf sich selbst ist bedingt durch die Siinde, die eine Neubesin-
nung erfordert. Dies geschieht in der Bufle. Das christliche Ménchtum will das »Leben
hienieden dem Schmerze iiber die Siinde und der Bufle widmen«?¥, dhnlich wie auflerchristli-
che Ménche »sich zum Opfer fiir die Siinden ihrer Volksgenossen, der ziirnenden Gottheit«
weihten*,

1.3.5. Rube

Neben der Bufle ist ein wesentliches Prinzip des Ménchtums das Bestreben, der Versuchung
zu entgehen und die Siinde zu meiden®. Dieses Ausweichen vor der Gefahr und vor der
mdglichen Anfechtung soll dem Ménch Rubhe, Sicherheit vor Verirrungen, Sorgenfreiheit und
Reinheit gewihren *°. Dies hat seinen Grund in dem Wunsch des Ménchs, sich seines Heils zu
vergewissern. Was Mahler iiber das fiinfte Jahrhundert sagt, scheint er als wesentlich fiir das
Moénchtum iiberhaupt anzusehen: »Wihrend nun die Einen die wenige Tage, die ihnen noch
zu leben oder das Ihrige zu besitzen noch vergdnnt waren, zu dem unwiirdigsten Sinnenge-
nusse verwendeten, bedachten die Anderen ihr Heil, erblickten in den sich immer drohender
und furchtbarer entwickelnden Begebenheiten den mahnenden und strafenden Finger Gorttes,
und thaten Bufle, um unter den Triimmern alles Diesseitigen nicht ohne Hoffnung nach
Jenseits blicken zu koénnen«*!. Das Streben nach dem Heil erfordert eine Abkehr vom
Diesseitigen und eine Hinwendung zum Jenseitigen, zum Ewigen. Das Weltliche, Endliche,
Vergingliche wird verachtet, um des Gottlichen wiirdig und teilhaftig zu werden. »Das Leben

33 Verminderung 416.

34 Vgl. Vorlesung iiber die Jesuiten 131.

35 Verminderung 440.

36 Geschichte des Monchtums 176. — Zum Begriff des Lebens bei Mhler vgl. Harald Wacner, Die eine
Kirche und die vielen Kirchen. Ekklesiologie und Symbolik beim jungen Mdahler (Beitrige zur Skumeni-
schen Theologie 16), Paderborn/Miinchen/Wien 1977, 69-92.

37 Geschichte des Mnchtums 201. — Vgl. Kirchengeschichtel, 617.

38 Geschichte des Ménchtums 166.

39 Kirchengeschichte I, 617. — Geschichte des Ménchtums 176, 205.

40 Kirchengeschichte I, 620. — Geschichte des Ménchtums 203.

41 Geschichte des Monchtums 199.



16 REINHOLD RIEGER

hienieden dem Schmerze iiber die Siinde und der Bufie zu widmen, und dasselbe sofort als ein
Trauerjahr betrachten, auf dafl wirklich jenseits ein Jubeljahr folgen méges, ist das Anliegen
des Monchtums*2,

1.3.6. Vollkommenbeit

Das Streben nach Sicherheit vor Anfechtungen und nach der Teilhabe am ewigen Heil soll
dem Ménch Vollkommenbheit verleihen und ihn von unvollkommeneren, ins Endliche ver-
strickten Christen unterscheiden. Obwohl die Kirche Ehe und Eigentum nicht ablehnt,
betrachtet sie doch die »freigewihlte Armuth in Verbindung mit der Jungfriulichkeit als das
vollkommenere Leben«*. Das Monchtum ist seinem Wesen nach schon etwas Hoheres als der
Stand der iibrigen Christen. Méhler gibt aber selbst zu, dafl auch das Unvollkommene und
Irdische sein Recht bekommen mufi, wenn nicht die Existenz der Menschheit in Frage gestellt
werden soll: »Die gefallene Natur ist fiir sich selbst thitig oder vielmehr den Flug nach Oben
hemmend und lihmend genug, dafl die Zahl dieser Vollkommenen nicht in dem Maafle
wichst, um befiirchten zu miissen, der Bestand und die Entwicklung aller Kiinste und
Richtungen des Geschlechtes, inwiefern dieselbe nur an die Ehe, den Besitz und das Eigen-
thum gekniipft ist, mochte gefahrdet werden«*. Trotzdem hilt Mahler an der alten Qualifi-
zierung des Monchtums als eines status perfectionis fest, indem er die Unterscheidung
zwischen Gebot und Rat wieder aufnimmt*.

Auf den moglichen Vorwurf der Werkgerechtigkeit, die mit dem Ménchtum verbunden
sei, wie er seit der Reformation* immer wieder erhoben wurde, reagiert Méhler indirekt,
wenn er von Auserwihlung und Gnadengabe spricht, um den Ménchsstand zu rechtfertigen:
»Uberdieff wird noch gelehrt, daff der Mensch sich nicht willkiirlich und eigenmichtig in das
hohere Leben eindringen diirfe, indem der Beruf dazu als besondere géttliche Gnadengabe
begriffen wird, in deren Ausspendung die gottliche Weisheit und Liebe eben so sehr das Heil
des Einzelnen, der begnadigt wird, als des Ganzen, in dem er lebt, beriicksichtigt wird«*.

1.4. Zusammenfassung

Die mit den drei Hauptmerkmalen des Ménchtums: Einsamkeit, Armut und Kontemplation
zusammenhingenden Prinzipien bestimmen das Monchtum als eine Gemeinschaft, die sich
aus der Gesellschaft zuriickzieht, ein Leben in Armut und Ehelosigkeit fiihrt, um durch den
Verzicht auf die Giiter des irdischen Lebens dem Himmlischen niherzukommen und Voll-
kommenheit zu erlangen. Den Zweck des Ménchtums im Hinblick auf seine Prinzipien fafit
Méhler so zusammen: »Im Einzelnen begab man sich in dergleichen Corporationen, a)um
schwere Vergehen abzubiiflen, oder b) sich vor denselben zu bewahren, oder c) aus einem
innern Triebe und einem Miflbehagen an der Welt, und um sich ganz der Betrachtung

42 Geschichte des Monchtums 201 (Hervorhebung durch Mahler).

43 Geschichte des Ménchtums 170.

44 Geschichte des Ménchtums 170.

45 Zur Tradition vgl. Georg JeLicH, Kirchliches Ordensverstindnis im Wandel. Untersuchungen zum
Ordensverstindnis des Zweiten Vatikanischen Konzils in der dogmatischen Konstitution iiber die Kirche
»Lumen gentium« und im Dekret iiber die zeitgemifle Erneuerung des Ordenslebens >Perfectae caritatisc
(Erfurter Theologische Studien 49), Leipzig 1983, 918, 285.

46 Vgl. Martin LuTHER, Themata de votis und De votis monasticis von 1521, in: Weimarer Ausgabe,
Bd. 8, 323-329. 573-669.

47 Geschichte des Monchtums 170. - Vgl. Athanasius II, 87f.



BEGRIFF UND BEWERTUNG DES MONCHTUMS BEI JOHANN ADAM MOHLER 17

gottlicher Dinge widmen zu konnen«*. Die Prinzipien des Monchtums, die diesem seinen
Charakter und seine Bestimmtheit geben, finden in folgendem Resumée Mohlers Ausdruck:
»Der Geist der Monche ist der der Weltverachtung, Welt im schlimmen Sinne genommen,
wie, wenn Johannes sagt: »Die Welt liegt im Argen<; der Liebe dessen, was oben ist; des
Zuriickziehens der Seele in ihre eigene Tiefe, und darum der ungehinderten Contemplation,
der riicksichtlosen Begeisterung, der Uneigenniitzigkeit und Freimiithigkeit«*.

Mahler will das Ménchtum nicht allein negativ, durch Entgegensetzung bestimmen, so dafl
es seinen Charakter primir durch das, was es von der Welt trennt und unterscheidet, erhielte,
sondern er will es positiv bestimmen, indem er die Prinzipien des Ménchtums als Werte an
sich betrachtet, die erst sekundir in Gegensatz zur Welt treten®. Trotzdem fragt es sich, ob
die Prinzipien der Einsamkeit, Armut und Kontemplation nicht gerade umgekehrt ihren Sinn
aus der Entgegensetzung zu gesellschaftlicher Vereinnahmung, Besitzstreben und Zerstreuung
finden, wobei diese drei Entgegensetzungen die abwertenden Fassungen von Sozialitit,
Eigentum und Weltverantwortung sind. Wenn es ungeachtet der Intention Méhlers zutrifft,
dafl er faktisch die Prinzipien des Ménchtums durch Kontrastierung mit verzeichneten
Prinzipien der Weltlichkeit gewinnt, dann ist die Eigenwertigkeit der monastischen Prinzipien
nur ein Schein. Denn erst die Abwertung der sozialen Prinzipien liflt das Monchtum als etwas
Héheres, dem der eigentliche Wert zukommt, erscheinen.

2. Begriindung des Monchtums

Die Prinzipien, die sich bei Méhler zur Bestimmung des Ménchtums finden, werden ihrerseits
begriindet durch Verankerung in systematischen Zusammenhingen, was deutlich macht, dafl
Mghler das Ménchtum primir nicht historisch sondern systematisch bestimmt. Begriindun-
gen fiir das Monchtum und seine Prinzipien liefern theologische, anthropologische und
geschichtstheoretische Uberlegungen.

2.1. Theologische Begriindung

2.1.1. Hamartiologie

Die Prinzipien des Ménchtums haben einen wesentlichen Grund in der Gefallenheit der
menschlichen Natur und in der Siindhaftigkeit des Menschen. Die Erbsiinde stort die
Beziehungen der Menschen untereinander und macht sie zu einer Gefahr fiir die Beziehung
des Menschen zu Gott®!. Dies gilt besonders fiir die intensivste zwischenmenschliche Bezie-
hung, nimlich die Ehe. Ohne die Einsicht in die Tatsache der Erbsiinde und ihrer Folgen fiir
die Ehe wire das Prinzip der Ehelosigkeit, das im Monchtum bestimmend ist, befremdlich%2:
»Diese christlichen Lebensentwicklungen [nimlich die Ausbildung des Ménchtums] werden
uns aber immer ein Geheimniff bleiben, und erscheinen uns als eine Verirrung; niemals
wiirden wir uns ihnen mit Freude und Liebe nahen, selbst in dem Falle des Zugestindnisses,

48 Kirchengeschichte I, 617.

49 Verminderung 440; zu den Motiven des Mdnchtums in der Friihzeit, an denen sich Mchler u.a.
orientiert, vgl. Uta Ranke-HEINEMANN, Das friihe Ménchtum. Seine Motive nach den Selbstzeugnissen,
Essen 1964.

50 Vgl. Athanasius II, 88.

51 Zu Siindenfall und Erbsiinde bei Méhler vgl. Josef Rupert GEiseLMANN, Die theologische Anthropo-
logie Johann Adam Méhlers. Ihr geschichtlicher Wandel, Freiburg 1955, 169-177, 290-295, 318-326,
327-336.

52 Vgl. GeiseLmaNnN, Anthropologie 397-399.



18 REINHOLD RIEGER

dafl sie mit mancherlei Vortheilen fiir das sittliche Leben des Individuums und fiir die
Wobhlfahrt der Gesammtheit verbunden waren: wenn wir nicht die Voraussetzungen unbefan-
gen beurtheilen, die denselben zu Grunde liegen. Diese Voraussetzungen sind nichts Anderes,
als die von Adam iiber alle Menschen ausgebreiteten traurigen Folgen seines Falles. Ein
unaussprechliches Verderbnifl ergriff alle Krifte und durchdrang alle Verhiltnisse menschli-
chen Lebens, und zwar in desto gréflerem Maafle, je vornehmer die Krifte, und je tiefer die
Verhiltnisse sind. Kein menschliches Verhiltniff erreicht aber an Tiefe und Bedeutung das der
Geschlechter zueinander. Man betrachte nur auch die geheimnifivolle Scheu, mit der alle
Volker den Geschlechtsverkehr behandeln, den dunkeln Schleier, in welchen sie ihn hiillen,
und die Tugend der Schamhaftigkeit, die als Wichterin iiber denselben gesetzt ist, und sogar
als Gottin verehrt wurde, und man hat Stoff genug, um die Lehre der Religion zu wiirdigen,
dafl in diesen Kreis ein michtiges Verderben eingedrungen und darin Etwas vorhanden sei,
welches der Mensch gerne vor sich selbst und vor andern verbergen méchte. Die durch den
Siindenfall eingetretene ungeordnete Liebe des Geschépfes gegen die Geschopfe erreicht in
den geschlechtlichen Neigungen eine Stufe, wo sie nicht nur mit der Liebe zum Schépfer um
den Rang streitet, sondern dieselbe vielfach ganz in den Hintergrund dringt, und die héheren
Sinne verwirrend und lihmend nicht blof} auf Augenblicke, sondern Jahre lang alle Energie
und concentrierten Aufschwung derselben unméglich macht. Ist nun anderseits gleichwohl
durch Gottes liebevolle Leitung des Segensreichen, des rein und wahrhaft Begliickenden recht
viel in der Ehe zuriickgeblieben, hat er dieselbe sogar zur Wiirde des Sacraments erhoben, und
dadurch geheiligt, so wird doch nach dem Gesagten zufolge seinem Worte das jungfriuliche
Leben als sittlich vollkommener betrachtet, denn das eheliche«**. Durch den Siindenfall
gerieten die Liebe zum Mitmenschen und die Liebe zu Gott in einen Gegensatz, so daf} die
Gefahr besteht, dafl die erste die zweite verdringt. Dies hat seinen Grund darin, daf die
sinnliche Liebe die geistigen Krifte zu schwichen droht, weil Sinnlichkeit und Geistigkeit zu
einander widerstreitenden Prinzipien des Menschseins geworden sind. Um der Gefahr zu
entgehen, das Geistige zugunsten des Sinnlichen zu verlieren, ist das ehelose Leben dem
ehelichen vorzuziehen und zu héherer Vollkommenheit geeignet.

Neben der Ehe ist auch das Eigentum durch die Erbsiinde belastet®: »Dieses [das
Eigentum] ist ohne Eigenheit der Menschen, ohne Selbstsucht nicht denkbar; die durch die
Siinde aufgehobene Einheit der Menschen hatte eine duflere Trennung, der Zwiespalt der
Gemiiter die Theilung der Giiter der Erde zur Folge. Aus dem Unfrieden geboren, erzeugt das
Eigenthum auch bestindig grofien und kleinen Krieg und verleugnet seine Abkunft nicht. Und
wie bezeichnend ist nicht der Ausdruck >das Seinige<; der Mensch ist geneigt, was sein Eigen
ist, wie einen Theil von sich zu betrachten, und je mehr er besitzt, desto mehr glaubt er auch
zu seyn. Gleichwohl ist das Verhiltnif noch giinstig, wenn die Besitzungen ein Eigenthum des
Menschen bleiben, und nicht er vielmehr ihr Eigenthum wird«%. Die Siinde trennt die
Menschen voneinander, was sich in der Trennung der Giiter ausdriickt. Die Giiter sind jetzt,
statt dafl sie allen gleichermaflen verfiigbar wiren, auf einzelne bezogen. Dies hat zur Folge,
dafl der einzelne sich durch sein Eigentum bestimmt und so in die Gefahr gerit, von seinem
Besitz abhingig zu werden, innerlich und iuflerlich gefangen zu werden, so daff sich das
Dependenzverhiltnis zwischen Eigentum und Eigentiimer umkehrt. Dieser Gefahr zu entgehen,
erlaubt das Prinzip der Armut und Ehelosigkeit, durch das das Ménchtum charakterisiert ist.

Das Monchtum ist demnach die adiquateste Reaktion auf den Siindenfall und hat deshalb
die Aufgabe, die Sehnsucht nach dem supralapsarischen Zustand aufrechtzuerhalten: »So

53 Geschichte des Ménchtums 168f.
54 Vgl. GEISELMANN, Anthropologie 399f.
55 Geschichte des Monchtums 169.



BEGRIFF UND BEWERTUNG DES MONCHTUMS BEI JOHANN ADAM MOHLER 19

bestand demnach in der Kirche, dem vielgegliederten Leibe des Herrn, von ihrem Ursprunge
an, ein Glied, das als lebendige Erinnerung an den verlassenen hoheren Zustand des gesamm-
ten Geschlechtes zu betrachten ist, und als verkdrperter Seufzer, als tief athmende Sehnsucht
der Glaubigen nach Riickkehr zu demselben zugleich. In diesem Gliede stellt sich nur am
reinsten dar, wohin alle mit schmerzenreicher Wehmuth zuriickblicken, und wohin Alle mit
heiflem Verlangen, als dem endlichen Ziele, vorwirts schauen. Wo dieses Glied nicht erstirbt,
das ist wohl klar, wo es vielmehr frische Wurzeln hat, und griint, und Bliithen treibt, und edle
Friichte trigt, da ist christliches Leben; denn es ist aus den wesentlichsten Lehren des
Christenthums hervorgetrieben und bringt dieselben stets zur frischesten Anschauung«.
Dem Monchtum kommt mithin Zeichencharakter zu, weil es den Menschen eindringlich auf
seine Gefallenheit und die Notwendigkeit der Riickkehr und der Erlésung hinweist. Der
Zeichencharakter des Ménchtums erstreckt sich nicht nur auf die Hamartiologie, sondern
auch auf Soteriologie, Christologie und Ekklesiologie®’.

2.1.2. Soteriologie

Mit der hamartiologischen Begriindung des Ménchtums hingt seine soteriologische Begriin-
dung zusammen, die Mohler im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung um die
Rechtfertigungslehre anspricht®®.

Weil die katholische Soteriologie lehrt, die Rechtfertigung entstehe aus dem Zusammen-
wirken von Gnade Gottes und Freiheit des Menschen ®, hat auch die besondere Lebensweise
des Ménchtums eine Funktion zur Erlangung des Heils: »Das katholische Dogma von der
Siinde und ihrer Vergebung hat gewisse, ehemals iiber alle europiischen Linder verbreitet
gewesene Institute zwar nicht nothwendig hervorgebracht, so dafl sie der Kirche wesent-
lich wiren, aber doch in der Art hervorgebracht, dafl der Zusammenhang derselben mit ihm
sehr sichtbar ist: es sind die Institute des Monchslebens, dessen stille, diistere Einsamkeit ganz
besonders die begangene und vergangene Siinde zur steten Gegenwart und zum ununterbro-
chenen Schmerze des ganzen Lebens machte. Die protestantischen Ansichten von der Siinden-
vergebung haben sie grofitentheils vernichtet; denn von diesem Gesichtspuncte aus, von der
Lehre aus, daf Gottes Barmherzigkeit allein ohne Riicksicht auf menschliches Verhalten die
Siinde vergebe, hat Luther seine tieferen Griinde gegen das Klosterleben entwickelt«®. Damit
wendet sich Mohler gegen Luthers Kritik am Monchtum, wie sie etwa in den »Themata de
votis« und in der Schrift »De votis monasticis« von 1521 zum Ausdruck kommt. Luther
erhebt gegen die Monche den Vorwurf, sie beteten durch die Geliibde das Werk ihrer Hinde
an und verehrten es als einen Gott: »Sic per vota sua opus manuum suarum adorant et colunt
pro deo«®!. Er lehnt die Qualifizierung des Monchtums als eines Standes der Vollkommenheit
durch Befolgung der evangelischen Rite iiber die Gebote hinaus ab®?. Mohler hingegen
verteidigt das Ménchtum, indem er es als eine Institution begriindet, die eine Verwirklichung
der katholischen Rechtfertigungslehre sei.

56 Geschichte des Monchtums 170f.

57 Vgl. GUNTHOR (wie Anm. 3) 172-175, der dies andeutet, aber nicht ausfiihrt.

58 Zur Rechtfertigungslehre Méhlers vgl. GEiseLmManN, Anthropologie 356-363.

59 Symbolik §§ 11 und 13. - Neue Untersuchungen §§32-35.

60 Neue Untersuchungen 192f. (Hervorhebungen durch Méhler).

61 Themata de votis 39, Weimarer Ausgabe, Bd. 8, 325.

62 Ebd. Nr. 106-108. Vgl. Johannes HALKENHAUSER, Luther und die evangelischen Kommunititen, in:
Gerhard RunBacH/Karl ScumipT-Crausen, Kloster Amelungsborn 1135-1985, Hannover 1985,
233-244. 238.



20 REINHOLD RIEGER

2.1.3. Christologie

Die soteriologische Begriindung des Monchtums hingt mit der christologischen Begriindung
zusammen, weil die Erlosung von der Schuld durch den Kreuzestod Christi geschieht. Die
Monche vollziehen den Tod des Erlosers in besonders radikaler Weise nach. Wozu jeder
Christ bestimmt ist, das tun die Mdnche vollkommener. Mohler schreibt den ersten Christen
schon die Teilhabe an der Idee des Monchtums zu: »Die Thatsache, dafl der Sohn Gottes zur
Erlosung der Menschen Mensch wurde, und am Kreuze starb, ergriff in ihrer ganzen
Bedeutung die Herzen, und die Worte des Apostels, dafl die Taufe auf Christus die Taufe auf
seinen Tod sei, waren inhaltschwere Worte fiir jeden Gliubigen. Die Bande der Gemeinschaft
mit Christus kniipfen, und die Fesseln dieser Welt zerbrechen, war dasselbe; der Christ starb
daher mit Christus, trat aus dem lebendigen Zusammenhang mit dieser Welt heraus und war
todt fiir sie, oder wie der Apostel sagt, begraben mit dem Herrn; hielt seine Sinne nur fiir eine
hohere offen und thitig, und war ein Fremdling hier unten, ein Biirger dort oben«*, Die
»Lehre vom gekreuzigten Gottes Sohne, und von der Nothwendigkeit, sich und der Welt
abzusterben«, verwirklicht sich am tiefsten im M&nchtum als der »vollkommen und riick-
sichtslos durchgefiihrte[n] Beziehung und Anwendung jener Lehre auf das Leben«%. Das
Monchtum wird somit auch in christologischer Hinsicht zum Vorbild und Mafistab fiir das
Christsein iiberhaupt.

2.1.4. Ekklesiologie

Einen weiteren Strang der Begriindung fiir die Prinzipien des Monchtums bilden ekklesiologi-
sche Gesichtspunkte. Das Monchtum bildet einen Pol innerhalb der Kirche, der zusammen
mit dem anderen Pol die Einheit der Kirche ausmacht. Das Ménchtum verkérpert die Kraft
der Begeisterung und des Gefiihls, der die Kraft der Besonnenheit und des Verstandes,
vertreten durch den Weltklerus, gegeniibersteht. Beide Krifte sind die komplementiren
Hiilften des kirchlichen Lebens®. »So lange die Ménche waren, bildeten sie in jeder Gegend
den einen Pol des Lebens, die Weltgeistlichen den andern« . Das Ménchtum bildet die ideelle
Seite des Klerus, wihrend die Weltgeistlichen dessen reale Seite bilden®”. Denn die Ménche
sind ganz dem Geistigen und Ideellen zugewandt, die Weltgeistlichen hingegen haben auch
noch am Weltlichen und Realen Anteil. Damit hingt die Bestimmung des Ménchtums als
Opposition in der Kirche zusammen, die fiir den Bestand der Kirche wesentlich ist: »Eine
Opposition mufl es geben; nur im Gegensatz der Form gedeihet die Einheit des Wesens; und
die duflere Entgegensetzung sezt die innere Einheit voraus«*®.

63 Geschichte des Ménchtums 166f.

64 Geschichte des Monchtums 201.

65 Verminderung 440f.

66 Verminderung 445.

67 Geschichte des Monchtums 217.

68 Verminderung 449. — Vgl. Einheit § 46. - WAGNER (wie Anm. 36) 91.



BEGRIFF UND BEWERTUNG DES MONCHTUMS BEI JOHANN ADAM MOHLER 21

2.2. Anthropologische Begriindung

Neben den theologischen Gesichtspunkten fiir eine Begriindung des Ménchtums finden sich
bei Méhler auch anthropologische Ansitze. Das Monchtum bringt in seinen Prinzipien die
»eigentlich geistige, gottverwandte Natur im Menschen« gegeniiber seiner Leiblichkeit und
Sinnlichkeit zur Geltung®. Er stiitzt sich auf die »hdchsten Gaben und Anlagen der Natur
und der Gnade«” und erméglicht die hochste Intensitit menschlicher Gefiihle”!.

Das Ménchtum ist eine Institution, in der die Gleichheit aller Menschen anerkannt und
verwirklicht ist: »In der klosterlichen Stille also, wo oft unter auflerordentlichen, selten in
unserer Zeit verstandenen Anstrengungen der Geist der Welt unterging, ging der Geist des
Christentums auf; hier, wo irdische Pracht, verginglicher Glanz, und alle Eitelkeit des
Erdenlebens verschwand, wo nur der Mensch galt, wie er zur Wiedervereinigung mit Gott
emporrang, wo der Sohn des Konigs, des Herzogs und des Grafen mit dem Sohne des
Knechtes, im Bewufltseyn Einer hoheren Abstammung, Einer neuen Geburt in Christo alle
Freuden und Leiden des Lebens briiderlich theilte, hier drang das befreite und geschirfte Auge
des Geistes durch alle Decken und Hiillen, die den urspriinglichen wahren Adel des Menschen
dem Menschen verbargen«’2. Dafl alle Menschen prinzipiell vor Gott gleich sind, ist ein
bestimmender Zug des Ménchtums.

Eine Stiitze fir das Monchtum ist die »natiirliche Achtung [des Menschen] vor dem
Heiligen, Grofien und Erhabenen«, die dem Mdnchtum zu Ansehen und Anziehungskraft
verhalf”>.

Das Ménchtum kniipft fiir Mohler an die Gegebenheiten der menschlichen Natur an, ja es
bringt das eigentliche Wesen des Menschen zur Geltung, seine hohere Bestimmung.

2.3. Geschichtstheoretische Begriindung

Ein weiterer Begriindungszusammenhang fiir das Monchtum besteht bei Mohler in seiner
Sicht der Geschichte, seinem Geschichtsbegriff. Den Vorwurf der Nutzlosigkeit des Monch-
tums und der Wirkungslosigkeit der Kontemplation fiir die Welt weist Méhler zuriick, indem
er eine innere Geschichte von der duleren Geschichte unterscheidet und das Offenbarwerden
der inneren Geschichte in eine noch unbestimmte Zukunft verlegt: »So viel ist gewifl: Wenn
dermaleinst die innere Seite der Geschichte wird herausgekehrt und offenbar werden, wird
sich erst zeigen, wer die wirklich heilenden, erhebenden und belebenden Potenzen gewesen
sind; nicht wenige geriuschvolle Helden der Zeit, die im Staate, in der Kirche und in der
Wissenschaft aufgetreten sind, werden in einer Staunen erregenden Unbedeutenheit ver-
schwinden, wogegen manches stille, kleine, vor unsern offenen Augen unniitze und von ihnen
gar nicht wahrgenommene Leben als der eigentliche wohlthitige Triger der Geschichte sich
herausstellen wird«’*. Das Ménchtum gehdrt primdr zu dieser inneren Geschichte, im
Vergleich mit der die iuflere Geschichte als unwesentlich erscheinen wird. Mit dieser
Trennung von innerer und duflerer Geschichte hingt auch Méhlers Unterscheidung von Geist
und Form des Monchtums zusammen, die es ihm erlaubt, einen Formenwandel anzunehmen,
ja sogar einen Untergang der Formen zuzugestehen und gleichzeitig den geistigen Fortbestand
und die Ideenkonstanz des Monchtums zu fordern. Die Form, das Auflere kann, muf}

69 Athanasius II, 87.

70 Geschichte des Ménchtums 209.

71 Geschichte des Ménchtums 165.

72 Bruchstiicke 114f.

73 Athanasius II, 88.

74 Geschichte des Monchtums 209. — Vgl. KirchengeschichteI, 625f.



22 REINHOLD RIEGER

vielleicht vergehen, der Geist, das Innere, das Wesentliche wird bestehen bleiben?. Die
Unterscheidung zwischen innerer und dufierer Geschichte bzw. Geist und Form bei Méhler
ist eine Strategie der Immunisierung des Monchtums gegeniiber der Kritik, der dann immer
vorgehalten werden kann, sie treffe gar nicht das Wesentliche, weil sie sich auf das Auferliche
und Formale beziehe, wihrend das Ménchtum eigentlich etwas Innerliches und Geistiges sei,
das eben von auflen nicht beurteilt werden konne. Wenn das Ménchtum zu einer inneren
Geschichte gehort und seine Prinzipien geistige sind, dann hort es auf, eine Erscheinung in der
Welt zu sein, es ist kein historisches Phinomen mehr, sondern verfliichtigt sich in eine ewige
Idee, die sich dem Wandel und der Verginglichkeit, aber auch der Kritik entzieht.

3. Genese des Monchtums

Obwohl Méhler das Wesentliche des Monchtums in der inneren Geschichte, deren Verlauf
noch verborgen ist, sucht, kann er doch von der iufleren Geschichte nicht absehen. Die
historische Erforschung des Ménchtums erfihrt allerdings bei Mohler keine adiquate Begriin-
dung, wenngleich sie dazu dient, die Prinzipien des Ménchtums darzustellen. Insofern ist die
duflere Geschichte des Monchtums die Veranschaulichung seiner inneren Geschichte und
seiner geistigen Prinzipien. Es hat den Anschein, dal Mahler die duflere Geschichte des
Ménchtums vom Gesichtspunkt der geistigen Prinzipien des Ménchtums aus beschreibt, dafl
er also eher deduktiv als empirisch-induktiv verfihrt.

Das zeigt sich am deutlichsten in der resiimierenden Darstellung der Genese des Ménch-
tums, wie sie Mhler 1826 gibt. Dieser liegt ein Schema von Ursprung, Bliite, Verfall, neuer
Ursprung zugrunde. Der organische Entwicklungsgang wird als Wirkung des lebenschaffen-
den Prinzips des Ménchtums betrachtet. Denn das Prinzip der Begeisterung und Lebensfille,
das dem Ménchtum im Gegensatz zur Besonnenheit des Weltklerus eigen ist, erlaubt es dem
Ménchtum, nach dem zeitbedingten Verfall bestimmter Formen sich wieder zu kriftigen und
zu erneuern, neue Formen entstehen zu lassen und der Idee einen bestindigen Platz in der
Geschichte zu sichern: Die Mdnche »entwickelten aus der unendlichen Tiefe des nach dem
Himmel sich sehnenden Gefiihls Erstaunen erregende Krifte, mit welchen sie sich von den
faulen Gliedern, krampfhaft oft, losrissen, und als wiren sie nie integrirende Glieder anderer
Organismen gewesen, neue selbstindige, frisch bliihende Organismen aus sich herauswachsen
lieBen«7¢. Historisch ist diese Lebenskraft in den Reformbestrebungen und Ordensneugriin-
dungen greifbar: »Es entstanden, als die alten Ménche dem Verderben entgegeneilten, theils
neue Orden, theils reformierte Zweige der alten«””. Der erste Neubeginn im Ménchtum findet
nach Mohler mit den Reformen des 11. und 12.Jahrhunderts statt, der zweite mit der
Griindung der Bettelorden im 13. Jahrhundert, der dritte mit den Ordensneugriindungen nach
der Reformation im 16. Jahrhundert, der vierte Neubeginn vollzieht sich in der Gegenwart
Méhlers, nachdem Aufklirung, Franzosische Revolution und Sikularisation dem Ménchtum
erneut zugesetzt hatten”®. Die Reformen und Ordensneugriindungen waren nach Méhler
geleitet von dem Bestreben, den Prinzipien der Einsamkeit, Armut und Kontemplation wieder
Geltung zu verschaffen?.

Die Unterscheidung zwischen Geist und Form des Ménchtums erlaubt es Méhler, eine

75 Verminderung 431f., 435, 439f.

76 Verminderung 416f.

77 Verminderung 417. __

78 Verminderung 417, 420, 423, 430ff. - Vgl. Kirchengeschichte I1, 241-244, 585f. — III, 225, 230. - Uber
die Jesuiten 131f.

79 Verminderung 417ff. — KirchengeschichteI1, 586.



BEGRIFF UND BEWERTUNG DES MONCHTUMS BEI JOHANN ADAM MOHLER 23

zeitliche Koextensionalitit von Monchtum und Christentum anzunehmen. Auch wenn das
Ménchtum seiner Form nach nicht vorhanden ist, ist es doch seinem Geist, der Idee nach
immer wirksam. So bezeichnet Mdhler schon die ersten Christen als Monche: »Unter den
ersten Christen fehlte defhalb das Monchthum auch nicht, ja ganz neue und eigenthiimliche
Griinde fiir dasselbe flossen unmittelbar aus dem Christenthum. In einem nicht unwahren
Sinne kann gesagt werden, dafl die Jiinger des Herrn in den ersten drei Jahrhunderten
allezumal Ménche gewesen seien. Von der Welt ausgeworfen, lebte der Christ mitten in ihr als
Einsiedler, gerade so weit durch seine Sitten von ihr getrennt, als durch seinen Glauben; denn
dieser prigte sich getreu in jenen ab«®. Diese Charakterisierung ist nach Méohler deshalb
gerechtfertigt, weil die ersten Christen noch eine »ideale Héhe des sittlichen Lebens«
aufwiesen und weil sich noch nicht eine Kluft »zwischen der christlichen Idee und ihrer
Verwirklichung im gewohnlichen Leben« gebildet hatte®!. Erst die Dekadenz der Christen in
ihrer Gesamtheit macht die Institution des Ménchtums als besonderen Stand notwendig: »In
der That ist sehr zu bezweifeln, ob jemals Monche in der christlichen Kirche wiren gesehen
worden, wenn die Gemeinden ihre urspriingliche Beschaffenheit nicht eingebiifit hitten; dann
konnte kein zartes Gefiihl verletzt werden und keine Furcht eigener Seelengefahr entstehen;
dann hitten sich keine so entgegengesetzten Bediirfnisse der Erbauung und Belehrung
herausgestellt«®2, Die Ausdifferenzierung des Monchtums ist somit eine Folge des Verlusts an
monastischem Geist bei der Allgemeinheit der Christen. Das Ménchtum als Institution sollte
den Fortbestand dieses Geistes in der Kirche gewihrleisten. Wenn das Monchtum der Form
nach nicht gleich urspriinglich mit dem Christentum ist, so gilt dies doch fiir seinen Geist, fiir
die Idee des Monchtums. Diese Ansicht erlaubt es Méhler, den Einwand gegen das Ménch-
tum, es sei erst im 4. Jahrhundert entstanden und gehdre mithin nicht wesentlich zur Kirche,
zu entkriften®,

Das Genetische und Historische ist also bei Mohler fiir das Ménchtum sekundir,
wesentlich und primir ist hingegen das Ideelle, das unwandelbare geistige Prinzip, das es mit
dem Christentum und der Kirche untrennbar verkniipft. Gerade die historische Betrachtung
soll nach Mohler die permanente Wirksamkeit dieser Idee in der Geschichte zeigen. Fiir den
Leser Mohlers entsteht allerdings der Eindruck, dal umgekehrt die historische Rekonstruk-
tion der Geschichte des Ménchtums eine Konstruktion auf der Basis eines unhistorischen
Prinzips ist.

4. Bewertung des Monchtums
4.1. Kritik am Monchtum

4.1.1. Gefahren und Irrwege in der Vergangenbeit

Im Gegensatz zur Idee des Monchtums ist seine jeweilige historische Form der Kritik nicht
entzogen. Deshalb finden sich bei Mohler auch kritische Bemerkungen zu Gefahren und
Irrwegen des Ménchtums in der Vergangenheit.

Wihrend das Ménchtum wegen seines Prinzips der Begeisterung rationalistische Hiresien
abwehren konnte, wurde es andererseits anfillig fiir »Sekten, die aus verkehrter Gefiihlsrich-

80 Geschichte des Ménchtums 166.

81 Geschichte des Monchtums 167, 205.

82 Geschichte des Monchtums 205.

83 Vgl. EvseL (wie Anm. 8) § 58. - Joseph Johann Nepomuk PEHEM, Versuch iiber die Nothwendigkeit
einer vorzunechmenden Reformation der geistlichen Orden, und das Recht der Regenten aus eigner Macht
dieselbe in ihren Lindern zu reformieren, einzuschrinken und aufzuheben, Wien 1782, 11. — HERBER-
STEIN (wie Anm. 8) 140.



24 REINHOLD RIEGER

tung hervorgingen«*. Die Betonung des Gefiihls und der Begeisterung brachte die Gefahr der
Schwirmerei mit sich, die sich im Zug zum Phantastischen uferte®. Damit hingt die Gefahr
des Spiritualismus zusammen: »Auch finden wir seit dem fiinften Jahrhundert den Grundsatz
in manchen Kléstern, dafl die M6nche an dem Gottesdienste und den Sacramenten gar nicht
Theil zu nehmen brauchten; denn sie seien ja schon auf der héchsten Stufe des geistigen
Lebens, und beten Gott im Geiste und in der Wahrheit an. Aber diefl war eine grofle
spiritualistische Verkehrtheit«*. Umgekehrt wurde im Ménchtum die Illusion méglich, durch
das Einhalten duflerer Formen zu innerer Gréfle gelangen zu kénnen®. Das Prinzip der
Einsamkeit und Absonderung von der Welt verkehrte sich oft in undifferenzierte Ablehnung
alles Irdischen: »Die Erhabenheit der grofien Monche iiber das Irdische setzten Manche blos
in feindselige Abstoflung alles Menschlichen, und der Verbildung in den Stidten setzten sie
gerne Rohheit und Ungeschliffenheit entgegen, die sich als pobelhafte Affectation in Kleidung
und Sitten offenbarte. Manche verloren, ohne daf} sie darauf ausgiengen, in der Einsamkeit alle
Freudigkeit des Geistes, und finsterer Triibsinn bemichtigte sich ihrer. Viele miiheten sich
duferlich ab, und brachten es in den Entbehrungen zu einer erstaunlichen Héhe, aber Innen
waren sie doch nicht rein«®,

Die Vollkommenheit des Ménchslebens gab den Monchen Ansehen und verleitete sie oft
zu Ehrsucht und Hochmut: »Bei Allem dem waren sie hochmiithig, und fanden sich nicht nur
geschmeichelt, wenn sie von der Welt ihrer dulern Abtsdtung wegen bewundert wurden,
sondern waren unzuginglich jeglicher Ermahnung, stolz gegen Vorgesetzte, unvertriglich
gegen die Mitménche, iibermiithig gegen die Bischofe, und unkirchlich, in der Meinung sie
seien vollkommen und geniigten in Allem sich selbst«?’.

Das ungehemmte Wachstum der Ménchsgemeinschaften vor allem in der Friihzeit und die
Ubertreibungen in der Askese haben etwas »Krankhaftes« an sich, sind allerdings durch die
notwendige Einseitigkeit einer neuen Idee bedingt: »Man mufl jedoch erwigen, da Alles, was
im Leben des einzelnen Menschen, wie der gesammten Menschheit ein bedeutsames Moment
zu werden bestimmt ist, zuerst mit grofler Einseitigkeit hervortritt, und zwar mit um so
groflerer, je herrlicher die Idee ist, die in dem Menschen aufgeht, oder der duflere Gegenstand,
der ihm entgegentritt«®,

Die Betonung der Spiritualitit hatte manchmal die Vernachlissigung der Wissenschaften
zur Folge: »In manchen Kldstern verwandte man zu wenig auf die Wissenschaft. Die Lesung
der heiligen Schrift wurde zwar dringend empfohlen, aber man bot nicht auch die Mittel dar,
sie zu verstehen. Man ging von dem Grundsatze aus, dafl Frommigkeit der beste Schliissel
zum Verstindnisse der heiligen Schrift sei. Aber es gibt darin auch viele Stellen, zu deren
Verstindnifl mehr erfordert wird«®!. Das Verstehen der Schrift ergibt sich eben nicht nur
durch Kontemplation, sondern verlangt auch wissenschaftliches Bemiihen und methodisches
Vorgehen.

Die Einsamkeit und Anspruchslosigkeit der Monche verleitete sie oft zur Trigheit und zur
Passivitit: »Die Einsamkeit brachten sie sehr oft in Miifliggang und ertodtender Gedankenlo-
sigkeit zu, was durch die Unkunde so Vieler im Lesen noch gar sehr unterhalten wurde«®2.

84 Kirchengeschichte I, 621.

85 Kirchengeschichte I, 627.

86 Kirchengeschichte I, 628.

87 Athanasius II, 88f.

88 Athanasius II, 89.

89 Athanasius II, 89. — Vgl. KirchengeschichteI, 627.
90 Geschichte des Ménchtums 199.

91 Kirchengeschichte I, 628.

92 Athanasius II, 89.



BEGRIFF UND BEWERTUNG DES MONCHTUMS BEI JOHANN ADAM MOHLER 25

Die Verinnerlichung und Absonderung von der Welt brachte die Gefahr der Gedankenleere
mit sich, des bloflen Kreisens in sich selbst ohne Aufnahme von Inhalten und Lebensfiille, die
doch immer auch von auflen her kommen miissen.

4.1.2. Anachronismus des Manchtums als Institution in der Gegenwart

Mohler war in seiner frithen Zeit der Auffassung, das Ménchtum als Institution stelle in der
Gegenwart einen Anachronismus dar, es entspreche nicht mehr der Zeit und ihren Erforder-
nissen**. Spiter machte er fiir die ungiinstigen Bedingungen, die sich dem Weiterbestehen und
Wiederaufleben des Monchtums in seiner Zeit entgegensetzten, die Kraftlosigkeit und man-
gelnde Lebendigkeit, die Uberfeinerung der Gesellschaft verantwortlich®. Die Form des
Ménchtums ist fiir MShler verginglich und zeitgebunden, der Geist jedoch bleibt bestehen.
Weil das Wesentliche, die Monchsidee, nicht untergeht und weil die Form des Monchtums
in der Gegenwart ihr Leben verloren hat, deshalb bedauert Mohler 1826 den Untergang der
Klaster nicht und billigt ihre Auflosung durch die Sikularisation, wodurch der Kirche, die
funktionslos Gewordenes, aber einst Verdienstvolles nicht schlechthin abstoft, sogar ein
Dienst erwiesen wird, wenngleich die Motive der Sikularisation in Geistesverflachung griin-
den. »Institute in ganz andern Zeiten, bei andern Bediirfnissen und Verhiltnissen als die
unsrigen entstanden, sind hinweggenommen worden. Sie hatten gelebt und abgelebt. Die
Kirche hatte stets eine unermeflliche Kraft in sich, unter allen Verhiltnissen Produktionen zu
liefern, die fiir die Individualitdt der Zeit pafiten, und ihren Bediirfnissen steurten; [...] Aber
was durch den Fortgang der Entwicklungen unbrauchbar geworden, das lieff sie auch mit
wenigen Ausnahmen bestehen; das Neue verdringte nicht das Alte, sondern setzte sich nur
neben diesem fest. Eine andichtige Dankbarkeit an die Verdienste eines Instituts bei seiner
Griindung, und durch eine bedeutende Strecke seines Fortbestandes, war es wohl, was sie
hinderte, es zu entfernen, auch nachdem es sich von sich selbst entfernt hatte. Das ist schon
recht. Aber todte Massen hiuften sich auf todte Massen; und eine ungeheure Last, unter
welcher sie selbst fast ganz erlag, driickte sie; beinahe gieng ihr der Odem aus. Diese Massen
waren nicht mehr zu beleben; die Kraft und Frische des Lebens war unwiderbringlich
verschwunden. Was nun die Kirche selbst nicht thun mochte aus benannter Ursache, das
geschah von auflenher, und man leistete ihr einen grofien Dienst, ob schon man das nicht
beabsichtigte, und viele der Ihrigen es nicht anerkennen. Es wurde ihr ein Stoff gegeben, und -
jene Institute fielen weg; lernet daraus, daf} sie schon nicht mehr mit ihr lebendig verbunden
waren. Nur noch angehingt waren sie. Betrachtet die Natur: ewig neu ist sie in ihren
Schopfungen, das ausgelebte Alte vergeht, und aus ihm entwickelt sich das Neue. Das muf} in
der Kirche auch statt finden. Nur die Grundformen bestehen so lange als sie selbst«*. Mohler
wendet sich deshalb gegen die Klagen iiber den Untergang der Kloster: »Darum gefallen mir
diejenigen nicht, die grade jetzt wieder den Untergang der Kloster so haufig und ernst
bedauern. Ich rede mit tiefer Ehrfurcht von den alten Ménchen und der Ménchsidee: aber
nicht um ihren neuern Abgang zu beklagen; die alten Monche und die Monchsidee war ja
schon lingst abgeschieden; nur das Geriist, der Leichnam folgte dem belebenden Geiste nach.
Wenn der Geist fort ist, was soll der Leichnam?«% Weil die Monchsidee die Orden und
Klbster nicht mehr bestimmte, deshalb muf} die blofie Form, die iibrigblieb, untergehen®.

93 Verminderung 430ff. - Vgl. K&HLER (wie Anm. 3) 172.

94 Geschichte des Mnchtums 166.

95 Verminderung 430f.

96 Verminderung 431f.

97 Vgl. Alois von Scumip, Der geistige Entwicklungsgang Johann Adam Méhlers, in: HJ 18, 1897,
322-356, 572-599, 572.



26 REINHOLD RIEGER

Mohler befiirwortet 1826 nicht die Bestrebungen, die Kloster wiederzuerrichten®. Er
billigt ihnen eine »gute und l6bliche Absicht« zu, die sich auf die Erinnerung an das
segensreiche Wirken der Monche in frilheren Zeiten stiitzt, aber er betont, dafl in der
Gegenwart das Ménchtum seine Funktion verloren habe: »Es gab eine Zeit, wo Wissenschaft
und andichtiger Sinn und Hang zur Contemplation nur gedeihen konnte, wo der Ort mit
dreimal heiligen Mauern umgiirtet war. Sonst verhohnte ihn die Barbarei: in solche muflte sich
also das Bediirfnifl nach dem Genannten fliichten. Aber wo vertreibt man Euch, daf in das
Kloster Ihr flichen wollt? [...] Wie entstunden die Primonstratenser, Dominikaner und
Franciskaner? Als es wenig und schlechte Prediger gab. Um diesen Mangel zu entfernen,
traten sie auf. Habt ihr den lebendigen Drang zu predigen, was hindert? [...] Wenn es darum
an einem gewissen Ort von Deutschland von Franciskanern und Capucinern wieder voll
wimmelt, und Regierung und Bischof es begiinstigen, so wissen offenbar weder Regierung
noch Bischof, noch die Ordens-Candidaten, was sie wollen. Wie konnen die letztern den alten
Zweck haben, da allenthalben Pfarrer, des Predigens fihig, sind?«** Weil die friiheren
Funktionen des Ménchtums heute von anderen kirchlichen Institutionen erfiillt werden, sind
die Versuche, das Monchtum wiederzubeleben, zum Scheitern verurteilt: »Es ist darum eine
blofle matte, kraftlose Erinnerung an das Alte, ein thérichtes Jucken nach demselben,
was die Erneuerung herbeifiihrt, ohne lebendigen Trieb, ohne inneres Bediirfnifl. Diese
Anstalten sind daher schon bei ihrer Wiederbelebung todt und nichtig. Diese Orden, wie der
Jesuitenorden, hatten bei ihrem Entstehen eine grofle Idee; klar lagen die Zeit und ihre
Bediirfnisse vor ihnen, oder ihnen selbst unbewufit, wurden sie zu ihrer Eigenthiimlichkeit
getrieben. Aber jetzt regt sich keine grofle Idee, keine wahrhafte Eigenthiimlichkeit mit einer
innern Unendlichkeit zeigt sich, ein blofles Nachahmen, Nachiffen von Formen entdecken
wir: die Form aber ohne Geist ist nichts«'®, Die Bestrebungen zur Wiederherstellung des
Monchtums sind fiir Mohler 1826 kiinstliche Wiederbelebungsversuche ohne inneren Antrieb,
die in das organische Wachstum der Geschichte mit dem blofflen Verstand eingreifen wollen
und deshalb zum Scheitern verurteilt sind. »Alle wahrhaft grofie geschichtliche Entwicklun-
gen entstanden nie aus dem reflektierten Bewufitseyn; und was daraus entsteht, ist beinahe
immer wurmstichig«'%. »Jetzt will man durch Journale, Traktitlein, Befehle und Anrathen
von oben solche Institute hervorrufen. Sehet, darin liegt die Nichtigkeit. Ist ein innerer
treibender Geist vorhanden, der wird sich seine Formen selbst schaffen«1%2, Die Restauration
der Orden geschieht fiir Mohler ohne den allein geschichtswirksamen inneren Geist, ohne die
belebende Idee und ist ein leerer Formalismus.

Mahler spricht sich allerdings nicht prinzipiell gegen den Bestand von Kléstern aus und
verteidigt sie gegen den Vorwurf der Nutzlosigkeit, der von seiten der Aufklirung oft erhoben
wurde %, Mohler wendet sich nicht nur gegen das erzwungene, unorganische, formalistische

98 Vgl. Historisch-politische Blitter 6, 1840, 448. — Henri Dominique LacorpaIrg, Die Geistlichen
Orden und unsere Zeit; insbesondere iiber die Wiederherstellung des Prediger-Ordens in Frankreich, aus
dem Franzésischen, Augsburg 1839. — Charles bE MonTALEMBERT, Die Ménche des Abendlandes vom
heiligen Benedikt bis zum heiligen Bernhard, iibersetzt von Karl BranpEs, Bd. I, Regensburg 1860, I.
XVII-XVIIL. - Vgl. zum Thema: Rudolf REmnHARDT, Die Bemiihungen um Wiederzulassung der
Benediktiner in Wiirttemberg wihrend des 19.Jahrhunderts, in: Germania Benedictina, Bd.5: Die
Benediktinerkloster in Baden-Wiirttemberg, bearbeitet von Franz QUARTHAL, Augsburg 1975, 734-744.
99 Verminderung 433f.

100 Verminderung 434 (Hervorhebung von Mahler).

101 Verminderung 434,

102 Verminderung 435.

103 Vgl. EveeL (wie Anm. 8) 16. — G. Michael LARocHE, [anonym], Briefe iiber das Ménchswesen von

einem katholischen Pfarrer an einen Freund (Bd. 1), zweite vermehrte und verbesserte Auflage 0. O. 1772,
162.



BEGRIFF UND BEWERTUNG DES MONCHTUMS BEI JOHANN ADAM MOHLER 27

Wiederherstellen vergangener Institutionen: »Der Schreiber dieses ist nicht gegen die Kloster
an sich auch zu unserer Zeit. Das Gerede, dafl sie nichts niitzen, scheint ihm sehr erbirmlich
und diirftigen Geistes. Ist es nicht Sache der christlichen Humanitit, sich zu freuen eben so,
wenn einer, ein in sich vergniigtes, heiteres Leben in der klosterlichen Stille findet, als wenn
ein anderer in der Gesellschaft es sucht? Von den Niitzlichkeitspredigern unserer Zeit habe
ich, dafl ich es nochmals sage, keinen grofien Begriff. Aber das dumpfe Hervorsuchen
erstorbener Formen, das Flicken von Lappen auf Lappen ohne eigenthiimliche tiefe Richtung,
ohne plastischen frischen Bildungstrieb, wem konnte das gefallen?« 1%

Noch 1829 duflert sich Maohler, wenn auch in etwas moderaterer Weise, gegen die
Wiederherstellungstendenzen seiner Zeit. Es sei traurig, dafl manche nach der Titigkeit »der
Ménche iiberhaupt sich sehnen, und dessen nur sich freuen und das nur erharren, was diese
wirken wiirden, wenn sie wieder vorhanden wiren, selbst aber auf diese Imagination sich
verlassend, in schmachvoller Untitigkeit auf dem Ruhepolster verfaulen, und Alles getan zu
haben, sich vorliigen, wenn sie selbst trige, nur nach der Titigkeit der Jesuiten und der
Ménche sich sehnen, als hitten sie damit ihre Pflicht erfiillt«. »Die Pflicht eines Jeden ist, so zu
handeln und zu wirken, als handelte und wirkte er allein, und als sei Alles seinen Schultern
iibergeben; Niemand aber soll sich auf Andere, am wenigsten aber auf das Unzuverlissigste
verlassen« 1%, Das Ménchtum darf nicht zur Lésung von Problemen dienen, die der Weltkle-
rus nicht willens ist anzugehen.

Obgleich das Ménchtum nicht kiinstlich erneuert werden soll, muff doch der Geist des
Moénchtums nach Méhler weiterhin in der Kirche bestimmend bleiben: »Wenn nun aber die
Monche unter uns verschwunden sind, und allem Anscheine nach, so sehr es manche
wiinschen, nicht iiberall erneuert werden, so darf doch ihr Geist nicht und nimmermehr
verschwinden, und mit threm Geist bediirfen wir ihrer Formen nicht«'%, Der Geist des
Ménchtums soll nach dem Untergang der Form des M6nchtums im Weltklerus weiterwirken:
Einsamkeit, Begeisterung, Verinnerlichung und andere Prinzipien des Monchtums'?’. Dies
lenkt den Blick nun auf die Funktionen, die das Ménchtum in der Zeit seiner Lebendigkeit
austibte.

4.2. Funktionen des Monchtums

In den dreifliger Jahren wandelte sich die Bewertung des Ménchtums bei Méhler. Nun spricht
er sich nicht mehr generell gegen die Wiedereinfiihrung von Orden und die Wiedererrichtung
von Klostern aus, sondern er differenziert dabei vor allem zwischen dem Benediktinerorden
und dem Jesuitenorden. Die Wiederherstellung des letzteren lehnt er nach wie vor ab.
»Obschon indes die Aufhebung des Jesuitenordens das Werk der duflersten Gewalt, und mit
der schreiendsten Ungerechtigkeit verbunden war; ist sie doch in geschichtlicher Beziehung
nicht zu bedauern. Der Orden gehorte einer verschollenen Zeit an, und wirkte unter
wesentlich verschiedenen Umstinden noch ganz nach der alten Weise. Er konnte deshalb
nicht wohlthitig in die neuere Zeit eingreifen«!%. Um der Wiederherstellung des Jesuitenor-
dens vorzubeugen, ist Méhler fiir eine Férderung des Benediktinerordens, wie aus einem Brief
an Adam Gengler von 1837 hervorgeht: »Wir werden beide schwerlich in den Orden des
hl. B[enediktus] treten, aber ich halte es fiir Pflicht, thn méglichst bei uns zu férdern — neben
mehreren positiven Griinden aus dem Grunde—, daf wir keine Jesuiten bekommen, deren

104 Verminderung 435 (Hervorhebung von Méhler).

105 Rezension in ThQ 1829, 116f. (Hervorhebungen von Mahler). — Vgl. Beleuchtung 279.
106 Verminderung 439f.

107 Verminderung 440ff. - Vgl. GUNTHOR (wie Anm. 3) 170; KOHLER (wie Anm. 3) 172,
108 Geschichte des Jesuitenordens 29. — Vgl. die Vorlesung in: KnopFLER, Mohler 143,



28 REINHOLD RIEGER

Einfilhrung ich fiir hochst beklagenswert halte«!®. An dieser Auflerung Méhlers wird
deutlich, dafl er, wenn er auch den Jesuitenorden nicht zum Monchtum rechnete, den
Benediktinerorden und den Jesuitenorden als Funktionsiquivalente betrachtet,

Die gewandelte Bewertung der Form des Ménchtums lieff die Funktionen des Ménchtums
auch im Blick auf die Gegenwart erneut von Bedeutung werden. In der Studie zur Geschichte
des Monchtums von 1836/37 haben die Schilderungen der Verdienste der Ménche fiir
Gesellschaft und Kirche in der Friihzeit nicht mehr blof historischen, sondern geradezu
apologetischen Charakter gegeniiber den Angriffen auf das Ménchtum in Méhlers jiingster
Vergangenheit und Gegenwart!!°. Fiir Mohler wird das Ménchtum sogar zum Mafistab fiir
das Christsein als solches, weil die Ménche die Form des vollkommenen christlichen Lebens
verwirklichen 11,

4.2.1. Funktionen fiir die Gesellschaft

Das Monchtum hatte (und hat) bedeutende Funktionen fiir die Gesellschaft zu erfiillen. Die
erste Funktion war der Schutz vor Barbarei und die Férderung von Humanitit und Kultur!12,
Das Ménchtum leistete einen Beitrag zur Abschaffung der Sklaverei und zur Verwirklichung
der Gleichheit aller Menschen !, Agrikultur, Erziehung, Unterricht und Wissenschaft sind
Leistungen des Monchtums fiir die Gesellschaft!'*. In seinem Aufsatz iiber Anselm von
Canterbury von 1827 sagt Mohler iiber das mittelalterliche Ménchtum: »Damals wollte keine
Pflanze gedeihen, als die, welche im Kloster keimte und wuchs. So war es: wir konnen es nicht
leugnen, wenn wir auch wollen. Die Kloster waren der fruchtbare, sittliche Boden, aus
welchem Alles hervorsprofite, was die Zeit Grofles aufzuweisen hat: die Philosophen,
Theologen, Geschichtsschreiber und Dichter gingen, nebst den einflufireichsten Verwaltern
der Kirchen und den Missioniren aus der sorglich verwahrten Klosterpforte hervor«!*, Eine
wesentliche Funktion fiir die Gesellschaft konnte das Ménchtum wegen seiner kontemplati-
ven Ausrichtung erfiillen, nimlich dem Menschen sein Inneres, seine Seele zu zeigen und ihn
zum Geistigen hinzulenken. »Hiemit hingt eine andere hochst denkenswerthe Wohlthat
zusammen, welche die Gesellschaft von den Ménchen dieser Zeit empfangen hat. Gleichwie
nemlich die stete Sammlung des Geistes in sich selbst und in der Richtung auf Gott die
Beweglichkeit und Schwungkraft der sonst von den Menschen mehr oder weniger vernachlis-
sigten hochsten Gaben und Anlagen der Natur und der Gnade auf ihrem Héhepuncte
erscheinen lifit und die eigentlichen Minner des Gebets dem Geschlechte gab, so ist es
dieselbe Sammlung, welche die schirfsten Blicke in das Leben des Geistes und der Seele
geworfen und unvergleichliche Beschreibungen ihrer mannigfaltigen Zustinde mitgetheilt
hat«''¢, »Die wohlthitigen Einwirkungen der Ménche auf die Gesellschaft von dieser Seite aus
sind nicht zu berechnen; was sie geleistet, ist seit Jahrhunderten Gemeingut der Christenheit
geworden, von dem oft auch der sich erquickt und genihrt fiihlt, der iiber die Monche
schmiht. Wire es moglich, das aus unseren Schriften, die sich iiber den religios-sittlichen

109 Losch, Gengler 163. — Vgl. den Bericht Beda Webers in: Losch, Mahlerl, 515f. und Karl
BruimeYER, J. A.Mohler als Kirchenhistoriker, seine Leistungen und Methode, in: ThQ 100, 1919,
134-198. 177.

110 Vgl. besonders Geschichte des Monchtums 171.

111 Vgl. Geschichte des Monchtums 166f.

112 Verminderung 415, 433. — Loéscy, Mahler I, 525.

113 Bruchstiicke 111f. 114f.

114 Verminderung 433. — LoscH, Méhler], 525. - Kirchengeschichte I, 623f. — Geschichte des Ménch-
tums 186, 211.

115  Anselm 35f.

116 Geschichte des Ménchtums 209f.



BEGRIFF UND BEWERTUNG DES MONCHTUMS BEI JOHANN ADAM MOHLER 29

Menschen practisch verbreiten, herauszunehmen, was die innerlich viel bewegte Einsamkeit
der Asceten und Ménche hineingelegt hat, das Tiefsinnigste, Lebensvollste und Kraftigste
wiirde ihnen entzogen und nur eine glatte, trostlose Gemeinheit, eine alltigliche Klugheit
zuriickbleiben« 1", Die Wendung nach innen, die das Ménchtum vornimmt, erlaubt ihm, eine
tiefe Kenntnis des Geistes und der Seele zu erwerben und dadurch einen bestimmenden
Einflufl auf Moral und Sittlichkeit der Gesellschaft auszuiiben.

Das Gebet der Ménche fiir die ganze Menschheit ist ein Dienst, der oft als wirkungslos
und unniitz verkannt worden ist. Trotzdem gehort das Gebet zu den wirkmichtigsten
Titigkeiten des menschlichen Geistes: »Ein materielles Zeitalter schitzt sinnliches Thun und
Wirken und den daraus entspringenden Gewinn am meisten, auch kennt und wiirdigt es noch
gewissermaflen eine unsinnliche Thitigkeit, die der Wissenschaft nemlich; von den iibersinnli-
chen hochsten Thitigkeiten des menschlichen Geistes aber und dem von dieser iiber das
Gesammtleben sich verbreitenden Segen hat es nicht einmal eine Ahnung. Es hilt demnach die
in der letzt genannten Thitigkeit Begriffenen fiir unthatig und ihr ganzes Daseyn fiir nichtig in
sich selbst« '8, Wendet man jedoch den Blick vom Auferlichen, der dufleren Geschichte, ab
und dem Wesentlichen, der inneren Geschichte zu, dann erscheint der wahre Wert der
geistigen Titigkeit der Monche im Gebet fiir die Allgemeinheit: »So dachte man sich die
wahren Ménche gleichsam als Sammelpuncte gottlicher Krifte, als eine vielvermogende,
Gottes Gnade durch ihr Gebet herabziehende Macht, deren unsichtbarem, auf Alle sich
erstreckenden, erhaltenden, schiitzenden, fordernden Einflusse Alle zu Dank verpflichtet
sind«11%, Das Gebet ist eine Wirkkraft der inneren Geschichte, die das Wesen der Geschichte
iiberhaupt ausmacht und der gegeniiber die duflere Geschichte als ephemer erscheint.

4.2.2. Funktionen fiir die Kirche

Das Ménchtum leistete der Kirche unverzichtbare Dienste. Es war mafigeblich an der
Ausbreitung des Christentums beteiligt. Die Ménche »verbreiteten sich, wohin immer das
Christenthum kam; denn vom sechsten Jahrhundert an, kam es gewéhnlich nur durch sie und
mit ihnen unter die Geschlechter des Abendlandes«?!. Die Ausbreitung des Christentums
gelang dem Monchtum deshalb, weil es die Lehren des Christentums in vollkommener und
radikaler Weise darstellte und verwirklichte, so dafl es eine »zauberische Gewalt« auf die
Heiden ausiibte 12,

Weil das Ménchtum den Kern und das Wesen des Christentums reprisentiert und zwar
lebendig darstellt, wird es immer wieder zu einer Quelle der Erneuerung in der Kirche'®.
Diese erneuernde Funktion fiir die Kirche duflert sich oft in Opposition des Ménchtums gegen
kirchliche Miflstinde: »Wer das Ménchswesen begriffen hat, wird es von seinem ersten
Beginnen an bis zu dem Momente, wo es verdorrte, als eine Opposition gegen alle Schlechtig-
keit in der Kirche aufgefafit haben» 1%, Die Unabhingigkeit von weltlichen Werten und die
Freimiitigkeit, die sich daraus ergab, befihigten das Ménchtum zur Kritik an Fehlentwicklun-
gen und Erstarrung in der Kirche: »Es ist das Amt des strengen Sittenrichters auch den
Geistlichen gegeniiber, welches dem Mdnchthume anvertraut war, und welches dasselbe auf

117 Geschichte des Monchtums 210f. — Vgl. KirchengeschichteI, 627.

118 Geschichte des Monchtums 208.

119 Geschichte des Ménchtums 209.

120 Ebd. - Vgl. Kirchengeschichte, 625f.

121 Verminderung 416. — Kirchengeschichtel, 627. — Anselm 440.

122 Geschichte des Ménchtums 210.

123 Vgl. Verminderung 441. — Kirchengeschichte II, 585, 602. — Geschichte des Ménchtums 171.
124 Verminderung 448. — Vgl. KirchengeschichteI, 626.



30 REINHOLD RIEGER

wiirdige Weise verwaltete«'?, Die Vollkommenheit des Monchtums wird zum Mafstab fiir
alle Kleriker: »Schon in dem Daseyn der Ménche an sich war dem unwiirdigeren Theile des
Clerus ein Gerichtshof aufgestellt, dessen Urtheile, wenn auch stumm, bestindig gegen ihn
gefillt wurden; denn die eine Gesellschaft Regierenden diirfen sich von keinem andern Theile
derselben, wer es auch sei, an Tugenden iibertreffen lassen« %, Diese Funktion des Ménch-
tums hilt Mhler fir unverzichtbar in der Kirche. Sie muf auch nach dem Untergang der
Institution des Monchtums weiterbestehen: »Dieser Geist [der Kritik], der sich iibrigens von
einer glaubenslosen Aufklirerei unserer Zeit sehr unterscheidet, darf nie vergehen« 1?7,

Das Monchtum diente der Kirche auch durch das Hervorbringen von bedeutenden
Kirchenfiihrern und -lehrern: »Die Ménche gereichten aber auch defiwegen der Kirche zum
grofiten Nutzen, weil aus ihnen die besten Kirchenviter, Bischofe und Priester hervorgin-
gen« %, Dies gilt vor allem fiir die Friihzeit, wo die Absonderung von der Gesellschaft in den
Klostern viel zur Ausbildung des Klerus beitrug!?.

Die Auslegung der Bibel hat im Ménchtum eine wichtige Stiitze erhalten: »Der wahre
Monch, dem die Betrachtung der gottlichen Dingen, das in Christo erschienene Heil der Welt
reichhaltig genug war, seine ganze Seele zu beschiftigen, und alles andere missen zu kénnen,
konnte auch Andere reich und nachhaltig befruchten. Wissen wir doch, dafl lingere Zeit
hindurch die Meditation der heil. Schrift allein in die Kloster sich gefliichtet hatte, so wie die
Liebe alles dessen, was der Menschheit das Heiligste ist«'®. »Ihrem [der Ménche] Sinn hat die
heilige Schrift sich erschlossen, und durch ihre Vermittlung vorzugsweise ist sie nach dieser
Richtung hin in ein explicirtes Bewufitseyn eingedrungen« 131, Wenngleich Mohler betont, dafl
das Monchtum nicht nach seinem Nutzen beurteilt werden diirfe!32, verwendet er doch den
Hinweis auf die Funktionen des Ménchtums fiir die Gesellschaft und die Kirche zur
Rechtfertigung einerseits der monastischen Idee, andererseits der Fortexistenz des Ménch-
tums als Institution in seiner Zeit.

125 Geschichte des Ménchtums 216.

126 Geschichte des Ménchtums 217,

127 Verminderung 449.

128 Kirchengeschichte I, 626.

129 Geschichte des Ménchtums 212f. - Vgl. KirchengeschichteII, 239.
130 Verminderung 415f.

131 Geschichte des Ménchtums 211.

132 Verminderung 435.



WOLFGANG PROSS

Moénch und Nonne in der europiischen Literatur
des spiten 18. und frithen 19. Jahrhunderts

Der Wandel ihres Bildes bei Denis Diderot, Matthew Lewis,
Ernst Theodor Amadeus Hoffmann und Alessandro Manzoni

In rascher Folge werden im spiten 18.]Jahrhundert das Ende der Religion und im frithen
19.Jahrhundert das Ende der Kunst verkiindet, welche sich als prasumptive Erbin der
Religion an deren Stelle zu setzen gedacht hatte. Aber merkwiirdig bleibt, dafl in den letzten
Jahren des 18. Jahrhunderts Gestalten von Ménchen und Nonnen in der Literatur an Bedeu-
tung gewinnen, ein Faktum, das dem linearen Verlauf der Entwicklung merkwiirdig inkon-
gruent bleibt, da diese Figuren als bedeutsame Ideen- und Handlungstriger nicht in Frage
kommen. Kein Stand des »Ancien Régime« scheint den Schriftstellern und Satirikern der
Spitaufklirung so verichtlich, ob seiner Beschrinktheit und seiner Devotheit gegeniiber einer
kritiklos akzeptierten Glaubensiiberlieferung und Traditionen des Kultus und ob seiner
Willfahrigkeit weltlichen Machtanspriichen und Zielsetzungen gegeniiber, wie die Vertreter
des katholischen Monchtums: »es ist einzig«, schreibt Herder nach einem Besuch bei
Weltpriestern und Ménchen in Bamberg zu Beginn seiner Italienreise 1788, »das Gewirr in
den katholischen Kopfen zu sehen, die alle aufgeklirt werden, alle aber doch bei der
christkatholischen Lehre bleiben sollen«!; und, so fihrt Herder fort, er schreibe dies »zum
erstenmal in der todlichen Empfindung, dafi man nicht nur mit Menschen, sondern mit
Menschen auf einer Basis stehen und leben miisse, oder man geht unter«2. Im josephinischen
Osterreich, das die rigorose Einschrinkung des Ordenswesens praktiziert, erscheinen 1783
Ignaz von Borns Naturgeschichte des Monchstums und 1786 sein Versuch einer Manchologie
nach Linniischer Methode, Satiren, in denen die Vertreter der verschiedenen Orden nach
»Gattungsmerkmalen« charakterisiert werden, die ihre allegorische Beschreibung als tierhafte
Reprisentanten von Lastern wie Habgier, Ignoranz, Rach- und Herrschsucht, List, Feigheit
und Schmutz erlaubt, und dabei handelte es sich um eine Wertung, der Friedrich Nicolai in
seinem Bericht einer Reise durch Deutschland und die Schweiz, die er 1781 unternommen
hatte, scheinbar empirisch bestitigte Glaubwiirdigkeit verschafft hat>. Was dem Ménchswe-
sen vorgeworfen wurde, war sein Grundprinzip der »religiosen Weltablehnung« (Max
Weber), das als Verbrechen gegen die soziale Natur des Menschen gedeutet wurde, und
zugleich die Inkonsequenz in der Praxis, in der diesem Prinzip widersprechenden Ansamm-
lung von weltlichen Giitern durch die reichen Orden und im Streben nach Herrschaft und
Einflufl, das vor allem Jesuiten und Dominikanern zur Last gelegt wurde. Das Jesuiten-Verbot
des Papstes Clemens XIV. schien dieser Kritik Recht zu geben, ebenso wie die Kirchenpolitik
JosephsIL. vor allem darauf abzielte, den weltlichen Klerus dem laizistischen Staat zu

1 Johann Gottfried HERDER, »Blof fiir Dich geschrieben«. Briefe und Aufzeichnungen iiber eine Reise
nach Italien 1788/89, Berlin (DDR) 1980, 13.

2 Ebd. 15.

3 Vgl. dazu Wolfgang Martens, Ein Biirger auf Reisen. Biirgerliche Gesichtspunkte in Nicolais
Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz im Jahre 1781, in: Zeitschrift fiir deutsche
Philologie 97 (1978), 561-585.



32 WOLFGANG PROSS

integrieren, und selbst die scheinbar so radikale Vorgehensweise der Franzosischen Revolu-
tion, die bereits am 13. Februar 1790 die Ordensgeistlichkeit abschaffte, diente nach Albert
Sobouls niichterner Darstellung einzig der »vernunftgemiflen Ordung des offentlichen
Lebens«*, keineswegs aber der Abschaffung der Religion schlechthin. Die Entchristianisie-
rungskampagne, dem Konvent von der Gruppe der sogenannten »Exagerés« im Herbst 1793
aufgezwungen, wurde von Danton und Robespierre zunichst nur heftig kritisiert, die Gruppe
aber dann - aufgrund dieser dem &ffentlichen Interesse feindlichen Zielsetzung — im Mirz
1794 entschlossen liquidiert®. Fiir Robespierre, den Schiiler Voltaires und Rousseaus, war eine
Idee der »Tugend« ohne die Prisenz eines »Hochsten Wesens« undenkbar, und demnach sagte
er in einer Rede vor dem Jakobinerklub am 1. Frimaire des JahresII (d.h. am 21.11. 1793):
»Der Konvent wird es nicht zulassen, dafl man die Priester, die friedlich ihren Gottesdienst
halten, verfolgt«®. Die Trennung von Kirche und Staat war das Resultat des Taktierens der
pépstlichen Kurie unter Pius VI. gegeniiber der Zivilverfassung des franzésischen Klerus, das
zum Konflikt zwischen den eidverweigernden Priestern und dem Staat fithrte”. Von der
Duldung des Kultus, die mit Mai 1795 durch ein Konventsdekret geregelt wurde, blieben die
Orden ausgeschlossen?; zu tief saf} der Eindruck von der »tiefen moralischen Dekadenz« und
der »inneren Aufldsung« der ménchischen Disziplin, die schon lange vor der Revolution, im
Jahr 1766, zur Einsetzung einer Kommission der Ordensleute gefiihrt hatte, ohne Erfolge zu
erzielen, und die Weltgeistlichkeit stand nicht an, wie 1778 der Erzbischof von Tours, die
»schwelgerische und liederliche Lebensweise« der Franziskanerménche in seiner Provinz
offentlich zu denunzieren. Zum Teil, so schreibt Albert Soboul in der genannten Studie,
»rithrte der Miflkredit der Ordensgeistlichkeit von der Grofie ihrer betrichtlichen Besitzun-
gen her, deren Einkiinfte an nahezu unbewohnte Kloster und oftmals sogar an abwesende
Kommandataribte abgefithrt wurde«®.

1. Die Kritik der Aufklirung am Ordenswesen vor dem Hintergrund der Idee des »natiirli-
chen« Menschen«

Dieser Blick auf das Monchswesen von auflen, unter dem Gesichtspunkt der »vernunftgemi-
flen Ordnung des offentlichen Lebens«, bestimmt auch dessen Erscheinungsbild in zwei
Romanen, die zu dieser Zeit erschienen — beide im Jahr 1796, namlich im Schauerroman The
Monk des Englinders Matthew Lewis und in der berithmten, Fragment gebliebenen Erzih-
lung La religieuse von Denis Diderot. Matthew Lewis’ Monk, 1794 von einem 19jihrigen
geschrieben, beginnt mit einer Szene im Madrid der Inquisition, in einer Versammlung
mondin gesinnter Gliubiger, die sich an den rhetorischen Finessen eines berithmten Kapuzi-
nermonchs erbauen wollen — zunichst nichts anderes als ein Genrebild, das eher das Publikum
als den Prediger kritisiert; E. Th. A. Hoffmann sollte es, wesentlich dramatischer akzentuiert,
in den Elixieren des Teufels iibernehmen. Aber im Verlauf der diisteren Handlung, die die
Schicksale eben dieses Predigers mit denen zweier Liebespaare verkniipft und den Ménch
Ambrosio vom Virtuosen des ménchischen Ideals zum Virtuosen des Verbrechens reifen lifit,
fallt ein wesentlich schirferes Licht auf die Institution des Ménchstums und seine ffentliche
Funktion: Einer der Helden wartet vor der Kirche des Frauenklosters, in das seine Geliebte

4 Albert Sosout, Die grofle Franzésische Revolution. Ein Abrift ihrer Geschichte (1789-1799), Frank-
furt/Main *1983 ('1973; frzs. Original: Paris 1962), 171-175.

5 Ebd. 335-341.

6 Ebd. 315.

7 Ebd. 233, 315 und 396ff.

8 Ebd. 545.

9 Ebd. 15-17; Zitat 17.



MONCH UND NONNE IN DER EUROPAISCHEN LITERATUR 33

auf Befehl der Eltern eingetreten war, in dem sie aber mlttlerwexle, da sie ein Kind erwartet,
von der grausamen Abtissin fiir tot ausgegeben und in einem Geheimverlief eingemauert
worden ist, auf den Beginn einer Prozession, um die Domina des Klosters offentlich
anzuklagen und auf Anordnung der Inquisition zu verhaften:

»Wihrend man der Musik [sc. aus der Kirche] lauschte, deren Wohllaut durch die
Entfernung nur noch gesteigert ward, zeigte die Zuhorerschaft die gréfite Aufmerksamkeit.
Allgemeines Schweigen hatte sich der Menge bemichtigt, und jedes Herz war von religidser
Andacht erfiillt — jedes, bis auf dasjenige Lorenzos. Dem jungen Edelmanne war ja bewufit,
daf} unter denen, die ihrem Gott dort drinnen so siifie Loblieder sangen, sich einige befanden,
die das drgste Verbrechen unter dem Mantel der Frommigkeit verbargen, und so erfiillten ihn
jene Hymnen mit nichts als Abscheu ob solch niedertrichtiger Heuchelei. Seit langem schon
hatte er mit Mifibilligung und Verachtung auf den Aberglauben geblickt, dem die Bewohner
Madrids untertan waren. Sein wacher Sinn hatte ihm nur zu bald die Arglist der Pfaffen, die
plumpe Albernheit ihrer Mirakel, Wunder und vorgeblichen Reliquien entdeckt. Es trieb ihm
die Scham- und Zornesréte in die Wangen, seine Landsleute von solch licherlicher Bauernfin-
gerei genarrt zu sehen, und so hatte er sehnlich die Gelegenheit herbeigewiinscht, die
Betrognen aus ihren monchischen Fesseln zu befreien. Nun aber bot sich ihm doch noch der
bisher vergeblich ersehnte Anlafl, und er war fest entschlossen, ihn nicht ungeniitzt voriiber-
gehen zu lassen, sondern dem Volke in aller Deutlichkeit vor Augen zu fithren, welch
ungeheuerlicher Miflbrauch mit der Frommigkeit nur zu oft in den Kl6stern getrieben wird
und wie wenig gerechtfertigt die wahllose Verehrung ist, welche man jeglichem Triger eines
Ordenskleides zollt. So sehnte er den Augenblick herbei, der die Heuchler entlarven und seine
Landsleute iiberzeugen sollte, dafl ein heiligmifliges Aufieres durchaus nicht immer ein
tugendhaftes Herz bedeuten muf}1°.«

Aber es geht Matthew Lewis nicht um die Kritik an der offentlichen Prisenz des
Méonchstums, sondern das Verbrechen der Oberin dieses Klosters, wie diejenigen des Monchs
Ambrosio, sind nur die Folgen eines ersten Verbrechens in den Augen der aufklirerischen
Kritik: der Vergewaltigung des Menschen durch den Bruch mit dem Leben in Gesellschaft.
Dies ist die Ursache, die sich einer Eingliederung des Ordenslebens in eine vernunftgemifie
Ordnung des sozialen Lebens sperrt.

Die Charakterisierung Ambrosios, die im Ablauf der Handlung nach dem ersten Bruch
seines Gelobnisses durch die Befriedigung seiner Sexualitit folgt, reflektiert dies eingehend:
Wire es Ambrosio vergonnt gewesen, in der Welt aufzuwachsen, hitte er sich, »von Natur
aus« eine Kimpfernatur, groffherzig, brillanten Geistes und auffassungsfahig, innerhalb des
sozialen Gefiiges sehr wohl bewiahrt. Der frithzeitige Tod der Eltern und das Desinteresse des
Vormunds fiihrte dazu, dafl der weltzugewandte Knabe in einem Kloster der Kapuziner von
dem Superior erzogen wurde:

»Der war ein Ménch, wie er im Buche steht, und bot seinen gesamten Einflufl auf, den
jungen Ambrosio davon zu iiberzeugen, dal man nur innerhalb der Mauern eines Klosters
gliicklich werden kénne. Solche Miihe ward von Erfolg gekrént: Ambrosios hochster Ehrgeiz
zielte darauf ab, in dem Orden des Heiligen Franziskus Aufnahme zu finden. Seine Lehrmei-
ster waren mit Fleiff darauf bedacht, alle jene Tugenden zu unterdriicken, deren Grofimut und
Selbstlosigkeit in einem Kloster iibel am Platz gewesen wiren. Anstatt das allgemeine Wohl im
Aug’ zu haben, war der Jiingling nur in aller Eigensucht einzig auf sein eigenes Fortkommen
bedacht: [...] der edle Freimut seines Wesens ward ihm verbogen zu serviler Demut][...].
Wihrend aber die Monche damit befafit waren, alle Tugenden aus dem Herzen des Jiinglings
10 Matthew Lewis, The Monk. Ed. with an Introduction by Howard AnpEerson, Oxford 1980, 345f.;
das Zitat erfolgt nach: Matthew Gregory Lewis, Der Monch. Aus dem Englischen von Friedrich
Porakovics. Nachwort von Mario Praz. Miinchen 1971, 4271,



34 WOLFGANG PROSS

zu jiten und seinen Gefiihlen Zwang anzutun, gestatteten sie jedem Laster, dessen er fihig
war, sich zu voller Bliite zu entfalten. Man litt es, dafl er hochfahrend, eingebildet, ehrgeizig
und verachtungsvoll wurde. [...] Und dennoch: trotz aller Miihe, seinen Charakter zu
verderben, brachen bisweilen seine von Natur aus guten Wesensziige durch das Dunkel,
welches man so sorglich iiber ihn gebreitet. Bei solchem Anlafl erschien der Wettstreit
zwischen seinen tatsichlichen und seinen anerzognen Wesensziigen denjenigen als bestiirzend
und unerklirlich, welche mit Ambrosios wahrer Veranlagung unvertraut waren. [...] In
Wahrheit aber lagen in Ambrosios Busen die unterschiedlichen Empfindungen, mit denen ihn
Erziehung und Natur ausgestattet hatten, bestindig im Kampfe gegeneinander, und es blieb
einzig seinen Leidenschaften iiberlassen — die bislang freilich noch nicht Gelegenheit gefun-
den, in Erscheinung zu treten—, dem oder jenem Teil seines Wesens zum Siege zu verhelfen.
Zum groflen Ungliick aber waren es gerade seine Leidenschaften, die Ambrosio ganz zuletzt
hitten zum Richter machen diirfen: bislang war ja seine monchische Abgeschiedenheit fiir ihn
nur von Vorteil gewesen, da sie ihm keinerlei Raum zur Entdeckung seiner schlechten
Eigenschaften gewihrt hatte. [...] Eine Zeitlang unterdriickten dergestalt eine schmale Kost,
hiufiges Nachtwachen und schwere Kasteiung seine von Natur aus hitzige Veranlagung, ja
kiihlten dieselbe ab. Indes, kaum hatte die Gelegenheit sich geboten, kaum hatt’ er einen Blick
auf jene Wonnen geworfen, deren er bislang so unkundig gewesen, als auch schon der
Schutzwall der Heiligen Religion sich als zu schwach erwies, dem iibermichtigen Sturm der
Begierde standzuhalten. Von der Gewalt seines Temperamentes ward ein jedes Hindernis
hinweggeschwemmt, nichts mehr vermochte die Heiflbliitigkeit und grenzenlose Wollust
seines Charakters zu ziigeln«!!,

Zu Recht unterscheidet Lewis den »natiirlichen Menschen« von seinen »Leidenschaften«;
denn der Mensch ist von diesen nicht schlechthin bestimmt, denn die Leidenschaften werden
durch Objektwahl und Erziehung in der Gesellschaft zu Tugenden herangebildet. Das Leben
auflerhalb der menschlichen Gemeinschaft in den katholischen Orden bietet — dies ist der
Kernpunkt der Kritik des 18.Jahrhunderts, den Lewis hier artikuliert — den Leidenschaften
nur formale Objekte, an die sich diese anschliefen kénnen, eine mechanische Erfiillung von
Pflichten einer Regel, die das keineswegs geleugnete eigentlich Religiose reprisentiert, aber
nur dem Scheine nach. Diese Kritik, die in der »gothic novel« des Matthew Lewis nur an den
genannten beiden Stellen evident wird'2, hat niemand schirfer ausgesprochen als Diderot in
seiner Erzihlung La religiense von 1760, die er 1780 nochmals redigiert, aber unvollendet
gelassen hatte; publiziert wurde sie erst 1796 aus dem Nachlaf}.

Der Text hat den Prozeff zum Hintergrund, den die Nonne Marguerite Delamarre
vergeblich angestrengt hatte, um von ihren Geliibden entbunden zu werden, die sie unter dem
Zwang ihrer Eltern abgelegt hatte. Diderot — und dies ist zunichst der merkwiirdige Anlafl des
Textes - fingierte im Friithjahr 1760 an einen Freund, den Marquis de Croismare, der fiir seine
Hilfsbereitschaft bekannt war, Briefe dieser Nonne unter Vorgabe, sie sei aus dem Kloster
entflohen und benétige dringend Unterstiitzung; Zweck dieses Manovers sollte sein, den
Marquis zur Riickkehr von seinen Landgiitern nach Paris zu veranlassen. Als dieser mit
unerwartet konkreten Hilfsangeboten reagierte, liel ihm Diderot einfach die Nachricht
zukommen, die »Nonnex« sei gestorben. Aus einem fiir heutige Begriffe ziemlich geschmacklo-
sen Scherz iiber einen nichts weniger als frivolen Anlafl schrieb Diderot dann »la plus
effroyable satire des couvents«, deren inhaltlicher Ablauf jedoch, unter dem Eindruck der

11 Ebd. 236-239 (engl. Text) bzw. 296-299 (dt. Zitat).

12 Die Aspekte des Dimonismus und Satanismus, die sich in der »Schwarzen Romantik« an die
Gestalten von Ménch und Nonne binden, wurden hier mit Absicht nicht behandelt; vgl. dazu immer noch
Mario Praz, Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Romantik, Miinchen 1960 (Erstausgabe Florenz 1930,
in italienischer Sprache).



MONCH UND NONNE IN DER EUROPAISCHEN LITERATUR 35

Lektiire Samuel Richardsons, von Handlungselementen vor allem der Clarissa Harlowe
bestimmt ist. Diderot kontrastiert bewufit in Suzanne Simonin die fehlgeleitete Auffassung
von einer Tugend, die sich auflerhalb des sozialen Lebens zu bewihren sucht, mit der
ethischen Virtuositit der »verfolgten Unschuld«. Was die Aufgabe des Schriftstellers bei deren
Darstellung sein miisse, formuliert die 1762 veroffentlichte Egloge de Richardson:

»Qu’est-ce que la vertu? Cest, sous quelque face on la considére, un sacrifice de soi-méme.
Lealfacrifice que l'on fait de soi-méme en idée est une disposition précongue a s'immoler en
realité.

Richardson séme dans les cceurs des germes de vertus qui y restent d’abord oisifs et
tranquilles: ils y sont secrétement, jusqu’a ce qu’il se présente une occasion qui les remue et les
fasse éclore. Alors ils se developpent; on se sent porter au bien avec une impétuosité qu’on ne
se connaissait pas. On éprouve a I'aspect de I'injustice, une révolte qu’on ne saurait s’expliquer
a soi-méme. C’est qu’on a fréquenté Richardson; c’est qu’on a conversé avec ’lhomme de bien,
dans des moments ol I"ime désintéressée etait ouverte a la verité« 3,

Aber neben den beiden Aspekten der »Satire« und der »natiirlichen Unschuld« des
Menschen geht es in der Religieuse um eine weitere bedeutende Einsicht, die sich Diderot fast
gegen seinen Willen aufzudringen scheint. Es ist die Entlarvung der Illusion von der
Uberwindung der »Sinnlichkeit« in einem abstrakten Tugendideal, auf der die »constantia«
der biirgerlichen Moral beruhte. Diese drei Themen sind eng verzahnt, wie sofort zu sehen
sein wird.

Der Aspekt der Satire prisentiert sich konzentriert in dem Abschnitt der Erzihlung, wo
vom Miflerfolg des ersten »Mémoire« des Advokaten Manouri im Verfahren der Suzanne
Simonin die Rede ist!%. Die Anweisung, die die Nonne ihm gegeben hatte, war, sowohl ihre
Verwandten, die sie zum Eintritt ins Kloster gezwungen hatten, wie den Konvent zu schonen,
in dem sie lebt. Sceur Suzanne reflektiert genau den politischen Charakter ihres klosterlichen
Gefingnisses: Sollte sich fiir eine der im Konvent Gefangenen das Tor 6ffnen, was hinderte »la
foule«, die Menge, diesen Kerker iiberhaupt zu sprengen? Erst eine Verinderung der
Staatsverfassung und der kirchlichen Einrichtungen — »wozu braucht der himmlische Brauti-
gam all diese nirrischen Jungfrauen?« — vermag diesen Zustand zu dndern. Gott selbst hat den
Menschen gesellig und unbestindig erschaffen; wie kann ihm dann die abgeschlossene
Lebensweise und der Leichtsinn eines Geliibdes, das den Menschen zur Unverinderlichkeit
seiner Haltung verpflichtet, gefallen? Aber bei diesem Argument bleibt Diderot nicht stehen;
das Essentielle liegt fiir ihn in der Verletzung der Erfordernisse der psychophysiologischen
Konstitution des Menschen durch die klosterliche Lebensweise, da die animalischen Funktio-
nen nach Ablegen der Geliibde nicht einfach aufhéren:

»Kénnen diese Geliibde, die dem allgemeinen Drang der Natur so sehr widersprechen,
jemals wirklich von jemand anderem befolgt werden, als von einigen falsch organisierten
Geschopfen, in denen die Keime der Leidenschaften verkiimmert sind und die man mit gutem
Recht zur Klasse der Mifigeburten zihlen miifite, wiren wir nur schon auf dem Kenntnis-
stand, der uns erlaubte, die innere Struktur des Menschen ebenso klar zu beurteilen wie seine
duflere Erscheinung?«'®

Und wo der »natiirliche Mensch« sich im Vollbesitz seiner ungeschmilerten Krifte diesem
Zwang unterwirft, ist das notwendige Resultat der Verlust des physischen und psychischen
Gleichgewichts.

13 F.loge de Richardson; in: Denis DipEROT, (Euvres esthétiques, Ed. Paul VERNIERE. Paris 1968, 21-48;
Zitat 31.

14 Vgl. hierzu den Abdruck der Religieuse in: Denis DinEroT, Euvres. Ed. André Brrry, Paris 1951,
235-393; hierzu 310-312.

15 Ebd. 311 (Ubers. W.P.).



36 WOLFGANG PROSS

Der Ablauf der Handlung der Religieuse zeigt dies an exemplarischen Beispielen, in der
Pervertierung des Mystischen, in der Lust an der Verfolgung und schlieflich in der Obsession
der Sexualitit, welche die einzelnen Stationen des Leidensweges der Suzanne Simonin
begleiten. Er fithrt zunichst aus einem gleichgiiltig-kalten Elternhaus zur erzwungenen
Ablegung der Profef}, die in einem Stadium der Amnesie erfolgt, dann zum Verlust der ersten
Oberin Mme. de Moni, die in ihrem Einklang von Vernunft und enthusiastischer Spiritualitit
Ansitze zur Bewiltigung des erzwungenen Klosterlebens bereitzuhalten schien. Auf sie folgt
jedoch die diistere, vom Jansenismus geprigte Mutter Christine, die Suzannes Widerwillen
gegen ihren unnatiirlichen Zustand zur Revolte treibt: Sie schmuggelt den Antrag auf
Eréffnung eines Verfahrens iiber die Giiltigkeit ihrer Gelobnisse aus dem Kloster, wird aber
nach der Niederlage vor Gericht von ihren Mitschwestern aufs grausamste mihandelt. Durch
die Vermittlung wohlmeinender Geistlicher wird Sceur Suzanne in einen neuen Konvent nach
Arpajon verbracht, in dem sie die Neigung der lesbischen Oberin auf sich zieht. Bemerkens-
wert, dafl hier mit der Schilderung des Wahnsinns, in den diese Oberin verfillt, der Text mit
einem skizzenhaften Hinweis auf ein Ende der Handlungsfiihrung abbricht; Sceur Suzanne
bleibt schliefllich nichts iibrig als die Flucht aus dem Kloster, aber da sie sich nicht in der Welt
zurecht findet, erdffnet sich nur der Selbstmord als einziges und letztes Mittel. Es scheint mir
dabei von der Diderot-Forschung nicht geniigend beachtet, dal sich hier das Motiv des
Mirtyrertums des »natiirlichen Menschen« doppelt prisentiert, nicht nur in Sceur Suzanne
und 1n ihrer psychischen Verwirrung angesichts der Leidenschaft ihrer Vorgesetzten; denn
nicht mehr sie allein steht im Zentrum, sondern auch die Oberin, die in ihrem physischen und
geistigen Zusammenbruch zur »Mirtyrerin« ihrer unterdriickten Sinnlichkeit wird, erleidet
ein Schicksal, das die Idee des natiirlichen Menschen in Frage stellt. Der franzosische
Literaturwissenschaftler Robert Mauzi hat 1972 in der Einleitung zu seiner Ausgabe der
Religieuse folgendes konstatiert: Die Essenz des Werkes liege darin, daf8 Diderot in den drei
Stationen der Sceur Suzanne eine Analyse der Verletzung der menschlichen Natur durch die
Umwelt, das »Milieu«, durchfiihre und daf die Visionskraft der Mme. de Moni, die Grausam-
keit der Mutter Christine und die »burlesken Wallungen« der Oberin von Arpajon — wie der
Verfasser etwas geniert formuliert— alle Ausfliisse ein und derselben »Hysterie« seien,
literarisch nur durch den verschiedenen »exemplume«- und Appell-Charakter differenziert.
Bewunderung (fiir die erste), Abscheu (fiir die zweite) und Mitleid (fiir die dritte Oberin) sind
den jeweils beherrschenden Figuren der drei Episoden zugeordnet, durch die Suzanne, die
Virtuosin des natiirlichen Menschentums, unangefochten wandle'¢. Aber so unangefochten ist
Sceur Suzanne in der letzten Episode keineswegs. Beide Figuren, die »Heilige« und die
»Verbrecherin« gegen ihr Geliibde, sind nicht mehr in der Lage, ihre moralische Identitit
aufrecht zu erhalten. Die Idee von der »moralischen« Unabhingigkeit des Geistes vom
Korper, Grundidee des biirgerlichen Virtuosentums im 18.Jahrhundert und dem Vorbild
Richardsons indispensabel, bricht hier ihnlich dramatisch zusammen, wie am Ende von
Lessings Emilia Galotti. Die Freiheit der Heroine scheitert an der Grenze des Korpers, der bis
zur Unmoglichkeit geleugnet wird, und die von der Richardson Lektiire iibernommene
Defintion der Tugend als »Selbst-Opfer«, d.h. als titiges Aufgehen in der Gesellschaft, wird
vom Roman-Experiment Diderots desavouiert. Von der Freiheit Suzanne Simonins bleibt
nichts iibrig als die Wahl des Zeitpunkts zum Selbstmord, der als Ende einer Heldin
Richardsons nicht vorstellbar ist und keinesfalls den Erhabenheitsgestus einer von Selbstbe-
stimmung getragenen Aktivitit fiir sich reklamieren kann.

16 Denis DipEroT, La religieuse. Texte établi et présenté par Robert Mauzi. Paris 1972; vgl. hierzu
Mauzis »Préface«, 41.



MONCH UND NONNE IN DER EUROPAISCHEN LITERATUR 37

2. Das Ende der Idee des »natiirlichen Menschen«:
Asthetisches Virtuosentum und die Grenzen seiner Autonomie

Diese Desavouierung des ethischen Virtuosentums des »natiirlichen Menschen« durch Dide-
rot erscheint historisch zu einem Zeitpunkt, an dem das isthetische Virtuosentum, das in
Gemeinsamkeit mit diesem entstanden und unmerklich erst, dann immer deutlicher zu diesem
in ein Konkurrenzverhiltnis — als »isthetische Weltablehnung« — getreten war!, sich in
Deutschland an der Schwelle zur Romantik entscheidend verindert. Der prigende Einflufl
Kants wird hier spiirbar. Von Jean-Jacques Rousseaus Nowvelle Héloise ausgeldst, zieht sich
durch die deutsche Literatur zwischen 1170 und 1790 — beispielhaft in Johann Wolfgang
Goethes Werther und Stella, Friedrich Heinrich Jacobis Allwill und Woldemar und zuletzt
noch in Carl Grosses damals enorm einflufireichem Roman Der Genius (1791-95) - die Idee
einer isthetisch-harmonischen Gemeinschaft, in der das Ego des Einzelnen hinter dem
Wobhlbefinden des Kollektivs zuriicksteht, und die gewihlte Form des Zusammenlebens ist
diejenige einer »ménage i trois«, um die Abgrenzung zur herkémmlichen Ethik provozierend
zu bestitigen. Parallel dazu geht — keineswegs auf die Lyrik beschrinkt — die Entwicklung des
Erhabenheitsgefiihls gegeniiber der Natur, in das sich das betrachtende Ich entgrenzt. Es ist
aber signifikant, dafl in dem eben erwihnten Genius Grosses eine der aussagekriftigsten
Szenen der Staffage eines Einsiedlermonches bedarf, um aussagetrichtig zu werden:

»Vom Nachthauch umwallet, schwankte meine Seele mit dem beklemmenden Bewuf3tsein
ihrer Kraft in die weite Finsternif}, iiber das zerstiubte Gewolk, iiber die Milchstrafie hin. [...]
alles, was die Natur besitzt und was sie hervorbrachte, verschlang sich in heiliger, allgemeiner
Feier miteinander durch Liebe und in Liebe, die Welt war itzt nur ein Spiegel meiner
Selbstheit [...]«!8

Aber diese Identifikation des Ich mit dem All ist Trugschluf — diese Haltung der
isthetischen Weltdeutung und damit -ablehnung, die sich am affektiven Besitz begniigt,
negiert die Grenze zwischen dem Ego und der Umwelt und die Abhingigkeit und Unterwor-
fenheit des scheinbar autonomen Menschen unter mechanische Notwendigkeiten und Zufille.
Es ist der Einsiedler, der diese Illusion des autonomen Bewuftseins aufdeckt, und was er dem
Heros rit, sind Ehrgeiz und Wissensdurst, Herrschaftsinstrumente gegen die diagnostizierte
Verfallenheit des Menschen, und die Analogie zum Lob des Jesuitenordens in Novalis® Die
Christenbeit oder Europa verrit den geschichtsphilosophischen Charakter der Stelle'®. Aber
noch ist Grosse damit zu nahe der fingierten Autonomie des Virtuosen, der die »Grenzen
seiner Selbstursichlichkeit« negiert, um einen Ausdruck des Philosophen Odo Marquard zu
gebrauchen, mit dem der entscheidende Moment des Epochenwandels trefflich bezeichnet
wird: angesichts der Einsicht Kants, Herders oder Georg Forsters in die bescheidene Rolle des
Einzelwesens, die sich in der bloflen Zugehérigkeit zur Gattung des Menschen erschopft,
angesichts von Diderots pessimistischer Anthropologie, die den Menschen zum Teil eines
systematischen Naturzusammenhanges und seine Affekte zu blofien »Funktionen« von dessen
dynamischer Entfaltung werden liefl, gelangt die unablissige Kritik der Aufklirung zu
Ergebnissen, denen gegeniiber »Legitimationsfragen sinnlos sind«, vor denen aber Sinnfragen

17 Vgl. dazu den Aufsatz des Vfs.: Die Konkurrenz von isthetischem Wert und zivilem Ethos. Ein Beitrag
zur Entstehung des Neoklassizismus, in: Roger BAUER/Michael pE Graat/Jiirgen WerTHEIMER (Hgg.), Der
theatralische Neoklassizismus — ein europiisches Phinomen?, Bern—Frankfurt/Main 1986, 64-126.

18 Carl Grossg, Der Genius. Aus den Papieren des Marquis C* von G**. Mit einem Nachwort von
Giinter DaMMANN (Haidnische Alterthiimer), Frankfurt/Main 1982, 275£.; vgl. auch DaMMANNs »Nach-
worte, 771, das die Bedeutung dieser Stelle hervorhebt.

19 Vgl. ebd., 282-290; sowie Novavis, Die Christenheit oder Europa, in: NovaLis, Werke. Hg. und
kommentiert von Gerhard ScHurz, Miinchen 1969, 499-518, hierzu 506f.



38 WOLFGANG PROSS

nicht aufhoren. In dieser Situation ist das Eintreten des von der Aufklirung denunzierten
Katholizismus zu interpretieren, nicht als blofles Restaurationsphinomen, als Ideologie einer
gemeinsamen Diktatur von Biirokratie und Kapitalismus, wie Wolfgang Frithwald — einer
Anregung Karl Mannheims folgend — gezeigt hat?, sondern zunichst als Erprobung eines
Gedankenspiels innerhalb einer Reihe gleichzeitig in der Literatur um 1800 durchgefiihrter
Experimente mit Sinndeutungen, wie dem Nihilismus-/Fatalismus-Experiment, der Fichte-
schen Wissenschaftslehre oder dem Goethe-/Schillerschen Modell der personlichen astheti-
schen Sinnstiftung. Es ist der Versuch einer Gruppe von Intellektuellen, ein kollektives
Symbolsystem zu reaktivieren, in dem sich zwischen den Aporien der Unterwerfung des
Einzelnen unter eine absolute Notwendigkeit einerseits oder seine Auslieferung an eine
schrankenlose, aber kaum verantwortbare Autonomie andererseits, in und trotz seiner Auslie-
ferung an die Kontingenz des Weltlaufs und an die Ambivalenz von Gut und Bése, ein
Spielraum wirklicher Freiheit ergibt, der vom Einzelnen tatsichlich verantwortet werden
kann. Dies erfordert zwei Dinge: eine Herabsetzung der Anforderung an das Erkenntnisver-
mogen, und zum zweiten die Anerkennung der Lebenspraxis. Die erste Bedingung rechtfertigt
Schleiermacher in seinen Reden Uber die Religion (mit dem bedeutungsvollen Zusatz »An die
Gebildeten unter ihren Verichtern«, 1799): Die von der ganzen Aufklirung als »unvollkom-
men« betrachtete »cognitio intuitiva« wird von ihm zu einer »vollkommenen« Erkenntnis-
form erklirt, mit bedeutenden isthetischen Konsequenzen, nimlich durch die Freisetzung
und Aufwertung einmal des Wunderbaren und Erhabenen einerseits, des Grotesken und
Komischen andererseits, welche sich gerade E.Th. A. Hoffmann zunutze machen sollte?!.
Und die zweite Bedingung, durch die Werkgerechtigkeit des Katholizismus diesem selbstver-
stindlich, war der Weg, auf den Kant jede kiinftige Legitimation der Religion verwiesen hatte.
Der Preis, den die Romantik fiir diese Losung des von der Aufklirung hinterlassenen
Dilemmas um den natiirlichen Menschen zu zahlen hatte, hat Jean Paul in seiner Vorschule der
Asthetik lichtvoll als »Einsturz der Auflen- in die Innenwelt« bezeichnet, durch die ihrer
religiosen Haltung anhaftende »Vertilgung der Sinnlichkeit«?2, die letztlich auch der
Geschichtsphilosophie des wiederbelebten Katholizismus innewohnt; auch die Lebenspraxis
wird »sub specie aeternitatis« betrachtet.

3. Der Monch als Symbol einer dsthetischen » Anthropodizee«
und einer neuen Philosophie der Geschichte

In diesem problematischen Kontext betreten nun die Monchsfiguren des E. Th. A. Hoffmann
und Alessandro Manzonis die Bithne der Literatur. So vieles auch Hoffmann in seinen
Elixieren des Teufels an Motiven und Personenkonstellationen dem Ménch des Matthew
Lewis entnommen hat, so deutlich ist er sich dessen bewufit, daff er der »gefihrlichen
Nachahmung des Gotischen« [d.h. des Schauerromans] dadurch entgehen muf, daf »das

20 Vgl. hierzu Odo MaRQUARD, »Der angeklagte und der entlastete Mensch in der Philosophie des
18. Jahrhunderts«, in: DErs., Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien. Stuttgart 1981, 39-66;
Zitate 52; sowie Wolfgang FRUHWALD, Der Regierungsrat Joseph von Eichendorff. Zum Verhiltnis von
Beruf und Schriftstellerexistenz im Preufien der Restaurationszeit, mit Thesen zur sozialhistorischen und
wissenssoziologischen Perspektive einer Untersuchung von Leben und Werk Joseph von Eichendorffs, in:
Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der Literatur 4, 1979, 37-67.

21 Vgl. hierzu vor allem die zweite der Reden Schleiermachers »Uber das Wesen der Religions, in:
Friedrich SchreiermMacHER, Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verichtern,
Hamburg 1970, 22-74, hierzu bes. 50-55.

22 Jean Paur, Vorschule der Asthetik, V. Programm, § 23: »Quelle der romantischen Poesie«, in: DEgs.,
Werke, hg. von Norbert MiLLER, Bd. 5, Miinchen 1963, 93.



MONCH UND NONNE IN DER EUROPAISCHEN LITERATUR 39

willkiirlich, ja das heterogen Scheinende [...] zu einem sinnigen bedeutungsvollen Ganzen«
verbunden wird?. Diese kompositorische Einheit wird dadurch erzielt, dafl der zufalls- und
gleichzeitig schicksalsbestimmte Weg des Medardus durch die Gegenfigur des Priors Leonar-
dus, gleichsam einer Inkarnation der Vorsehung, gelenkt wird, der ihn in die Welt entlafit und
am Ende wieder auffingt?*. In seiner scheinbaren Richtungslosigkeit erprobt Medardus
verschiedene der zuvor angefiihrten Losungsvorschlige von »Sinngebungen«: So betrachtet er
sich einmal als Verkérperung eines »hoheren Prinzips«, einer wirkenden und schicksalsgestal-
tenden Aktivitit (so in der Episode mit Euphemie)?, um sich bald in einer heillosen Ich-
Spaltung zu befinden, einer Situation, die seit Fichtes Wissenschaftslehre (1794) hiufig
ambivalent, in optimistischer wie pessimistischer Form variiert, in der Literatur vorgefiihrt
wird (am nachdriicklichsten bei Jean Paul)?. Aber weder der Wahn der Freiheit noch
derjenige der Verstrickung in das Fatum, noch der Glaube an das Wirken eines indifferenten
Zufalls — es ist die Méglichkeit, der sich Medardus, wie im Gesprich iiber das Pharo-Spiel
deutlich?’, am nachdriicklichsten verweigert — losen das Ritsel der Sinngebung, sondern
wiederum die Lebenspraxis. Der Doppelginger und Halbbruder Viktorin, der das Schicksal
des Medardus so unheilvoll verwirrt hatte, war, so der Prior Leonardus, »nur das untergeord-
nete Wesen, welches dir in den Weg gestellt wurde, damit das lichte Ziel, das sich dir vielleicht
auftun konnte, deinem Blick verhiillt bleibe. Ach, Bruder Medardus, noch geht der Teufel
rastlos auf Erden umher und bietet den Menschen seine Elixiere dar! — Wer hitte dieses oder
jenes seiner héllischen Getriinke nicht einmal schmackhaft gefunden; aber das ist der Wille des
Himmels, da der Mensch der bésen Wirkung des augenblicklichen Leichtsinns sich bewufit
werde und aus diesem klaren Bewufitsein die Kraft schépfe, ihr zu widerstehen. Darin
offenbart sich die Macht des Herrn, daf, so wie das Leben der Natur durch Gift, das sittlich
gute Prinzip in ihr erst durch das Bose bedingt wird«?.

Unter dem Anschein einer katholisch maskierten Fortsetzung der Theodizee liefert
Hoffmanns Erzihlung vom Bruder Medardus eine isthetische »Anthropodizee«; an die Stelle
des strukturellen Ausgangspunktes der unheilbaren Verletzung des »natiirlichen Menschen«
durch den Eintritt ins Kloster tritt die Rechtfertigung des erst durch das Weltleben bewihrten
Virtuosentums, zum Kennzeichen einer gelungenen Sinngebung.

Die vielleicht grofartigste Darstellung eines Ménchs und einer Nonne verdankt die
Literatur der Romantik jedoch Alessandro Manzoni. In seinem Roman I promessi sposi sind
der Ménch Cristoforo und die Nonne Gertrude zwar nicht die einzigen Ideentriger, ihnen
gesellen sich als Kontrastpaar weltlicher Geistlichkeit die Gestalten des Dorfpfarrers Don
Abbondio und der Kardinal Federigo Borromeo hinzu; aber der Hauptakzent liegt auf diesem
so ungleichen Paar. Die wahre Geschichte der Nonne Gertrude, deren wirklicher Name
Virginia de Leyva gelautet hat, iiberbietet an realem Schrecken alles, was sich Matthew Lewis
und ein Gutteil seiner Nachfolger auf dem Gebiet des »satanischen« Romans ausdenken
mochten, und wenn Manzoni auch die ProzeRakten nicht kennen konnte?, so stand ihm in
Giuseppe Ripamontis Mailinder Geschichte (1640ff.) doch ein Quellenbericht zur Verfiigung,

23 Die Elixiere des Teufels werden zitiert nach folgender Ausgabe: E. Th. A. HoFFMaANN, Werke in vier
Binden, Frankfurt/Main 1967; vgl. Bd. 1, 279-561, Zitat ebd. 392.

24 Vgl. ebd. 536-547 den ganzen ganzen Abschnitt der »Lebensbeichte«, die Medardus vor Leonardus
ablegt und in der ihm der Prior sein Schicksal erldutert.

25 Vgl. ebd. 337-341.

26 Ebd. 1. Abschnitt: »Der Wendepunkte, bes. 453f., 476ff.

27 Ebd. 402ff.

28 Ebd. 547.

29 Diese Prozeflakten wurden erstmals in Regestenform verdffentlicht von Tullio Danpoto, La signora
di Monza e le streghe del Tirolo, Milano 1855.



40 WOLFGANG PROSS

der geniigend Details bot, um den Schrecken der Ereignisse — die Manzoni iibrigens aus den
Jahren 1607/08 in die Zeit um 1630 verlegte — deutlich zu machen. Aber es ist bezeichnend,
dal Manzoni - intellektuell im Salon der Mme. de Condorcet ausgebildet, dem Mittelpunkt
der »Ideologen«* - nur einen winzigen Aspekt dieses Panddmoniums an Mord, Zauberei und
Verfithrung als Grundlage seines Psychogramms der Nonne von Monza heranzieht, nimlich
Ripamontis Bemerkung, daf8 Virginia de Leyva von ihren Eltern gezwungen worden sei, ins
Kloster einzutreten.

Ein Anlaf zum Vergleich mit Diderots Religieuse ist damit unmittelbar gegeben. Sceur
Suzanne bleibt absolut passiv gegeniiber dem Klosterleben — Ausdruck des Protests des in der
Aufklirung autonom gesetzten »natiirlichen Menschen« gegeniiber einem »unnatiirlichen«
Leben. Wihrend Sceur Suzanne als Verkorperung der Tugend an der Negation des Kérpers
scheitert, liegt bei Gertrude der Fall anders: Ihr »natiirlicher« Charakter ist durchaus nicht ein
»Ideals, das im Kampf um seine Selbsterhaltung in einer ungeselligen Umwelt zerbricht, sondern
ein deformiertes Amalgam von autistisch-anarchischen Lebensiulerungen, das keinerlei Struk-
tur besitzt. So mitleidsvoll Manzoni die Ausnutzung ihrer verwirrten pubertiren Situation durch
die Eltern und die Schwestern des Klosters, in das sie eintreten soll, schildert, so unnachsichtig
besteht er auf ihrer eigenen Schuld, erst in der Inaktivitit ihres Geistes*!, dann in der feigen
Konsequenz, mit der sie von einem unvorsichtigen ersten Ja zu den Wiinschen ihres Vaters von
Kompromif§ zu Kompromif§ mit sich bis zum endgiiltigen Geliibde fortschreitet, das sie lebendig
begribr, bis sie eines Tages ihrem Verfiihrer gegeniibersteht. »La sventurata rispose« — Manzoni
hat den Satz, in dem der ganze weitere Ablauf der Geschichte Gertrudes andeutend zusammen-
gefalt ist, nach dem Vorbild Diderots, der die Lebensbilanz der lesbischen Oberin in einem
bekennenden Satz kulminieren lie (»Mon pére, je suis damnée«)?2, gegeniiber der Erstfassung
seines Romans (Fermo e Lucia, 1821-23; I promessi sposi, 1827, iiberarbeitete Fassung 1840)
entscheidend verindert. In Fermo e Lucia hatte es geheifien: »La sciagurata rispose«, die Elende
antwortete, wo er sie 1827 als Ungliickliche bezeichnete; die Verinderung der Konnotation des
Ausdrucks ist nichts weniger als belanglos. Denn durch diese Begegnung, die ihr Schicksal
besiegelt, wird Gertrude erstmals zum Menschen:

»Im widerwirtig Leeren ihres Innern hatte sich erstmals eine Beschiftigung stark und
nachdriicklich festgesetzt, ja es hatte sich in ihr zum ersten Mal michtiges Leben geregt«® —
und dies ist Manzoni, trotz der verheerenden Konsequenzen, wichtiger als alles andere. Denn
diese Lebensregung bereitet Gertrude darauf vor, einen totalen Lebenswandel vorzunehmen.
Der Sinn der hohen moralischen Anforderung an Gertrude, die Manzoni scheinbar so ungerecht
gegeniiber seiner Figur erhebt, wird damit deutlich: als Kritik an dem Ideal eines »natiirlichen
Menschens, dessen Selbsterhaltungstrieb in seinen Augen nur egoistisch und konfus-utilitir ist.
Der »moralische« Mensch, der den Kampf mit diesem infantilen Zustand aufgenommen hat,

30 Zur Bedeutung der »Ideologen« fiir die Entwicklung der anthropologischen Disziplinen vgl. Sergio
Moravia, Beobachtende Vernunft. Philosophie und Anthropologie in der Aufklirung. Miinchen 1973
(ital. Original 1970).

31 Als Textgrundlage wurde folgende Ausgabe verwendet: Alessandro Manzoni, Opere. Con un
discorso preliminare di Niccold Tommaseo. Nuova edizione con giunta degli ultimi scritti, Napoli 1856
(Zum Vergleich werden die Textstellen auch in folgender Ausgabe angegeben: I promessi sposi. Storia
milanese del secolo XVII scoperta e rifatta da Alessandro Manzoni. Ed. riveduta dall’autore. Neudruck
der fAusgabe Milano 1840, Milano 1966). - Vgl. hierzu die Ausgabe Neapel 1856, 69f. bzw. Mailand 1966,
180f.

32 Zur »Religieuse« vgl. Ausgabe in Anm. 14, 384; dieser Satz wurde Diderot durch Mme. d’Holbach
suggeriert (vgl. ebd. 1406, Anm. 12).

33 Ubers. vom V£.; der Originaltext lautet: »Nel voto uggioso dell’anima sua s’era venuta a infondere
un’occupazione forte, continuare, direi quasi, una vita potente ...« (Ausg. Neapel 1856, 80, Ausg. Mailand
1966, 210).



MONCH UND. NONNE IN DER EUROPAISCHEN LITERATUR 41

wird fahig zur Selbstaufgabe und damit zum universellen »Briiderlichkeitsethos«, das Manzoni
im Katholizismus verankert sieht und in dem seine »Anthropodizee« gipfelt. s

Diese theoretische Haltung — von Manzoni in seinen beiden Abhandlungen Uber die
katholische Moral und Uber das System der Moral, das sich auf Niitzlichkeit griindet* (1819
Erstfassung) extensiv dargelegt — konzentriert sich in der Gegenfigur zu Gertrude, dem Pater
Cristoforo, der, nachdem er im Duell einen Menschen getdtet hat, Ménch geworden ist. In
ihm exemplifiziert sich der Sinn der »Weltablehnung« des Ménchstums als hochste innerwelt-
liche moralische Aktivitit, die zudem Teil eines geschichtsphilosophischen Konzepts ist. In
seinen historischen Vorstudien zu den Tragddien I/ conte di Carmagnola (1820) und Adelchi
(1822) macht Manzoni fiir sich die Entdeckung?’, daff die Geschichte eine Geschichte der
Herrschenden sei, die Vélker und soziale Klassen in ihrer Existenz verschwinden lasse, bis die
»Vorsehung« und ihr Instrument, das Evangelium des briiderlichen Ethos, diese wieder ans
Licht treten lasse. Dies bestimmt das Verhiltnis von »Geschichte«, deren grofiem Anteil an
dem Roman der sonst enthusiastische Goethe verstindnislos gegeniiber stand*, und
»Religion« in Manzonis Werk. Fiir Don Rodrigo, den Verfolger Lucias, der die Trauung der
Brautleute verhindert und damit das Geschehen in Gang setzt, sind Renzo und Lucia Leute,
»von denen keiner weifl, dafl sie existieren, die iiber die Erde gehen und keine Spur
hinterlassen, wie herrenlose Hunde«*, und gerade deshalb gilt ihnen die Sorge des Monches
Cristoforo. Er garantiert ihnen mit seiner Lehre vom titigen Walten der Vorsehung das
Uberleben in der Welt der Groflen, dessen Bedingung aber die »caritas« ist*®. Diese
Geschichtsphilosophie und ihre isthetische Konsequenz mififiel den Zeitgenossen verschie-
denster Richtung: Die romische Kirche mochte sich mit der rigorosen Forderung nach der
innerweltlich titigen Gesinnung nicht abfinden?, die revolutioniren Zeitgenossen warfen
Manzoni Quietismus und Apathie vor, und Giacomo Leopardi mokierte sich iiber die »gente
da nulla« im Mittelpunkt des Romans, den er als sozial-sthetischen Affront betrachtete*.
Trotz der Wirkung, die von Manzonis Roman auf das Risorgimento Guiseppe Mazzinis und
auf den italienischen historischen Roman ausging, scheint uns, dafl im Bild der Mailinder
Aufstinde und der Pest von 1629/30, die Manzoni in den Promessi sposi schildert, vor allem
die geistesgeschichtliche Situation der franzésischen Revolution evoziert wird, und dafl die
Figuren der Gertrude und des Cristoforo — im Reflex der Monchsfiguren von Matthew Lewis
und Denis Diderot — den Wandel der Epochenproblematik, in ihren Fragen nach der Natur
des Menschen und seiner Stellung im sozialen Leben, dokumentieren, zu denen Manzoni
asthetisch-sinnstiftend Stellung bezogen hat.

34 Vgl. den Abdruck der beiden Schriften in der (in Anm. 31 genannten) Ausgabe Neapel 1856, 433-511
(Osservazioni sulla morale cattolica) und 763-787 (Del sistema che fonda la morale sull’utilitd).

35 Vgl. hierzu vor allem den Schluff des II Kapitels des »Discorso sopra alcuni punti della storia
langobarda«, der nach Uberpriifung des von den Historikern Muratori und Vico Geleisteten zu dem
Schluff kommt: »Una immensa moltitudine di uomini, una serie di generazioni, che passa su la terra, su la
sua terra, innosservata, senza lasciarvi un vestigio, & un tristo ma portentoso fenomeno; e le cagioni di un
tanto silenzio possono dar luogo ad indagini ancor pili importanti, che molte scoperte di fatto« (Ausg.
Neapel 1856, 601).

36 Johann Peter ECKERMANN, Gespriche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens, Ziirich 1948,
Gesprich vom 23.7. 1827, 266f.

37 Manzoni, I promessi sposi (Ausg. Neapel 1856, 81 bzw. Ausgabe Mailand 1966, 216): »Chi sa che ci
siano? Son come gente perduta sulla terra; non hanno né anche un padrone: gente di nessuno«.

38 Dies ist vor allem die Lektion, die Cristoforo Renzo angesichts des an der Pest erkrankten Don
Rodrigo erteilt (Kap. XXXV); erst die aktive Verzeihung gibt Renzo Lucia zuriick.

39 Vgl hierzu Guglielmo ArserTi, Alessandro Manzoni, in: Storia della letteratura italiana, Vol. VII:
L’Ottgzcnto, Milano 1969, 619-745; hierzu 710ff.

40 Ebd.



;aé 4‘.”‘{“'!‘?‘ ¥ w_v'

5. O ; = ] --h I ; e x
.mk"ﬁé{ : T‘« i B it e i .“‘_,“ i ‘ *fs.-i&
hsé}ﬁw@@m Gl g SRR i J;Iﬁ&ﬁaﬂ&

13
Pty

i red] ’FI

:,wf'

R e e

S ot SRR

: e
T )
.{f‘ﬁ: e ’?9-‘4' hrsy
‘,‘.T q,‘L.Z..,"l"
Fhal) i c7igve A3

IS

TN N My Y M AT S




OTTO WEISS

Die »transalpinen« Redemptoristen und der »Zeitgeist«

Im Oktober 1785 verlieff Klemens Maria Hofbauer mit seinem Mitbruder Johann Hiibl nach
Noviziat und Priesterweihe Rom, um jenseits der Alpen (daher die Bezeichung»transalpin«)
eine Niederlassung des Redemptoristenordens zu griinden . Dies 16ste unter den italienischen
Patres nicht geringe Heiterkeit aus2. Hatten sie doch erfahren, wie wenig die aufgeklirten
Fiirsten fiir Klostergriindungen iibrig hatten. Um im Ursprungsland, dem Kénigreich Neapel,
die konigliche Genehmigung zu erhalten, hatte man schliefilich eine staatskirchliche Regel
angenommen. Die Geliibde waren gestrichen worden. Der Orden wurde zum Staatsinstitut
zur Befriedigung religiéser Bediirfnisse und zur Bekimpfung des Riuberunwesens. Die Folge:
Pius VI. erkannte nur noch die vier Kloster im Kirchenstaat an und ernannte fiir sie einen
provisorischen Leiter?.

Kaum wieder in Osterreich erfuhr Hofbauer, daff in der Tat auch hier an keine Griindung
zu denken war. Kléster wurden aufgeldst, er wollte neue errichten. Dennoch lief§ er sich 1788
zum Generalvikar aller zu griindenden »transalpinen« Niederlassungen ernennen*. Doch wo
sollten sie entstehen? Wie sollten sie organisiert sein? Hofbauers Mitbruder Weichert ver-
suchte unter geistlicher Herrschaft, im Bistum Bamberg, den Orden anzusiedeln. Ohne
Erfolg®. Auch in den geistlichen Fiirstentiimern wollte man keine neuen Kloster. Als
Hofbauer selbst Jahre spiter im Werdenfelser Land, auf Freisingischem Boden, ein Kloster
errichten wollte, verwehrte ihm dies der Erzbischéfliche Geistliche Rat mit der Begriindung,
in Deutschland gibe es schon genug Kloster®.

Solche Schwierigkeiten verfolgten Hofbauer zeit seines Lebens. Zwar gelang ihm bereits
1787 eine Griindung in Warschau. Sie entwickelte sich zu einem bliihenden religidsen

* Neben den gebriuchlichen Abkiirzungen werden folgende beniitzt: MH = Monumenta Hofbaueriana;
SH = Spicilegium Historicum Congregationis Sanctissimi Redemptoris.

1 J. Horer, Der heilige Klemens Maria Hofbauer, Freiburg i.B., 31923, 46f. — ]. HEmnzmanN, Das
Evangelium neu verkiinden. Klemens Maria Hofbauer, Freiburg/Schweiz 1986, 54, 57.

2 A. Tanwoia, Della Vita ed Istituto del V.S. d.D. Alfonso M. Liguori Vescovo di §’Agata de’ Goti
e fondatore della Congregazione de’ Preti Missionarii del SS. Redentore, Napoli 1798-1802 (Neuauflage
Materdomini 1986) Bd. 3, 147f.

3 M. pE MeuLEMEESTER, Origines de la Congrégation du Trés Saint Rédempteur, Louvain 1958,
163-185. Neuere Darstellung in Vorbereitung.

4 Antonio de Paola (1736-1814), provisorischer Generaloberer im Kirchenstaat, an Hofbauer, 31. Mai
1788, Monumenta Hofbaueriana, Bd. 1-15, Thorn-Krakau-Rom 1915-1951, Bd. 8, 12f. - Bestitigung
durch den Generalobern Petro Paolo Blasucci (1729-1817), 11. Februar 1794, MH, Bd, 8, 40.

5 Johann Weichert war ebenfalls in Italien in den Orden eingetreten. Im Friihjahr 1786 folgte er
Hofbauer nach Wien. Wahrscheinlich kam es wegen seiner Griindungspline zum Bruch mit Hofbauer.
MH, Bd.7, 9f. - Horer, Hofbauer (wie Anm. 1) 50f.

6 MH, Bd. 8, 177-188.



44 OTTO WEISS

Zentrum. 1807 fiel sie der Aufhebung zum Opfer’. Ahnlich ging es mit einer Reihe weiterer
Griindungen in Siiddeutschland, in der Schweiz: Jestetten, Triberg, Babenhausen, Chur®. Und
dies obwohl Hofbauer, soweit moglich, dem entgegen kam, was man damals »Zeitgeiste
nannte. Die Redemptoristen hatten mit ihrer Regel die Verpflichtung iibernommen, der armen
Landbevolkerung, zumal bei Volksmissionen, die Frohbotschaft zu verkiinden. Aber nérdlich
der Alpen waren Volksmissionen fast iiberall verboten®. Was tun? Wenn im Zeitalter der
Aufklirung mit ihrem Bildungsideal ein Orden Chancen hatte, so einer, der sich der
Erziehung widmete. Hofbauer machte deswegen die Erziehung zur tragenden Siule seiner
Titigkeit 1°, f

Aber war das Uberleben iiberhaupt méglich? Und wenn ja, dann doch nur in der in Neapel
bereits verwirklichten Form: in der Umwandlung des Ordens in ein Staatsinstitut zur Hebung
der Sittlichkeit. Doch es gab noch eine zweite Moglichkeit. Die Mentalitit der Zeit, der
»Zeitgeist«, konnte sich indern. Dies geschah im zweiten Jahrzehnt des 19.]Jahrhunderts.
Freilich, auch jetzt noch war eine gewisse Anpassung notwendig. Vor allem aber schien klar
zu werden, dafl eine neue Zeit einen Neubeginn forderte. Bei den »transalpinen« Redemptori-
sten fithrte diese Erkenntnis fast zu einem Bruch mit der italienischen Mutterkongregation,
der vielleicht zu einem heilsamen Aufbruch hitte werden konnen. Wenn schlieflich mit dem
Sieg restaurativer Krifte die Einheit des Ordens teuer genug erkauft wurde, so ist dies wieder
zu sehen auf dem Hintergrund eines erneuten Wandels des »Zeitgeistes«, insbesondere eines
Mentalititswandels im Katholizismus selbst.

1. Der »Zeitgeist« im Wandel

Die Mentalitit des 19.Jahrhunderts ist um 1815 eine andere als zu Jahrhundertbeginn und
wieder eine andere um 1830. Dies gilt auch fiir den Katholizismus. Der Aufklirung folgte die
‘Romantik. Dieser folgte mit der beginnenden Industrialisierung, mit der liberalen Bewegung
die Infragestellung bis dahin giiltiger Gesellschafts- und Denkstrukturen. Damit verband sich
eine schleichende Sikularisierung, auch wenn Religion und Kirche nach wie vor fiir die
iiberwiegende Mehrheit der Menschen das Leben bestimmten!!. Im kirchlichen Bereich folgte
die aggressive Abwehr, der Riickzug in die festgefiigte Bastion, folgte Ultramontanismus und
Integralismus 2.

Von der Aufklirung zur Romantik

Die Franzésische Revolution mit ihren Folgen hatte den aufgeklirten Glauben an Fortschritt
und Erziehung erschiittert. Im Namen von Vernunft und Freiheit waren schreckliche Greuel
veriibt worden. Die napoleonischen Kriege hatten Europa in ein riesiges Heerlager verwandelt
und noch im letzten Winkel des Kontinents die Bedrohtheit und Gebrochenheit menschlicher
Existenz erfahrbar gemacht. Dies fiihrte auch bei den Gebildeten zu einer neuen Hinwendung
zur Religion. Thomas Nipperdey schreibt: »Die ungeheuer wechselvollen Schicksale der

7 Horer (wie Anm. 1), passim. — HEINZMANN (wie Anm. 1), passim.

8 Wie Anm. 7.

9 Vgl. E. Hosp, Erbe des heiligen Klemens Maria Hofbauer. Erlosermissionare (Redemptoristen) in
Osterreich, Wien 1953, 441,

10 Siehe unten.

11 Vgl. Th. NipperDEY, Deutsche Geschichte 18001866, Miinchen 21985, 403, 414f.

12 Vgl. O. Weiss, Der Ultramontanismus. Grundlagen — Vorgeschichte — Struktur, in: Zeitschrift fiir
Bayerische Landesgeschichte 41, 1978, 821-878.



DIE »TRANSALPINEN« REDEMPTORISTEN UND DER »ZEITGEIST« 45

25 Revolutions- und Kriegsjahre, Tod und >Errettunge zumal, waren fiir viele Menschen nicht
mehr aufgeklirt, stoisch zu bewiltigen, sondern legten die alte religiése Deutung, nach der des
Einzelnen Schicksal unter Gottes Fiigung und Leitung steht, nahe«™.

Hier war der Wurzelgrund, wo Grundhaltungen der Romantik gedeihen konnten. Kann
sie doch gedeutet werden als der Versuch, die Einsamkeit des auf sich selbst zuriickgeworfe-
nen neuzeitlichen Menschen zu besiegen durch Protest gegen eine Verabsolutierung der
aufgeklirten Vernunft, durch Bejahung des Geheimnisvollen, Nichtbegreifbaren, durch Ein-
bettung in letzte Geborgenheit, in umfassende Ordnungen und Bindungen. Diese glaubte man
im Mittelalter mit seiner angeblich wohlgegliederten Seins- und Weltordnung verwirklicht'*.
Daf da auch Religion, auch institutionalisierte Religion, gefragt war, liegt auf der Hand. So
hat denn auch der deutsche Katholizismus von dem Mentalititswandel in der Romantik
profitiert. Man denke an die Konversionen fiihrender Intellektueller wie Friedrich Schlosser,
Zacharias Werner und Friedrich Schlegel.

Allerdings, die Romantik war nicht einfach identisch mit dem Katholizismus, der seit dem
Tridentinum sich zu einer festgefiigten Phalanx formierte und sich in Bekenntnisfrommigkeit
manifestierte!®, und sie war nur insofern Reaktion auf die Aufklirung, als sie sich — um mit
Friedrich Schlegel zu sprechen — gegen eine »hohle Vernunftwissenschaft« wandte®. Tatsich-
lich wurden in der Romantik Themen der Aufklirung weitergedacht, wie die Frage nach der
Begriindung von Theologie als Wissenschaft'”. Die vielfach als romantisch apostrophierte
innerliche Frommigkeit eines Johann Michael Sailer und seiner Freunde im bayerischen Allgiu
war gespeist von dem lteren protestantischen Pietismus'®. Das alles pafit nicht einfach zum
nachtridentinischen Katholizismus. Vor allem pafit dazu nicht die 6kumenische Weite, nicht
nur bei Sailer und Baader, sondern auch bei der stirker dogmatisch gebundenen Wiener
Romantik. Thr Theoretiker Friedrich Schlegel kiindigte 1820 die von ihm herausgegebene
Zeitschrift »Concordia« mit den Worten an: »Wir betrachten jedes Streben, welches den
Stempel der echten Wissenschaft, der Wahrheitsliebe, der Gerechtigkeit ... an der Stirne trigt,
in einem weiteren Sinn als dem unsrigen befreundet; den griindlich gelehrten, wahrhaft
christlichen und frommen Protestanten werden wir iiberall die grofite Achtung zollen und
auch jeden Fortschritt in der Wissenschaft des Christentums und der christlichen Begriindung
des Lebens und der menschlichen Angelegenheiten, insofern er sich als ein giiltiger und
allgemeiner bewihrt, als solchen anerkennen und soviel als moglich benutzen«*.

13 NipPERDEY (wie Anm. 11) 404,

14 Weiss (wie Anm. 12) 854-857. — N1PPERDEY (wie Anm. 11) 404-440. Ein sprechender Ausdruck der
neuen Grundhaltung ist das Gedicht »Die Gottesmauer« von Clemens Brentano. Vgl. W.FriiHWALD, Das
Spitwerk Clemens Brentanos (1815-1842). Romantik im Zeitalter der Metternichschen Restauration,
Tiibingen 1977, 116-122.

15 Vgl. J. MEisnER, Nachreformatorische katholische Frommigkeitsformen in Erfurt (Erfurter Theolo-
gische Studien 26), Leipzig 1971.

16 FE.S. (= Friedrich SchLEGEL), Von der wahren Liebe Gottes und dem falschen Mystizismus, in:
Olzweige 1, 1819, 419429, 431436, hier 426f. — Vgl. DErs., Anfangspunkte des christlichen Nachden-
kens. Zweyter Anfangspunkt, in: Olzweige 2, 1820, 193-200.

17 Vgl. Ph. Scuirer, Philosophie und Theologie im Ubergang von der Aufklirung zur Romantik,
dargestellt an Patriz Benedikt Zimmer, Géttingen 1971.

18 Vgl. H. DussLEr, Johann Michael Feneberg und die Allgiuer Erweckungsbewegung. Ein kirchenge-
schichtlicher Beitrag aus den Quellen zur Heimatkunde des Allgius, Niirnberg 1959, passim.

19 Olzweige 2, 1820, 162.



46 OTTO WEISS

Von der Romantik zum Ultramontanismus

1830, vollends 1840 begann erneut ein Mentalititswandel grofiten Ausmafes. Zwar wurden
die Impulse der Romantik nicht sofort unwirksam — Ganzheitsgedanke und Organismusbe-
griff wirkten noch lange nach—, doch beherrschend wurden andere Krifte. Seit etwa 1830
setzte auch in Deutschland mit dem Siegeszug der Naturwissenschaften und der beginnenden
Industrialisierung ein Denken, eine Mentalitat ein, zunichst im Biirgertum, in der Beamten-
schaft, bald auch weite Teile der von Pauperisierung und Proletarisierung betroffenen
niederen Volksklassen ergreifend -, fiir welche nicht mehr letzte und umgreifende Sinnzusam-
menhinge mafigebend waren, sondern Nutzen, Zweck, Produktivitit. Hierin lag der Unter-
schied zur Aufklirung, zumal zur deutschen, deren entscheidende Frage die Frage nach Gott
war. Erst das naturwissenschaftliche, positivistische Denken, verbunden mit einer historizisti-
schen Betrachtungsweise, hat die Institution Kirche, ja das Christentum und den Gottesglau-
ben wirklich in Frage gestellt. 1830 waren die letzten Konsequenzen dessen, was da aufbrach,
noch nicht absehbar, die materialistischen Werke eines Johannes Voigt, Ludwig Biichner,
Jacob Moleschott erschienen erst spiter. Aber schon 1835 gab David Friedrich Strauf§ sein
»Leben Jesu« heraus. Arnold Ruge, Ludwig Feuerbach folgten. Man muf sich dies vor Augen
fiihren, um die Reaktion bei den Katholiken zu begreifen, den Riickzug ins »Ghetto«, das sich
Festklammern an Rom, den uniiberwindlichen Felsen im Strudel zersetzender Ideologien, das
Beharren auf ihres Inhalts beraubten FormenZ.

Der groflartige, aber nach riickwirts orientierte Versuch der Romantik, alle Lebensberei-
che mit dem Geist des Christentums zu durchdringen?!, erwies sich seit Beginn der 1830er
Jahre, soweit er noch von Sailerschiilern und anderen versucht wurde, als wenig wirksam.
Ahnliches gilt fiir die letzten Ausliufer der kirchlichen Aufklirung im deutschen Siidwesten,
wo der Einflufl von Ignaz Heinrich von Wessenberg nachwirkte2. Am ehesten gelang es noch
den Tiibingern sowie Anton Giinther und seiner Schule, mit der Zeit im Gesprich zu bleiben.
Freilich zu dem aufkeimenden Materialismus fiihrte auch von hier aus keine Briicke. So wird
verstindlich, dafl viele glaubten, der bedringten Lage von Kirche und Glauben nur mit
Konfrontation beikommen zu kénnen. Bedenklich war vor allem, dafl diese mit Angst und
wenig Gottvertrauen gepaart war. Bedenklich war die pauschale Verurteilung dessen, was
drauflen war?,

Die Besonneren unter den Katholiken wie der Sailerschiiler Magnus Jocham konnten nicht
begreifen, was da geschah?*. Wessenberg, der 1830 Miinchen besuchte, war erschrocken von

20 NIPPERDEY (wie Anm. 11) 415. — WEiss, Die Redemptoristen in Bayern (1790-1909). Ein Beitrag zur
Geschichte des Ultramontanismus, St. Ottilien 1983, 89-92.

21 »Die alles vereinende Kraft des Christentums« war nicht nur das Motto des von Adam Miiller
(1779-1829) gegriindeten Wiener Erziehungsinstitutes, sondern der gesamten Wiener Romantik. Vgl.
E. WintER, Differenzierungen in der katholischen Restauration in Osterreich, in: H]J 52, 1932, 442-450.
22 A. Hacen, Geschichte der Dibzese Rottenburg, Bd. 1, Stuttgart 1956, 9-68. — DEgs., Die kirchliche
Aufklirung in der Di6zese Rottenburg, Bildnisse aus einem Zeitalter des Ubergangs, Stuttgart 1953,
279-335 u. passim. - R. REINHARDT, Die Katholisch-Theologische Fakultit Tiibingen im ersten Jahrhun-
dert ihres Bestehens, in: DeRs., Tiibinger Theologen und ihre Theologie. Quellen und Forschungen zur
Geschichte der Katholisch-Theologischen Fakultit Tiibingen, Tiibingen 1977, 1-48; 19-22.

23 So in dem pipstlichen »Syllabus« vom 8. Dezember 1864 mit der Verurteilung der »hauptsichlichen
Irrtiimer unserer Zeit« wie schon in der Enzyklika »Mirari Vos« von 1832. Vgl. G. Spaporni, L’opposi-
zione cattolica da Porta Pia al *98, nuova edizione, Firenze 1976, 3-39.

24 Vgl. M. JocuaM, Memoiren eines Obskuranten. (Eine Selbstbiographie. Nach dem Tode des
Verfassers hg. von P. Magnus SatrLer OSB, Kempten 1896, 436, 506ff. u.5. - Vgl. Weiss, Redemptori-
sten (wie Anm. 20) passim. Allerdings hat mir W. BRaNDMULLER (Zeitschrift fiir Bayerische Landesge-
schichte 49, 1986, 248-251) vorgeworfen, ich hitte Jocham »unzutreffend« zitiert. Dies ist nicht richtig.



DIE »TRANSALPINEN« REDEMPTORISTEN UND DER »ZEITGEIST« 47

dem jetzt dort herrschenden Zeitgeist, von dem neuen »Bigottismus«?, Was da zum Siege
kam, war eine Bewegung, der die Zeitgenossen die Bezeichnung »Ultramontanismus« gaben.
Als dessen Hauptmerkmale werden in den Quellen genannt zum einen eine iiberstarke
Zentralisierung zum Schaden der Regionalkirchen und die Wiederbelebung der Lehre »Extra
ecclesiam nulla salus«, zum andern die Veriuflerlichung des Religiosen?. Spitestens seit der
Jahrhundertmitte wurde dieser Ultramontanismus zur beherrschenden Richtung im Katholi-
zismus. Dafl er den Katholiken Geschlossenheit gab, kann nicht bestritten werden, aber er
verhinderte auch eine echte Begegnung mit der Zeit und verstirkte nur noch die Isolierung in
Gesellschaft und Kultur. Von der Romantik blieb wenig iibrig. Vieles, was peripher war,
vieles, was nicht mehr verstanden wurde: die Visionen der Anna Katharina Emmerick, die
»Mystik« von Gorres, die Vorliebe fiir religiése Sensationen: Marienerscheinungen, Stigmati-
sationen — alles Dinge, die angesichts eines angefochtenen Glaubens untriigliche Sicherheit zu
vermitteln vorgaben?’.

2. Die »transalpinen« Redemptoristen im Spannungsfeld
zwischen Tradition und »Zeitgeist«

Mit den aufgezeigten Zeitstrémungen wurden die Redemptoristen nordlich der Alpen nach-
einander konfrontiert: mit der Aufklirung, der Romantik und dem Ultramontanismus. Wie
wirkten sich diese Begegnungen auf den Orden mit seiner vorgegebenen Prigung und
Zielsetzung aus?

Man kann feststellen: nicht ohne mafigeblichen Anteil Hofbauers erfolgte zunichst unter
dem Einfluf von Aufklirung und Romantik eine Umprigung des iiberkommenen Erbes.
Unter Hofbauers Nachfolger Passerat?® wurde diese teilweise zuriickgenommen. Nicht
zuletzt wegen ihres Beharrens auf der urspriinglichen Ordensregel wurden die »transalpinen«
Redemptoristen zum Inbegriff des Obskuren und Ultramontanen.

Umprigung des iiberkommenen Erbes

a. Die Personlichkeit Hofbauers

Hofbauer prigte durch die Kraft seiner Personlichkeit die »transalpine Kongregation«. Um
ihm gerecht zu werden, gilt es allerdings einige falsche Hofbauerbilder wegzurdumen. So das
Bild von dem Kirchenpolitiker Hofbauer, das auch dann nicht richtiger wird, wenn man es

Richtig ist nur, dafl Jocham seine scharfe Reaktion auf die »Miinchner Erzfrommen« riickblickend als
iibertrieben bezeichnet und daf er in der Di6zese Miinchen seine Einstellung zu manchen umstrittenen
Fragen inderte. Jocuam, Memoiren 499-502, 508, 558-563. Damit diirfte der schwerwiegendste Einwand
Brandmiillers entkriftet sein. Andere, wie die Unterstellung, ich wiifite nichts von dem »Hinausdringen
der Kirche aus der Gesellschaft« oder vom Pseudomystizimus im Umkreis Sailers, werden bereits durch
eine genaue Lektiire meines Buches widerlegt. Vgl. Weiss, Redemptoristen (wie Anm. 20) 36, 45£., 90ff.,
305ff.

25 I H. v. WEsSENBERG, Reisetagebiicher (Unverdffentlichte Manuskripte und Briefe 4) hg. von
K. ALanD, Freiburg-Basel-Wien 1970, 270-273.

26 Weiss, Ultramontanismus (wie Anm. 12) 851-877. — NipPERDEY (wie Anm. 11) 409415,

27 Weiss, Ultramontanismus (wie Anm. 12) 869. — NipPERDEY (wie Anm. 11) 411. - FRUHWALD (wie
Anm. 14) 201-206, 291-298.

28 Eine moderne Biographie von Joseph Amand Passerat (1772-1858) fehlt. Vgl. Werss,Redemptoristen
(wie Anm. 20) 152-154 (Literatur).



48 OTTO WEISS

immer wieder nachzeichnet?. Hofbauer war Seelsorger, auch dort, wo er eher unabsicht-
lich kirchenpolitisch wirkte®®. Auch die einseitige Festlegung auf den ultramontanen
Katholizismus, die vor allem seine Stellung zu Sailer nahelegt, wird ihm nicht véllig
gerecht®!. Man mufl wohl stirker differenzieren, so sehr man in Hofbauer und Sailer
grundsitzlich die Reprisentanten zweier Richtungen im Katholizismus - hier Restauration,
dort Reform — erkennen kann. Doch sowenig man Sailer, schon gar nicht dem spiten
Sailer, das Etikett »Interkonfessionalismus« iiberstiilpen kann, sowenig Hofbauer das des
Konfessionalismus und Ultramontanismus. Da ist einfach zuviel, was nicht in diese Scha-
blone pafit. Zwar hat Hofbauer das ihm zugeschriebene Wort »Alles Unheil in der Kirche
geht von Rom aus« so nicht ausgesprochen, sinngemifl hat er es ofters gesagt, so wenn er
der Kurie vorwirft, sie kiimmere sich wenig um die Situation in Deutschland? oder wenn
er gar schreibt: »Warum mufl denn das Centrum (der Kirche) bey der faulen Nation
(gemeint sind die Italiener) sein? Dero ganze Weisheit in einer schlauen Verschlagenheit
beruhet?«*> Von da aus ist es nicht weit zu dem von Friedrich Perthes iiberlieferten Satz
Hofbauers, er habe den Papst und die Kardinile in Rom vergeblich zu iiberzeugen ver-
sucht, dafl die Reformation gekommen sei, weil die Deutschen fromm sein wollten*.
Hofbauer einfach als engstirnigen »Romling« abzuurteilen, verwehrt auch das groflartige
Urteil des alten, kritisch gewordenen®s Johann Emanuel Veith, der Hofbauer als einen
Menschen von grofler menschlicher Aufgeschlossenheit und geistiger Weite schildert*. Vor
allem verwehrt dies die Ausstrahlungskraft Hofbauers auf Minner wie Friedrich Schlegel,
Zacharias Werner oder eben Emanuel Veith, die auch als bewufite Katholiken ihr eigenes
Urteil iiber blinde Unterwerfung stellten. Freilich ist das bekannte Sailergutachten Hofbau-
ers mehr als scharf, doch steht dahinter wohl nicht nur der Gegensatz zwischen »Reform«
und »Restauration«, sondern weit mehr der Schock Hofbauers angesichts gewisser Vor-
ginge bei der Sailer verbundenen Allgiuer Erweckungsbewegung, etwa die Rolle sogenann-

29 Vgl R. Ly, in: Handbuch der Kirchengeschichte, hg. von Hubert Jepiv, Bd. 6/1, Freiburg-Basel-
Wien 1971, 265.

30 Dies gilt auch fiir seine Titigkeit beim Wiener Kongrefl. WEiss, Redemptoristen (wie Anm. 20) 142f.
Wie weit seine Vorschlige zu Bischofsernennungen als kirchenpolitische Titigkeit im eigentlichen Sinn
verstanden werden konnen, bleibe dahingestellt. Vgl. MH, Bd. 14, 34, 120.

31 In meinem Aufsatz »Klemens Maria Hofbauer, Reprisentant des konservativen Katholizismus und
Begriinder der katholischen Restauration in Osterreich« habe ich Hofbauer und Sailer als die Reprisen-
tanten zweier verschiedener Richtungen im Katholizismus, der Restauration einerseits, der Reform
anderseits, gezeichnet. Ich stehe weiterhin zu dieser Darstellung, die inzwischen weithin rezipiert wurde.
Allerdings handelt es sich um eine »idealtypische« Festlegung. Hofbauer war »romtreus, seine Frommig-
keit kann als »ultramontan« bezeichnet werden, aber er hat sich ein unabhingiges Urteil bewahrt. Vgl.
O. Wess, Klemens Maria Hofbauer, Reprisentant des konservativen Katholizismus und Begriinder der
katholischen Restauration in Osterreich. Eine Studie zu seinem 150. Todestag, in: Zeitschrift fiir Bayeri-
sche Landesgeschichte 34, 1971, 211-237; 211f, 232-237. Zur Rezeption: HEINZMANN (wie Anm. 1) 238. -
H.HausBERrGER, Klemens Maria Hofbauer (1751-1820) und die katholische Restauration in Osterreich,
in: Beitrige zur Geschichte des Bistums Regensburg, hg. von G.ScHwaiGer und P.Mai, Bd.18,
Regensburg 1984, 353-366; 354. Wichtig die Hinweise bei H. GoLLwrrzer, Ludwigl. von Bayern.
Konigtum im Vormirz. Eine politische Biographie, Miinchen 1986, 528f.

32 MH Bd. 14, 116ff.

33 MH Bd. 14, 121ff. Vgl. HEmnzMANN (wie Anm. 1) 236, 252.

34 CL Th. PertHEs, Friedrich Perthes’ Leben nach dessen schriftlichen und miindlichen Mittheilungen
aufgezeichnet, Bd. 1-3, “‘Hamburg und Gotha 1872. — Bd. 2, 124f.

35 Der Vizepostulator im Seligsprechungsprozeff Hofbauers P. Michael Haringer hatte die Aussage des
wegen seiner Kritik bekannten Veith gefiirchtet. »Haringers Nachtrige«, Akten zur Seligsprechung
Hofbauers, Provinzarchiv der Redemptoristen Gars am Inn.

36 Das Urteil Veiths bei S. BRUNNER, Clemens Maria Hofbauer und seine Zeit, Wien 1858, 267-280.



DIE »TRANSALPINEN« REDEMPTORISTEN UND DER »ZEITGEIST« 49

ter geistlicher Gebirmiitter oder die »Beichte ad pedes foeminae«, auf die Hofbauer in seinem
Gutachten zu sprechen kommt?¥.

Zuriick zur Personlichkeit Hofbauers. Thr bestechendstes Merkmal ist eine gesunde,
selbstverstindliche Gliubigkeit. Aus ihr entsprang sein Seelsorgseifer, sein Bemiihen, durch
eine neue Begegnung mit der evangelischen Botschaft die aufgeklirte Gleichsetzung von
Sittlichkeit und Religion zu iiberwinden®. In diesem Zusammenhang ist Hofbauers Kontakt
mit der Wiener Romantik zu sehen. Wie dieser ging es ihm um eine innere Religiositit oder,
wie Schlegel sich ausdriickte, darum, »das innere Leben zu haben.. ., von Gott beseelt, von der
hochsten Liebe durchdrungen zu sein«, anders als die Sadduzier oder Pharisier, von denen die
einen »in ihrer oberflichlichen und vermeintlichen Aufklirung statt der geheimnisvollen Kraft
des alten Glaubens uns eine seichte und ungeniigende Vernunftmoral geben und diefl noch als
den angeblichen Fortschritt anpreisen«, die anderen »fiir den Buchstaben des Gesetzes mit
Hirte eifern, die Liebe aber nicht kennen«3. Solche Worte entsprachen der Gesinnung
Hofbauers, und so fiel es ihm nicht schwer, die Innerlichkeit der Wiener Romantik in den
Dienst der Seelsorge zu stellen. Er tat dies durch die Anregung zur Errichtung einer
geistlichen Leihbibliothek — iibrigens befanden sich in ihr auch Werke Sailers® — und zur
Herausgabe der Zeitschrift »Olzweige«*!. Sicher stand dabei fiir ihn nicht das literarische
Kunstwerk im Vordergrund, aber dies nahmen ihm die Romantiker nicht iibel. So Zacharias
Werner, der feststellt, Hofbauer habe »gelichelt des Musenspieles«. Doch er diirfe dies auch.
Wie ein Adler habe er sich, dessen Leben selbst ein Lied sei, auch ohne Hilfe der Dichtung zu
Gott emporgeschwungen. Was dem Adler zustehe, stehe freilich nicht dem Kuckuck zu*, -
vielleicht eine Anspielung auf Hofbauers Nachfolger Joseph Amand Passerat, der seinen
Novizen, darunter auch Werner, das Schreiben verbieten wollte*.

Dafl Gliubigkeit nicht Engherzigkeit bedeutete, zeigte sich vor allem in Hofbauers
Verhiltnis zu seinem Orden und seiner Ordensregel. Mit erstaunlicher Freiheit lief er ein
Stiick Tradition zuriick, wenn dies gefordert war. So nimmt es nicht wunder, daff Hofbauer
wiederholt von Untergebenen und Vorgesetzten des Mangels an Regeltreue beschuldigt
wurde*.

b. Umprigung des Ordens durch Hofbauer

Die Umprigung des »transalpinen« Ordenszweiges durch Hofbauer betraf dessen Seelsorgst-
tigkeit. Sie betraf auch Mentalitit und Spiritualitit der Mitglieder.

Wie eingangs erwihnt, bemiihte sich Hofbauer, dem aufgeklirten Bildungsideal Rechnung
zu tragen, indem er die Jugenderziehung in das Ordensprogramm iibernahm. Bestirkt wurde
er hierin durch ein Dekret der Kloster des Kirchenstaats, das — wahrscheinlich mit Hinblick
auf Hofbauers spitere Titigkeit — 1785 die Ubernahme von Schulen genehmigte*. In der sog.
»Warschauer Regel« von 1789, die eine erste Umarbeitung der Pipstlichen Regel durch

37 DussLer (wie Anm. 18) 144. — MH, Bd. 12, 258.

38 Vgl. Veith bei BRUNNER (wie Anm. 36).

39 (ScHLEGEL), Von der wahren Liebe (wie Anm. 16) 435.

40 Vgl. Olzweige 2 (1820) 315.

41 B. PajaLicH, Erinnerungen aus dem Leben des E. Dieners Gottes Joh. Cl. M. Hofbauer (geschrieben
1858, Manuskript Provinzarchiv der Redemptoristen Wien), in: MH Bd. 12, 134-233; 161.

42 Fr. L. Z. WerNER, Clemens Maria Hoffbauer, Generalvikar des Ordens zum heiligsten Erl6ser. In
zwei Gesingen, in: Olzweige 2, 1820, 273-292; 275{.

43 Hosp, Erbe (wie Anm.9) 547.

44 Siehe unten Anm. 56-58.

45 »il Capitulo dopo mature riflessione ha giudicato, che a tenor della medesima Regola, sia lecito
e permesso alla Congregazione e Superiore Generale, di far insegnare a secolari la Grammatica, Retorica,
Belle Lettere, Filosofia ed altre scienze.« Beschluff des Kapitels von Scifelli. Acta integra capitulorum



50 OTTO WEISS

Hofbauer darstellt, findet sich dann bei der Bestimmung des Ordenszweckes eine wesentliche
Anderung. Als Ordensziel wird angegeben: »Predigtamt und Jugenderziehung sind der
Hauptzweck des Instituts.« Nach emer Abhandlung iiber die Volksmissionen folgen die
Sitze: »An Orten, wo die Missionen nicht in Ubung sind, sind sie gehalten, sich um so mehr
der vernachlissigten und armen Jugend anzunehmen. Nach dem Beispiele unseres Herrn Jesus
Christus sollen sie mit gleichem Eifer und gleicher Liebe die Jugend zu bilden und zu retten
suchen, Kinder in thre Hiuser aufnehmen und sie mit aller Liebe und Geduld in allen Dingen
unterrichten, die ihnen fiir das zukiinftige zeitliche und ewige Heil notwendig sind«*.

Nach dieser Regel richteten sich fortan die »transalpinen« Redemptoristen. Das ging so
lange gut, solange sie dem Vorstand der Kloster im Kirchenstaat unterstanden. Nachdem
jedoch nach Wiedervereinigung der italienischen Klster Hofbauer seine Weisungen nicht
mehr von Rom, sondern von dem noch ferneren Pagani bei Neapel erhielt, wurde ihm die
Schultdtigkeit untersagt. Hofbauer wehrte sich entschieden. Er stieff auf taube Ohren. 1803
ging er nach Italien. Doch suchte er nicht den Generalobern in Pagani auf, sondern begab sich
direkt zum Papst, den er offensichtlich davon iiberzeugen konnte, dafl nérdlich der Alpen die
Lehrtitigkeit neben der ebenfalls von der Regel untersagten Pfarrseelsorge notwendig sei®’.

In der Folgezeit war es nicht zuletzt die Frage nach dem Ordenszweck, die Hofbauer seit
1807 die Verbindung zu Neapel fast ganz abbrechen lie. Vollends akut wurde jedoch diese
Frage 1818. Mit dem aufgezeigten Mentalititswandel dieser Jahre waren sich Kirche und Staat
in Osterreich — dhnlich dem ebenfalls katholischen Bayern — in diesen Jahren nihergekommen.
Insbesondere fiihrte sie die gemeinsame Angst vor den Schrecken der Revolution zusammen.
Eine Folge der neuen Einstellung war die Zusage an Hofbauer, die Einfiihrung der Redempto-
risten sei beschlossene Sache. Nur galt es noch einige Hindernisse auszurdumen. Sie betrafen
den Ordenszweck. Hofbauer und die staatskirchliche Gruppe am Kaiserhof arbeiteten dabei
eng zusammen. Zwar war der Redaktor des von Hofbauer entworfenen Regeltextes, Jakob
Frint*, vom orthodoxen Josefinismus abgeriickt, in der Formulierung des Ordenszweckes
wird jedoch deutlich der alte Josefinismus seines Mitarbeiters Joseph von Stifft sichtbar. In
seiner Befiirwortung stellt er heraus: Der Zerfall von Religion und Sittlichkeit gefihrde Staat
und Monarchie. Die alten Orden seien unfihig, dies zu verhindern. Anders das neue Institut,
als dessen Hauptaufgabe Jugenderziehung und Pfarrseelsorge hervorgehoben werden®.

Die von Hofbauer und Frint ausgearbeitete Regel folgt josefinistisch-aufgeklrten Vorstel-
lungen, geht jedoch dariiber hinaus, insbesondere, wenn ganz im Sinne der Wiener Romantik
die Verbindung von Wissenschaft und Frémmigkeit gefordert wird. Neu, etwa im Vergleich
zur Warschauer Regel, ist die Einbeziehung von theologischer Schriftstellerei und Hochschul-
unterricht. Hofbauer selbst diirfte hinter solchen Zielsetzungen gestanden haben. Er hat
hochbegabte Dozenten und Studenten der Wiener Universitit zum Eintritt in die Kongrega-
tion ermutigt, wie den Physiker Johannes Madlener, den Mediziner Johannes Emanuel Veith,
die Schriftstellerbriider Georg und Anton Passy, den Juristen Friedrich von Held, den

Generalium Congregationis SS. Redemptoris ab anno 1749 usque ad annum 1894 celebratorum, Romae
1899, 67.

46 E.Hosp, Geschichte der Redemptoristen-Regel in Osterreich (1819-1848). Dokumente mit rechtsge-
schichtlicher Einfithrung, Wien 1935, 11-14, 193-216.

47 Acta integra (wie Anm. 45) 113f., 195. - MH, Bd. 8, 69-76. — E. Hosp, St. Klemens und das Generalat,
in: SH2, 1954, 150-190; 180.

48 Jakob Frint (1766-1834) war spiter Bischof von St.Polten. E.Hosp, Zwischen Aufklirung und
katholischer Reform. Jakob Frint, Bischof von St. Pélten, Griinder des Frintaneums in Wien, Wien-Miin-
chen 1962.

49 Hosp, Redemptoristen-Regel (wie Anm. 46) 218-222, 232-249,



DIE »TRANSALPINEN« REDEMPTORISTEN UND DER »ZEITGEIST« 51

Philosophen Anton Giinther®. Alle diese Minner erscheinen in den Quellen als Ordenskan-
didaten und traten zum Grofiteil spiter tatsichlich ein®'. Es ist unvorstellbar, da Hofbauer
ihre Fihigkeiten brachliegen lassen wollte.

Doch zuriick zur neuen Regel. Ihr auffallendstes Merkmal war der véllige Verzicht auf
Volksmissionen. Diese seien zwar in Neapel niitzlich, nicht aber fiir Osterreich. Dies wie die
Schilderung der Redemptoristen als Volksbildner, deren Schiiler in Militirdiensten zu Aus-
zeichnungen gekommen seien, entsprach staatskirchlichen Vorstellungen. Die wichtigsten
Zielsetzungen kamen in den Paragraphen9 bis 11 zum Ausdruck. §9 spricht vom Normal-
und Gymnasialunterricht, § 11 von Erziehungsanstalten und der Titigkeit in Waisenhiusern,
eine Beschiftigung, die Hofbauer schon in Warschau ausgeiibt hatte. Besonderes Interesse
verdient §10: »Von der Beschiftigung mit hoheren wissenschaftlichen Gegenstinden.« Darin
wird erklirt, da die dazu befihigten Patres »auch zu hoheren Studien in verschiedenen
Zweigen der Philosophie und Theologie, ferner der philosophischen und theologischen
Literatur und Sprachenkunde angehalten werden, um besonders theils fiir Religionslehrimter
an Universititen und Lyzeen sich zu eignen, theils aber auch etwas dem Zeitbediirfnisse
Gemifles in der theologischen Literatur leisten zu kénnen, und so durch Wort, Schrift und Tat
der Kirche und dem Staat besonders in gegenwirtiger Zeit, wo diefl am meisten Noth thut, mit
Erfolg recht niitzlich zu sein; die Congregation will iiberhaupt dchte Frommigkeit mit
griindlicher Wissenschaft vereint wissen«®2,

Damit und mit der Feststellung, daff der Generalvikar von auslindischen Obern véllig
unabhingig sei, war im Grunde der Bruch mit der Mutterkongregation vollzogen.

Zu der verinderten Zielsetzung kam die Umprigung der Mentalitit und Spiritualitit durch
Hofbauer. Hofbauer brachte das ganze Gewicht seiner Personlichkeit in den Orden ein. So
sehr er aus dem Gebet lebte und handelte — er hat seine Predigten tagelang durchmeditiert® —,
so lag ihm doch nicht das rein beschauliche Leben. Ihn dringte es zur Seelsorge. Auch war er
ein Mensch, der Geselligkeit liebte, der Freundschaft schitzte und brauchte®, Er fiihlte sich
wohl, wenn er fiir andere sorgen konnte, ob es zerlumpte Waisenkinder oder hungrige
Studenten waren. Wo die Umstinde es erforderten, stellte er seelsorgerliche Erfordernisse
iiber die Regeltreue. So blieb es nicht aus, dafl in der Praxis bei den »transalpinen« Redempto-
risten eine Verschiebung von dem urspriinglich stark beschaulich geprigten Ordensideal hin
zur Seelsorgsarbeit erfolgte. Zeugnis dafiir sind Beschwerden junger Patres bei der Ordenslei-
tung iiber Hofbauers zu geringe »Eingezogenheit«, ist seine Klage iiber einen Novizen, »er
sei nur zum Einsiedlerleben, aber nicht zur thitigen Arbeit im Weinberg des Herrn«
geeignet¥, sind hiufige Mahnungen des Generalobern: »Jene, die sich zu stark den duferen
Arbeiten hingeben und zu wenig dem Gebet, werden sich oft als grofie Siinder erkennen
miissen«>%,

Nicht entschieden werden kann, ob Hofbauer in seinen Wiener Jahren infolge seiner
50 Zu ihnen Weiss, Redemptoristen (wie Anm.20) passim.

51 Gesuch der Ordenskandidaten an den Fiirsterzbischof Sigismund Anton Graf von Hohenwart (April/
Mai 1820), in: MH, Bd. 13, 223-231.

52 Hosp, Redemptoristen-Regel (wie Anm. 46) 241.

53 MH, Bd. 11, 202.

54 Hier ist an seine enge Freundschaft zu seinem Mitbruder Thaddius Hiibl (1761-1807) zu erinnern.
MH, Bd. 4, 60. - Vgl. auch das Wiener Tagebuch der Sophie Anna Schlosser, in: MH, Bd. 12, 267-270. -
J.v. ExcHENDOREFF, Simtliche Werke, Bd. 9: Tagebiicher, Regensburg 1908, 307.

55 EicHENDORFF (wie Anm.54). - MH, Bd. 11, 19, 158.

56 »dissipazione del raccoglimento interiore«, Passerat an Lorenzo Kard. Litta, MH Bd. 8, 203. - Vgl.
MH Bd. 14, 94-97.

57 MH, Bd. 1, 24.

58 MH, Bd. 8, 82-87.



52 OTTO WEISS

Begegnung mit der Romantik der Ordensspiritualitit noch andere Akzente verleihen wollte.
Manches deutet darauf hin. Sicher steht aufler Zweifel, dafl die Schiiler Hofbauers, die in den
Orden eintreten wollten, ein ganz anderes Bild vor Augen hatten als die neapolitanischen
Redemptoristen. Dies gilt etwa von Zacharias Werner, der sich selbst als Hofbauers »iltesten
Diener« bezeichnet® und der sich vollig dem Urteil Hofbauers unterstellte®. In einem
Nachruf auf Werner in den »Olzweigen«, der von Veith stammen diirfte, heifit es: »Er war der
entschiedenste Feind aller Unterdriickung von Kunst und Wissenschaft und sagte, daf§ jede
menschliche Kunst in Jesu Christo als im Brennpunkte gleichsam der ewigen Liebe veredelt
werde. Darum war auch seine Lieblingsidee ein geistlicher Orden, in welchem ein idealer
Ideenverkehr, Grandiositit und Universalitit der Ansicht und ein nicht ganz blinder Gehor-
sam herrsche; er meinte, nur ein Orden, der sich verdeutschen kénne, kénne in unserer Zeit
wohlthitig durchgreifen«®!,

Riickkebr zur Tradition

Am 19. April 1820 wurde die Kongregation der Redemptoristen durch kaiserliches Dekret in
Osterreich genehmigt. Wenige Wochen zuvor war Hofbauer gestorben®2, Gegen seinen
Willen® wurde von der Ordensleitung P. Joseph Amand Passerat zum zweiten Generalvikar
der »transalpinen« Redemptoristen ernannt®,

a. Die Personlichkeit Passerats

P. Passerat®® war in seinem Charakter und seiner Personlichkeit grundverschieden von
Hofbauer. Der zur Frémmigkeit bekehrte und in der Augsburger Jesuitenlehranstalt St. Salva-
tor gebildete franzdsische Emigrant hatte seinen schongeistigen Neigungen entschieden den
Riicken gekehrt und sich einen iibergrofien Argwohn gegen Bildung und Wissenschaft zu
eigen gemacht. Diese Grundhaltung suchte er - freilich nicht immer mit Erfolg — seinen
Untergebenen aufzuzwingen. Was fiir ihn zihlte, war Gebet, Aszese und ein méglichst
blinder Gehorsam. Bezeichnend ist folgender Ausspruch: »O meine theuren Briider, bleiben
wir immer Novizen, Novizen durch blinden Gehorsam, Novizen ohne Urtheil, Novizen
durch Piinktlichkeit zum Generalexamen, Novizen ganz besonders durch die Liebe zum
Gebet«%. Zu dem Aszetismus und Supranaturalismus Passerats, den er bei jeder passenden
und unpassenden Gelegenheit zum Ausdruck brachte und der schlielich soweit ging, dafl er
das Lesen von Zeitungen und Zeitschriften verbieten wollte®”, kam die Riickkehr zur
Tradition. Als der Orden 1820 in Wien genehmigt worden war, waren weder Passerat noch
den Neueingetretenen die Regeln und Konstitutionen, wie sie inzwischen in Italien Geltung
hatten, bekannt. Verschiedene Versuche, sie von Neapel zu erhalten, schlugen fehl, bis

59 WERNER (wie Anm. 42) 275.

60 MH, Bd. 12, 248. 3

61 Friedrich Ludwig Zacharias Werner, weiland grofherzoglich-hessen-darmstidtischer Hofrath,
Ehrendomherr zu Kaminiec in Podolien, und Mitglied der koniglich-deutschen Gesellschaft zu
Kénigsberg in Preuflen. (Geboren den 18.November 1768, gestorben den 17.Jinner 1823), in:
Olzweige 5, 1823, 57-62; 61.

62 Am 15.Mirz 1820. Vgl. HEINzMANN (wie Anm. 1) 210.

63 Vgl. P. Martin Stark (1787-1852) an Passerat, 22. April 1820, MH, Bd. 8, 212ff.

64 Ernennungsurkunde, MH, Bd. 8, 236-240.

65 Siehe Anm. 28.

66 Grundsitze und erbauliche Ziige aus dem Leben des sel. P. Passerat, Manuskript, Provinzarchiv der
Redemptoristen Gars am Inn.

67 P. Franz Kosmatek (1799-1860) am 27. Januar 1847 an das Generalat (P. Sabelli). Generalarchiv der
Redemptoristen Rom, Generalia C 64.



DIE »TRANSALPINEN« REDEMPTORISTEN UND DER »ZEITGEIST« 53

schliefilich 1823 ein osterreichischer Pater nach Siiditalien reiste und von dort nicht nur die
giiltige Ordensregel, sondern auch ein Verzeichnis der in Italien iiblichen Gebrauche mit-
brachte®®. Beides wurde ab jetzt zur Richtschnur bei den »transalpinen« Redemptoristen.
Nicht ohne Verstimmung bei vielen jungen Mitgliedern auszuldsen, die sich allein der
Hofbauerschen Regel verpflichtet glaubten. Die Folge: die Riickkehr zur Tradition fiihrte den
Orden nach auflen in die Isolation, im Innern kam es zu schweren Auseinandersetzungen und
schliefllich zu einer Umprigung der Mentalitit im Sinne dessen, was damals »Ultramontanis-
mus« genannt wurde.

b. Auf dem Weg zum Ultramontanismus

Entschieden wies Passerat mit Berufung auf die urspriingliche Regel jede Lehrtitigkeit zuriick.
So blieben eine Reihe vielversprechender Griindungsangebote in Osterreich und Bayern
ungeniitzt, weil mit ihnen eine Lehrtitigkeit verbunden war®’. Und doch besafl der Orden
eine Reihe zur Lehrtitigkeit befihigter Patres, die vor allem dieser Tatigkeit willen eingetreten
waren. »lls n’aspirérent qu’a avoir l'instruction de la jeunesse«”, schreibt P.Passerat. Der
Hinweis auf die Praxis Hofbauers wurde von ihm und von der Ordensleitung in Neapel
zuriickgewiesen mit der Begriindung, Hofbauer habe gegen die Regel gehandelt”!. Nun kann
man freilich einwenden, ein Priesterorden sei in der Tat nicht fiir die Lehrtitigkeit da. Dabei
iibersieht man jedoch die Zeitverhiltnisse. Noch immer waren die Volksmissionen in Oster-
reich verboten, und da die Regel auch keine eigentliche Pfarrseelsorge erlaubte, beschrinkte
sich die Titigkeit der Patres auf Aushilfen und Spitalseelsorge’. Auf die Dauer gesehen
freilich blieb durch Passerats Riickkehr zur neapolitanischen Regel die Ausrichtung des
Ordens auf die aulerordentliche Seelsorge erhalten, was ohne Zweifel auch den Zusammen-
halt mit der Mutterkongregation in Italien festigte.

Auf die Dauer schwerwiegender als die Abwendung von der Lehrtitigkeit wirkte sich die
durch Passerat angestrebte Riickkehr zur urspriinglichen Spiritualitit aus. Was dabei heraus-
kam war nimlich nicht die trotz mancher Herbheit in einer »theologia cordis« verwurzelte
Aszese des Ordensgriinders Liguori, war schon gar nicht die kindliche Unbeschwertheit, die
sich neapolitanische Redemptoristen bis heute bewahrt haben, vielmehr wirkte das Zusam-
menspiel des Supranaturalismus Passerats mit dem deutschen Perfektionismus und der
peinlichen Gewissenhaftigkeit etlicher in den Orden eingetretenen Juristen”? dahin, dafl die
osterreichischen Redemptoristen — wenigstens in manchen ihrer Vertreter — das Geprige von
strengen Aszeten annahmen. Der erste neapolitanische Redemptorist, der 1841 Wien
besuchte, ist daher nicht wenig erstaunt iiber die Regeltreue der »Transalpinen«”, die gerade
damals begannen gegen die laxen Siidlinder aufzutreten’. Nimmt man dazu das duflere
Erscheinungsbild der Patres, mit dem breitrandigen rémischen Hut, den ihnen Passerat zu

68 SH9,1961, 166f. — Hosp, Erbe (wie Anm. 9) 205f. — DErs., Redemptoristenregel (wie Anm. 46) 124f.
69 Hosp, Erbe 189-203. — Weiss, Redemptoristen (wie Anm. 20) 196f.

70 Passerat an den Generalobern, 17.Juni 1830. SH 14, 1966, 141.

71 »La dichiarazione del Padre Hofbauer non & di alcun peso, perché contraria alle Regole«, so der
Generalobere an Passerat. SH 14, 1966, 146.

72 Hosp, Erbe (wie Anm.9) 184-188 und passim.

73 Hier sind besonders zu erwihnen die Patres Friedrich Ritter von Held (1799-1881) und Rudolf Ritter
von Smetana (1802-1871) sowie Franz Ritter von Bruchmann (1798-1867), die alle bedeutende Stellungen
im Orden einnehmen sollten. C.DiLgskron, P.Friedrich von Held. Ein Beitrag zur Geschichte der
Kongregation des allerheiligsten Erlésers, Wien 1905. — Degs., P. Rudolf von Smetana. Ein Beitrag zur
Geschichte der Congregation des allerheiligsten Erlosers, Wien 1902. — Weiss, Redemptoristen (wie
Anm. 20) 429451 und passim.

74 DILGSKRON, Smetana (wie Anm. 73) 79ff.

75 Vgl. ebd. 30-120.



54 OTTO WEISS

tragen aufndtigte, den weiten siidlindischen Mantel”é, vor allem aber die neue Predigtweise,
die vielfach in der Schilderung der Hollenstrafen gipfelte”’, so versteht man, dafl schon wenige
Jahre nach Hofbauers Tod die Redemptoristen als »Feinde aller gelehrten Bildung« und
Verbreiter abergliubischer Gebriuche galten”®. Passerat selbst sah sich bereits 1830 im Klerus
»vollig isoliert«. Ja, die Wiener waren der Ansicht, es gibe in der Stadt zwei katholische
Glauben, den ihren und den der Redemptoristen”.

Man fragt sich: Wie war dies innerhalb von zehn Jahren méglich? Sicher, wie wir sahen,
weil der »Zeitgeist« dem entgegenkam. Aber, so fragt man weiter: was war aus dem Kreis
»genialischer« junger Leute geworden, die Hofbauer um sich gesammelt hatte?

Darauf ist zu antworten: es gab solche, die nach Passerats Ankunft in Wien ihren
Entschluf}, in den Orden einzutreten, zuriicknahmen. So Rinn und Giinther, die zu den
Jesuiten gingen®. Es gab solche, die sich Passerat fiigten und ihre urspriinglichen Ideale
zuriickstellten, Madlener zumal und in etwa auch die Dichterbriider Passy®!. Es gab solche,
die hofften, »Hyperorthodoxie und vermeintliche Hetherodoxie wiirden sich schon einmal in
der Mitte treffen«®2. Einige derselben, wie die Provinziale Kosmaéek und Stark blieben im
Orden und bildeten die innere Opposition® gegen den »alten Franzosen«, wie man zu sagen
pflegte. Andere wurden aus dem Orden hinausgedringt, Zacharias Werner, Veith vor allem,
der Passerat vergeblich bestiirmt hatte, wenn es erforderlich sei, miisse er sich von der
Tradition trennen und zum Ordensstifter werden®.

Nach dem Weggang Veiths im Jahre 1829 hatte sich bei den Transalpinen die Linie
Passerats durchgesetzt. Die Seelsorge trat zunichst zuriick vor einem eher beschaulich-
monastischen Leben. Soweit man noch Kontakte suchte, fand man sie bei Leuten, die als
konservativ, als ultramontan, ja als reaktionir galten®. Es verwundert nicht, dafl den
Redemptoristen der Ruf vorausging, sie seien undeutsch, siidlindisch, rigoristisch, auf Aufler-
lichkeiten bedacht, mehr Prediger des gottlichen Zornes als der géttlichen Liebe, mit einem
Wort »ultramontan«%,

76 Hosp, Erbe (wie Anm.9), 229. - F. A. ScudNHOLzZ, Traditionen und Charakterisierung Osterreichs,
seines Staats- und Volkslebens unter Franz 1., Bd. 1-2, eingeleitet und erliutert von G. Gucirz, Miinchen
1914. Bd. 2, 265.

77 Dies forderte Passerat ausdriicklich. Vgl. Passerat an den Generalobern, 9. August 1824, SH 10, 1960,
354.

78 Katholische Monatsschrift 5, 1827, 112, 116ff, 122-126.

79 Passerat an den Generalobern, 5. August 1830, SH 14, 1966, 141.

80 Friedrich Rinn (1791-1866), 1820 Ordenskandidat, trat 1823 in den Jesuitenorden ein, wo er sich als
Exerzitienmeister einen Namen machte, MH, Bd. 13, 229. - MH, Bd. 11, 247-258. Zu Giinther vgl. -
WINTER (wie Anm. 21). .

81 Hosp, Erbe (wie Anm. 9) passim. — WEiss, Redemptoristen (wie Anm. 20) passim. — Zu Madlener bes.
E.Hosp, P. Dr. Johannes Madlener 17871868, Philosoph und Homilet des Hofbauerkreises, in: SH 5,
1957, 353—403.

82 ]. Loewe, Johann Emanuel Veith, Wien 1879, 104.

83 Hosp, Erbe (wie Anm.9) passim. — WEiss, Redemptoristen (wie Anm. 20) passim, bes. 156.

84 Vgl. Passerat an den Generalobern, 5. August 1830, SH 14 (1966) 141-144.

85 Weiss, Redemptoristen (wie Anm. 20) 158-167, 444ff.

86 Vgl. L. v. OrrTINGEN-WALLERSTEIN, Aechte Erliuterungen und Zusitze zu der Rede des
Reichsraths-Referenten Fiirst Ludwig von Oettingen-Wallerstein, Miinchen 1846, XCVI-CIL.



DIE »TRANSALPINEN« REDEMPTORISTEN UND DER »ZEITGEIST« 55

3. Abschlieflende Bilanz

Am Ende dieser Untersuchung sei Bilanz gezogen. Noch einmal sei gefragt: welchen
Einfliissen — hemmenden und fordernden — war der junge Redemptoristenorden nordlich der
Alpen unterworfen?

Soviel ist sicher: die »transalpinen« Redemptoristen waren Kinder ihrer Zeit. Aber sie
lieRen sich nicht einfach von ihr bestimmen. In der Auseinandersetzung mit dem »Zeitgeist«
gaben letztlich — wenn auch nicht ausschlieflich — Personlichkeiten den Ausschlag.

Das Eingehen auf den Zeitgeist — soweit nichts Wesentliches auf dem Spiel stand — konnte
taktisch motiviert sein. So hat Hofbauer, der entschiedene Gegner des Josefinismus, nicht
gezdgert, dessen Bildungsideal fiir seine Ziele nutzbar zu machen. Er wufite, nur so war
Uberleben moglich. Dafl die Lehrtitigkeit auch seiner personlichen Neigung entsprochen
haben diirfte, war ein niitzliches Stiitzmotiv. Freilich, das zeigen Hofbauers Regelentwiirfe
wie seine Warschauer Titigkeit, er machte aus dem Méglichen das Beste. Auch fiir den Lehrer
sah er den Auftrag zur Seelsorge, nicht nur zur Wissensvermittlung®.

Das Gehen mit dem »Zeitgeist« geschah aus Uberzeugung in der Zeit der Romantik. Der aus
Krieg und Revolution neu erwachsene Glaube an eine letzte Geborgenheit bei Gott wie der
Wille der Wiener Romantik, die Kultur vom Christentum iiberformen zu lassen, kamen Hof-
bauer entgegen. Er griff das neue Lebensgefiihl auf, machte es sich zunutze, in den Kontakten
mit den Wiener Romantikern, in der Anregung zu den »Olzweigen«, in seinem Regelentwurf.

Nach Hofbauers Tod inderte sich die Situation. Der Orden erfuhr eine neue Umprigung,
zunichst unter dem Einfluf Passerats, durch die Abwendung von jedem »Zeitgeist«. Man
suchte das Heil in sicheren Bastionen, zumal in der Erfiillung der Regel, ohne sich mit der Zeit
auseinanderzusetzen. So wurden die Redemptoristen zu Vorreitern einer neuen Mentalitit im
deutschen Katholizismus. Der Vergleich mit Mainz, diesem Geburtsort ultramontaner Menta-
litdt in Deutschland®®, dringt sich auf: hier wie dort waren es von Frankreich her geprigte
Minner, die dem sog. »Ultramontanismus« Vorschub leisteten.

Fragt man nach dem Fortwirken der Einfliisse der ersten drei Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts
auf die »transalpinen« Redemptoristen, so wird man sich vor einer schematisierenden Betrach-
tungsweise hiiten miissen. Recht fragwiirdig scheint vor allem die heute von deutschen Redem-
ptoristen bisweilen gemachte Feststellung, es gibe zwei Traditionen im Orden, eine Hofbauer-
tradition und eine Passerattradition, wobei man die eine gerne im deutschen, die andere im
franzésischen Sprachraum verwirklicht sieht. Allerdings glaubt der Ordenshistoriker in einer
Reihe einfacher Seelsorger und eifriger Volksprediger des 19. Jahrhunderts die unkomplizierte
Glaubigkeit und zupackende Art Hofbauers wiederzuerkennen, aber da gibt es auch die Aszeten
vom Geprige Passerats, und nicht nur in Frankreich, so dafl sich solche Prigungen hiufig ganz
einfach aus der jeweiligen Personlichkeitsstruktur erkliren lassen. Sicher jedoch wirkten Passerat
wie Hofbauer und ihre jeweilige Art, auf Zeitprobleme zu antworten, nach, schon deswegen weil
Hofbauer zum Heiligen erklirt und seine Gestalt als exemplarisch vorgestellt wurde. Ahnliches
gilt, wenn auch in geringerem Mafle, von Passerat, dessen Seligsprechungsprozefl eingeleitet
ist®, Auch fiir uns Heutige diirfte es bisweilen niitzlich sein, zu sehen, wie diese Minner
Probleme der Zeit angingen. Allerdings sind wir inzwischen gewohnt, nicht alles was Heilige
getan oder unterlassen haben, kritiklos zu iibernehmen.

87 »Specialem semper diligentiam adhibeant, qua tenerrimos illos huc usque innocentes parvulorum
animos, in veris Divinae religionis principiis solertissime fundent ...« Warschauer Regel. Hosp, Redemp-
toristen-Regel (wie Anm. 46), 196f.

88 Vgl R. Epp, Le mouvement ultramontain dans Péglise catholique en Alsace au XIX®™ siécle
(1802-1870), Bd. 1-2, Lille-Paris 1975.

89 Mitteilung im Generalat der Redemptoristen in Rom.



il R
2 = e .
Tedh= w= 8 prtfiad il p =i ! i i ¥
| T R IR AR R S M R TR e
Sl el -8 = " . = : o 2 :
||I"1I I:Lllhi_-\_{' IIIl‘Lll - _I o WS I T me el ! 28 S F - 4$§F?..HJ .'
L = N S o i . s P £ JT S '% "—:l-b
s | WIRE T A i 'Tfin:‘)il:l:\&'zzl ||

- e ‘ 4 P, )
ALt & - L T o D e |
R %

LTI LT T
J ,Lffl mu s
ST =
SR L Y

K

-

S LY i
el cf"'buﬁ.'_’ g
I o

BT = I Lk e

m I-Iﬂ..&‘




FRUMENTIUS RENNER

Die benediktinische Restauration in Bayern seit 1830

Die Sikularisation, im besonderen die Aufhebung der Kldster, und die unter Konig Ludwig L.
einsetzende monastische Restauration in Bayern sind Ereignisse von einer ungeheuren Drama-
tik und einer Breiten- und Tiefenwirkung, die weit iiber die damaligen, weiflblauen Grenz-
pfihle ihre Kreise gezogen haben.

I. Die Vernichtung der Kloster in der Sikularisation

Es sei keineswegs bestritten, dafl dem bayerischen Kurfiirsten und ersten Konig Max Josef L. in
Maximilian Freiherr von Montgelas »in einem der kritischsten Augenblicke bayerischer
Geschichte der fihigste Staatsmann zur Seite« stand, »der jemals die Geschichte Bayerns
geleitet hat«!. Gleichfalls nicht zu leugnen ist aber, daft derselbe Montgelas der geschichtlichen
Entwicklung, aber auch dem Wohl des Volkes, viel zuwenig Rechnung getragen hat und dafl
er ferner, angesteckt von der Aufklirung und Revolution und als Mitglied des Illuminatenor-
dens?, von Haus aus antikirchlich eingestellt war und der Kirche in Deutschland, nicht blof} in
Bayern, als Initiator der Sikularisation einen uniibersehbaren Schaden zugefiigt hat.

Das wird im Blick auf die Aufhebung der Kldster eindeutig klar und sei an drei Punkten
herausgestellt:

1. Montgelas hat schon 1796 — er war damals am Hof seines Paten MaxIIL. Josef in
Zweibriicken — eine Denkschrift iiber die Aufhebung der Kloster ausgearbeitet?, also fiinf
Jahre vor dem Frieden von Lunéville. Er sah darin drei Stufen vor:

Stufe 1: Aufhebung der Niederlassungen der Bettelorden,
Stufe 2: Aufhebung der fundierten, aber nicht stindischen Kloster,
Stufe 3: Aufhebung der stindischen Kléster — sobald dafiir eine Rechtshandhabe vorlige.

2. Montgelas (mit seiner Delegation) ist es gewesen, der in Regensburg starken Druck
ausgeiibt und erreicht hat, daf die Reichsdeputation in Regensburg die Aufhebung der Kldster
{iberhaupt erst in ihre Verhandlungen einbezog und dafl im Reichsdeputationshauptschluf} (=
RDHS) vom 25. Februar 1803 simtliche Kloster, auch die land- und reichsstindischen, nicht
blof »mediatisiert, d.h. der Oberhoheit des Landesherrn unterstellt, sondern véllig enteig-

1 Michael DoEsErr, Entwicklungsgeschichte Bayerns, Bd. 2: Vom Westfilischen Frieden bis zum Tode
Kénig MaximiliansI., Miinchen 1928, 389.

2 Der Illuminatenorden wurde 1776 von dem antijesuitisch eingestellten Freimaurer Adam Weishaupt,
Professor fiir kanonisches Recht, in Ingolstadt gegriindet. Montgelas studierte damals in Ingolstadt und
war Schiiler Weishaupts.

3 Falls sich Montgelas durch die von Kaiser JosefII. 1785/86 durchgefiihrte Teilsikularisation angeregt
oder ermutigt fiihlen mochte, so ist zu bedenken, dafl JosefIl. mit dem sikularisierten Gut den
Kirchenfonds aufgestockt hat, um neugeschaffene Seelsorgestellen (Pfarreien) zu dotieren.



58 FRUMENTIUS RENNER

net, »sikularisiert« werden konnten*. Die Durchfiihrung der Sikularisation vollzog sich
folgendermafien: Es wurden die Ménche und Nonnen, von geringen Ausnahmen abgesehen,
aus ihren bisherigen Klgstern vertrieben, die nunmehr zu Schlossern deklariert wurden®. Es ist
keineswegs abwegig sich vorzustellen, dafl ohne Montgelas’ bestimmenden Einflu unsere
schonen Abteien von Zwiefalten und Wiblingen bis Weingarten und Weiflenau heute noch
bestehen konnten, allerdings mediatisiert bei Teilenteignung, was den Kldstern nur zum
Vorteil gewesen wire und sie auf ihre eigentlichen Aufgaben gewiesen hitte.

3. Es darf nicht iibersehen werden, dafl Montgelas schon 1802, also vor dem RDHS,
zunichst die nichtstindischen Kloster, allen voran die neun nichtstindischen Kloster der Stadt
Miinchen (5Minner- und 4 Frauenkloster), aufheben lieR. Aber auch stindische Kldster
auflerhalb Miinchens lief er schon ab Sommer 1802 militirisch besetzen oder sonstwie deren
Beschlagnahme in die Wege leiten®.

So wurde beispielsweise die Reichsabtei St. Ulrich und Afra in Augsburg im September
1802 vom bayerischen Militir besetzt, und dies, obgleich vereinbart war, dafl simtliche
Augsburger Kloster der damals noch freien Reichsstadt Augsburg zufallen sollten. In der
stindischen Abtei Benediktbeuern erschien im Herbst 1802 die »Silberkommission«” und bald
darauf, am 4.November 1802, ein Kommissir, der die »provisorische« Besitzergreifung
vornahm; von ihm wurde der Abt »kriminalistisch behandelt« und seines Amtes entsetzt.

In der Reichsabtei Elchingen (bei Ulm) geschah dhnliches seit Ende November 1802. Mitte
Dezember wurde dort schliefllich von der neuen Administration das Vieh versteigert, am
9. Februar 1802 (vor dem RDHS!) vom Kommissir von Schilcher alles Geld aus dem Kloster
fortgenommen und zuerst nach Ulm und dann nach Miinchen gebracht. Seit Anfang Mirz
1803 - die Aktion war also lingst vorbereitet — wurden fiinf Tage lang Gebiude und
Liegenschaften des Klosters verkauft und verpachtet. Die Ménche durften zunichst noch im
Konventsgebiude bleiben.

In der Reichsabtei Ottobeuren kamen am 29. August 1802 - es war am Schutzengelfest—
die bayerischen Kommissare und kiindigten die provisorische Besitzergreifung durch das
Militir an. Am 1.Dezember — immer noch 1802 — erschien dann ein Delegierter des

4 Die Klosterauthebung wurde bei der Reichsdeputation in Regensburg erst durch die bayerischen
Unterhindler zum Programmpunkt erhoben. Vgl. dazu Dietmar STurzer, Die Sikularisation 1803. Der
Sturm auf Bayerns Kirchen und Kloster, Rosenheim 1978, 70.

5 Einerseits sollte durch die Umbenennung in »Schlofi« das Wort Kloster ausgemerzt bzw. sikularisiert
werden, eine Taktik, die in unserer Zeit das Dritte Reich im grofien Stil betrieb, andererseits wurden
tatsichlich eine Reihe von Kléstern Eigentum bzw. Herrensitze des Adels, z.B. »Schlof« Obermarchtal
(Thurn und Taxis), oder sie wurden staatlich verwaltete Schlgsser (Herren-Chiemsee); Weingartens
Prilatentrakt diente dem wiirttembergischen Konig als Sommersitz.

6 Umfangreiches Material iiber Vorgeschichte und Vollzug der Sikularisation in Bayern bietet Alfons M.
ScHEGLMANN, Geschichte der Sikularisation im rechtsrheinischen Bayern, 3 Bde., Regensburg 19031908,
die hier aufgefiihrten Beispiele entnommen Bd. ITI/1; wertvolle Erginzung und Bestitigung der Beurtei-
lung der Sakularisation durch Scheglmann jiingst in der Miinchener Dissertation von Sabine ARNDT-
Baerenp, Die Klostersikularisation in Miinchen 1802/03, Miinchen 1986. (Miscellanea Bavarica Mona-
censia 95). Hier wird dokumentiert, wie die Sikularisation in der Hauptstadt Miinchen seit Dezember
1801, also vor dem Reichsdeputationshauptschluff, vollzogen wurde. In Miinchen wurde die Taktik der
Klosteraufhebung gewissermaflen erprobt, wie sie dann im ganzen Land praktiziert wurde. — Die
Geschichte und Geschicke aller bayerischen Benediktinerkloster, sowohl der untergegangenen, aufgeho-
benen wie auch der restaurierten oder spiter entstandenen stellt dar: Josef HemMERLE, Die Benediktiner-
klgster in Bayern (Germania Benedictina 2), Ottobeuren 1970.

7 Die »Silberkommission« ging gewéhnlich der eigentlichen Aufhebungskommission voraus. Sie hatte
alle Wertgegenstinde, vor allem die kultischen, zu inventarisieren (Kelche, Monstranzen, Reliquiare usw.)

bzw. zu beschlagnahmen.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 59

kurfiirstlichen Kommissirs in Kempten und iiberreichte dem Fiirstabt von Ottobeuren das
amtliche Besitznahmedekret mit allen sofortigen Folgen. Die Berufung des Abtes auf die
Rechte und Pflichten gegeniiber Kaiser und Reich wurden ignoriert.

Alle diese Aktionen Montgelas’ und seiner Helfer waren in den stindischen Kldstern vor
dem RDHS offenkundiges Unrecht und arteten nicht selten in gehissige Feindseligkeiten
gegeniiber der Kirche aus. Die Kloster waren also im bayerischen Herrschaftsgebiet schon vor
dem RDHS vallig rechtlos.

Warum diese Eile des Ministers Montgelas? Wollte er via facti der totalen Sikularisation
zum Durchbruch verhelfen? Die damalige verwirrte Situation ist heute kaum mehr zu
verstehen. Es ging in der Zeit der Koalitionskriege angeblich ums Uberleben, aber noch weit
mehr um Machtgewinn. Montgelas hat u.a. Ulm, Ravensburg und Buchhorn (Friedrichsha-
fen) mediatisiert, ebenso die Herrschaft Tettnang. 1809 annektierte er mit Hilfe der Franzosen
Tirol und Vorarlberg, 1810 noch das Salzburger Territorium, Gebiete, die er 1815 wieder
herausgeben mufite. Es ist durchaus nicht unwahrscheinlich, dafl die meisten dieser Gebiete
heute noch zu Bayern gehoren wiirden, wiren Bayerns Politiker und Beamte kliiger und
humaner mit Tirol umgegangen.

Die Klosteraufhebung wurde in ganz Bayern, wie Eberhard Weif§ feststellt, »sehr radikal,
mit einer deutlich klosterfeindlichen Einstellung durchgefiihrt, wihrend etwa die evangeli-
schen Nachbarfiirsten von Wiirttemberg, Baden, Hessen und Nassau mit Riicksicht auf ihre
neugewonnenen katholischen Untertanen schonender und taktvoller umgingen«®.

Hiufig wird die Brutalitit, mit der man zu Werke ging, bezeugt. So wurde nach Pirmin
Lindner OSB® der Tegernseer Abt Gregor Rottenkolber von zwei Kommissiren zusammen
mit zwei Konventualen wie ein Verbrecher nach Niederalteich abtransportiert, weil er
»Staatsgute verschleppt hitte. Volle sechs Monate wurde er dort gefangen gehalten.

Die Liigenkampagne bei der Sakularisation hitte selbst einem Gobbels Ehre gemacht. Es
wurde nimlich propagandistisch im Land kolportiert, die Kloster seien an ihrer Aufhebung
selber schuld gewesen, wie die letzte Abtissin von St. Walburg in Eichstitt, Michaela Morasch
1806 in einem Brief an Abt Dominikus von Salzburg als Fliisterpropaganda berichtete °: »Der
Koénig (MaxL.) habe keines aufgehoben, wo nicht zwei oder drei Teile iiberstimmten.« Ein
Musterbeispiel gelenkter Fliisterpropaganda! =

So wurde das Volk angelogen. Wie war es wirklich? In St. Walburg, so wufite die Abtissin
zu berichten, hatte der Kommissir Baron Gaisweiler aus Neuburg durch Gespriche mit jeder
einzelnen Klosterfrau versucht, sie durch Bitten, Schmeicheleien oder Drohungen zum
Austritt zu bewegen — ohne jeden Erfolg!!. Ahnliches vollzog sich vielerorts.

Der Klbster, die aus diszipliniren Griinden und mangelndem religiésen Geist der Aufhe-
bung bedurften, waren wenige. Dazu gehorte etwa die Abtei Reichenbach/Opf. Nicht zu
leugnen ist, daf sich manche Kldster zu ihrem Schaden zu sehr der Aufklirung &ffneten;
einige — wie Steingaden — waren schwer verschuldet. Aber aufs Ganze gesehen, waren die
Kléster im siiddeutschen Gebiet in gutem Stand, ja iiberwiegend Musterkldster.

Aufgehoben wurden im Raum des heutigen Bayern nach einer Erhebung von 1846
insgesamt 398 Kloster oder klosterliche Niederlassungen. Davon waren 315 Miannerkloster
und 83 Frauenkléster. Nur wenige Kloster(lein) blieben verschont. An aufgehobenen Bene-
diktinerklostern werden gezihlt 66 Minner- und 11 Nonnenkloster. Die Klosterinsassen
mufiten das Kloster meist sofort oder zur Vermeidung von Aufsehen vor Tagesanbruch

8 Vgl. Max SpinpLER, Handbuch der Bayerischen Geschichte IV/1, Miinchen 1974, 41.

9 Vgl. ScuecLmaNN II1/1, 787.

10 1836-1986. Festschrift zum 150jihrigen Jubilium der Volksschule St. Walburg, 0. 0., 0.]., S.8.
11 Ebda.



60 FRUMENTIUS RENNER

verlassen. Einige Kl6ster wurden sog. »Zentralkloster«, Aussterbeklaster, in denen Klosterin-
sassen zuweilen, aus mehreren Kléstern zusammengefafit, verbleiben durften. Je nach
Umstinden erhielten sie eine jihrliche Pension in Héhe von 50150 Gulden. Prioren und Abte
oder Propste bekamen mehr!2,

Wie es zum brutalen Auftreten der mit Klosterauthebungen betrauten Kommissiren kam,
ist fiir jeden leicht verstindlich, der wihrend des »Dritten Reiches« eine Klosteraufhebung
mitgemacht hat'. Abgesehen von ihrer kirchenfeindlichen Einstellung kamen sie von vornhe-
rein mit schlechtem Gewissen und einer inneren Unsicherheit. Sie stieen sodann in den
Klostern gewohnlich auf unverholenes Mifitrauen und inneren wie titlichen Widerstand,
soweit solcher iiberhaupt moglich war. All dies trieb sie in aggressive Haltung und forsches
Auftreten. Von Haus aus waren Montgelas’ Sendlinge seine Gesinnungsgenossen. Denn
Karriere konnte unter Montgelas nur ein Beamter oder Jurist machen, der in Ingolstadt vom
freimaurerischen Geist des dort lehrenden Adam Weishaupts infiltriert war.

Das Resultat des bayerischen Klostersturmes war beschimend, trostlos und katastro-
phal'. Da die Aktion allenthalben iiberstiirzt und in Ermanglung von Fachkriften dilettan-
tisch durchgefihrt wurde mit dem Hauptziel, die Kirche zu schidigen, wurden friiher
hochangesehene Kulturzentren in kurzer Zeit zu verwahrlosten, ausgeraubten und herunter-
gekommenen Gebiudekomplexen. Was von den eigentlichen Wertgegenstinden verkam,
verschwand oder tatsichlich dem Staat zugutekam, entzieht sich genauer Kenntnis. Wenn man
aber etwa den Transport der Biicher und Archivalien unbeaufsichtigten Bauernknechten
iiberlief, wie es genugsam der Fall war, ist es nicht von der Hand zu weisen, dafl unersetzliche
Verluste allein auf dieses Konto gehen's. Eine Reihe von alten Codices und Inkunabeln, die
zum Teil sicher, zum Teil héchst wahrscheinlich aus alten Klosterbibliotheken in dunkle
Kanile geraten waren, wurden von der Miinchener Staatsbibliothek, zunehmend etwa seit
1830, aus Privatbesitz erworben, allerdings um teures Geld. Fast abenteuerlich mutet darunter
die Geschichte des Codex regularum des Benedikt von Aniane, geschrieben um 815, an. Josef
von Gorres entdeckte diesen grofformatigen Codex, der noch heute den urspriinglichen
Besitzervermerk der Abtei St. Maximin in Trier trigt, bei einem Trodler und erkannte Wert
und Bedeutung dieses groflartigen, dickleibigen Pergamentbandes. Er kaufte ihn deshalb, und
aus dem Besitz seiner Erben erwarb ihn 1900/02 die Miinchener Staatsbibliothek fiir
6000 Mark samt zusitzlichen Zinsen. (Heute wiirde er wohl zum Wahnsinnspreis von einigen
Millionen gehandelt werden.) ;

Gemeinhin ist ja bekannt, dafl Gebiude und Liegenschaften der aufgehobenen Kloster
hiufig zu Schleuderpreisen abgestofien, von den Kiufern zuweilen riicksichtslos ausgebeutet

12 Vgl. ScueGLMANN III/1 passim, ferner ARNDT-BAEREND, Anhang Tabelle VI.

13 Zur Aufhebung der Abtei Miinsterschwarzach vgl. Rainer KencEL, Die Aufhebung der Abtei
Miinsterschwarzach, o. ., 1948. — Leider fehlen noch immer ausfiihrliche Darstellungen von Klosterauf-
hebungen wihrend des Dritten Reiches.

14 Stellt man der bayerischen Sikularisation etwa die kluge, auf das Wohl des Volkes bedachte
Verwaltung der durch Herzog Ulrich von Wiirttemberg in der Reformation (ab 1534) aufgehobenen
Klgster gegeniiber, die er zu Predigerseminarien umgestaltete und aus denen — abgesehen von den
Kirchenminnern - viele hervorragende Minner hervorgingen, so kann Montgelas’ Sikularisation nur eine
unverantwortbare Mifiwirtschaft genannt werden. Man wollte die Kirche schidigen, schidigte aber in
schwerster Weise das Volk, und zwar religios, kulturell, sozial und wirtschaftlich.

15 Wie viel kliiger ging der Kanton St. Gallen vor, als er darauf bedacht war, die Stiftsbibliothek des
dortigen Klosters intakt zu belassen und dadurch Kulturschitze zu erhalten, die in Bayern weithin
verschleudert wurden durch das Zerreifien und Abtransportieren der Klosterbibliotheken. Dafl das
erhalten gebliebene Gut in der Miinchener Staatsbibliothek gesammelt wurde, war gewiff ein Vorteil. Ob
er die Verluste aufwiegt, bleibt zu bezweifeln.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 61

und dem Verfall iiberlassen wurden, wenn sie nicht gar als Steinbriiche Verwendung fanden
wie die Abteikirche von Mehrerau oder die Wessobrunner Klostergebiude samt Abtei-
kirche's.

Trostlos war iiberhaupt das Schicksal der Klosterkirchen, soweit sie nicht zu Pfarrkirchen
erklirt werden konnten. Gemif staatlicher Anordnung mufiten ja alle Kirchen und Kirchlein,
die nicht als Pfarrkirchen Verwendung fanden, abgebrochen werden. Die Wieskirche bei
Steingaden entging der Vernichtung nur dadurch, daff die Umwohner energisch fiir ihre
Erhaltung eintraten und die Baulast iibernahmen. Gerade was die Kirchen betraf, legten die
Klosterstiirmer ebenso viel Unverstand wie Kirchenfeindlichkeit und Vandalismus an den
Tag. Die Episode der Rettung der um 1730 erbauten Zisterzienserkirche zu Fiirstenfeld
(Fiirstenfeldbruck), »eine der machtvollsten Kirchen Bayerns« (Hugo Schnell), sei aus Alfons
M. Scheglmann wortlich festgehalten:

»Die prichtige Klosterkirche, deren bauliche Unterhaltung sie finanziell fiirchteten und
gesinnungstiichtig haiten, erklirten die Illuminaten nach ihrer auch anderswo an vielen Orten
betitigten Gepflogenheit als baufillig. Sie sollte abgebrochen werden. Aber sie war gar so
massiv gebaut, das Abbrechen hitte auch Geld gekostet. Nun wollte man sie mit Kanonen
zusammenschieflen. Im letzten Augenblick erschien der Posthalter Ludwig Weif8 als Retter,
wahrscheinlich dadurch, daf er es verstand, die Schritte des gerade in der Gegend jagenden
Konigs Max in das Gotteshaus zu lenken. Dieser, erstaunt iiber des Tempels Wiirde und
Herrlichkeit, erklirte ihn als Hofkirche (»Landhofkirche«). Die Baufilligkeit war ihm
dadurch benommen«’.

War Bayern schon durch die Ungunst der Zeit auf dem Bildungssektor bedenklich ins
Hintertreffen geraten, so gestalteten sich die Auswirkungen der Sikularisation vollends
katastrophal. Schon die Aufhebung des Jesuitenordens hatte seit 1773 empfindliche Liicken
gerissen. In Miinchen sind beispielsweise schon seit 1606 im dortigen Jesuitenkolleg in der
Neuhauserstrafle insgesamt 900 Studierende am Lyzeum und Gymnasium nachweisbar. Fiir
das damals kleine Miinchen bedeutete das geradezu eine Mammutschule. In Augsburg war in
den Hinden der Jesuiten das einzige katholische Gymnasium bei St. Salvator; als der Orden
1773 aufgehoben wurde, fiihrten die sog. Ex-Jesuiten das Lyzeum samt dem Studienseminar
St. Josef trotzdem weiter. Doch verlor Augsburg 1805 die Reichsunmittelbarkeit. Die 15 Kl16-
ster der Stadt wurden samt St.Ulrich und Afra Garnisonen oder sonstwie, zumeist fiir
militirische Zwecke, in Anspruch genommen. 1807 wurden schliefllich die Ex-Jesuiten aus
Augsburg vertrieben und ihre Studienanstalten geschlossen. Katholiken war damit der Weg zu
hoherer Bildung genommen.

Bis zu einem gewissen Grad waren naturgemifl auch alle grofieren Kldster, die iiber das
Land verstreut waren, Zentren von Bildung und Kultur. Die Reichsabtei Ottobeuren beher-
bergte in ihren Mauern eine héhere Schule fiir 160 Knaben, die teilweise als Interne im Kloster
wohnten. Fiir die feierliche Liturgie mit polyphonen Messen und Vespern hielt selbst die
kleine Abtei Andechs Chorknaben, die im Kloster wohnten und unterrichtet wurden. Einer
davon war Kaspar Ett, welcher der bedeutendste katholische Kirchenmusiker und Komponist
des 19. Jahrhunderts werden sollte und als Chordirektor in St. Michael in Miinchen gewirkt
hat (}1847). Wie neben der Musik auch die Natur- und Geisteswissenschaften, zumal auch
Mathematik und Physik, gepflegt wurden, bedarf keiner Erwihnung. Vielleicht kann aber
doch daran erinnert werden, dafl die Chorherren von Rottenbuch auf dem Hohen Peiflenberg

16 Aus Sorge, daf auch der Fiirstentrakt und die restlichen Klostergebaude zugrundegehen konnten, hat
der Miinchener Historiker Prof. Johann Nepomuk Sepp 1861 das ganze Areal aufgeiauft und dadurch
den kunsthistorisch hervorragenden Fiirstentrakt in Wessobrunn der Nachwelt gerettet.

17 ScHEGLMANN II1/2, 79f.



62 FRUMENTIUS RENNER

vor iiber 200 Jahren die erste Wetterstation der Welt eingerichtet haben, die seitdem ununter-
brochen weitergefiihrt wurde.

Kein Zweifel: Die Sikularisation hat in manchem die Forschung gedrosselt und das
geistige Niveau zuriickgeworfen. Die verheerenden Folgen auf dem geistig-kulturellen Gebiet
wurden allerdings erst in der folgenden Generation so recht spiirbar.

Eine unselige Frucht der Sikularisation war schliefilich auch die Zerstérung der mit den
Klostern und ihrem Wirtschaftssystem verkniipften sozialen Strukturen. Hatte der Grofiteil
der Umwohner eines grofien Klosters dort irgendeine Anstellung oder einen Broterwerb, der
in etwa die Existenz sicherte, so entfiel all dies mit einem Schlag. Dafl Tausende im Land
plétzlich ohne Arbeit und Verdienst waren, hatte man in den hohen Amtsstuben nicht
vorausgesehen. Der Staat mufite in der Folgezeit gewissermafien Schadensersatz leisten und zu
eigenen sozialen Hilfsmafinahmen greifen: Bayern wurde so zum >Sozialstaat und seine
Regierung war gezwungen, auf diesem Gebiet bei den verachteten Ménchen in die Schule zu
gehen und aus deren Erfahrung und Prinzipien zu lernen.

Reichlich spit begann Konig MaxI. zu begreifen, was mit der totalen Sikularisation in
Bayern angestellt worden war. Es war um 1820 gelegentlich einer abendlichen Hoftafel, bei
der der Hofmeister (Prinzenerzieher) Georg Ottl, der spitere Bischof von Eichstitt, iiber die
Klosterschule in St. Peter in Salzburg erzihlte. Beeindruckt von den hohen Leistungen wandte
sich der K6nig zu Montgelas und sagte laut, so dafl alle Anwesenden es horen konnten: »Aber
Montgelas, wir sind Esel gewesen, dal wir so mit den Klostern umgegangen.« Montgelas
bemerkte dazu gegeniiber Ottl am folgenden Tag: »Sie haben gestern durch ihre Erzihlung
den Konig ganz melancholisch gestimmt. Reden sie von diesen Sachen nicht mehr! Es ist dies
Geschehenes und kann nicht mehr ungeschehen gemacht werden. Man hat es nicht verstan-
den« 8,

Ubrigens ist zu beachten, dafl im RDHS keineswegs die Aufhebung der Kloster angeord-
net worden war. Lediglich die Befugnis dazu wurde gegeben. Alle deutschen Fiirsten haben
jedoch daraufhin die Kldster in ihren Territorien aufgehoben mit Ausnahme des dsterreichi-
schen Kaisers, der sogar zwei vorderdsterreichischen Konventen gelegentlich ihrer Vertrei-
bung Zuflucht gewihrte; er iibergab den Manchen von St. Blasien im Schwarzwald die 1782
aufgehobene Abtei St.Paul in Kirnten, den Wiblinger Monchen das Kloster Tyniec bei
Krakau, wo sie allerdings 1815 wiederum vertrieben wurden.

War nach diesem totalen Kahlschlag an eine Wiederbelebung von Kléstern in Bayern
iiberhaupt noch zu denken? Ja, aber es war wie ein Wunder. Die Vorsehung erweckte Minner,
die im Verein mit gleichgesinnten Helfern fast uniiberwindliche Schwierigkeiten bezwangen
und eine bewundernswerte Restauration in die Wege leiteten. Was die Restauration des
Benediktinerordens in Bayern anlangt, so waren es drei grofie Gestalten, die den neuen
Durchbruch schufen: Konig Ludwig1., der als der grofle Initiator und Wegbahner zu gelten
hat, ferner ab 1900 Theodor Frhr. von Cramer-Klett und kurz zuvor, allerdings auf einer
neuen Grundlage, der Beuroner Benediktiner P. Andreas Amrhein. Diesen drei Minnern und
ihrem Wirken haben wir uns nun zuzuwenden.

18 Magnus JocHaM, Memoiren eines Obskuranten. Eine Selbstbiographie, hg. von P. Magnus SATTLER,
Kempten 1896, 734f.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 63

II. Das Restaurationswerk Konig LudwigsI.

1. Der Weg vom franzasischen Offizier zum bayerischen Konig

Mit Recht nannte man Kénig LudwigI. den »teutschesten aller Fiirsten«, und er war es auch,
dazu genial, weitschauend und vielseitig!®. Gerade in seinem Leben stehen vom ersten Tag
seines Lebens an scharfe Kontraste. » Teutsch« war weder sein Geburtsort, nimlich das damals
franzésische Straflburg, noch war sein Vater eigentlich deutsch, denn er stand als Komman-
deur des elsissischen Regimentes in Straflburg in franzésischen Diensten und erklirte sich
selbst als Franzosen. Dieser Max Josef von Zweibriicken-Birkenfeld, der spatere Konig MaxI.
von Bayern, war von Haus aus nicht fiir die Regierung bestimmt. Sein ilterer Bruder war
Herzog von Zweibriicken, aber er starb 1795. An seine Stelle als Pfalzgraf riickte nun der
bisherige Oberst Max Josef; das Herzogtum war inzwischen in den kriegerischen Wirren
untergegangen.

Geboren ist dessen Erstgeborener, der spitere Konig LudwigI. von Bayern, am 25. August
1786, also am Fest des franzdsischen Nationalheiligen, des Konigs Ludwigs IX. von Frank-
reich. Darum erhielt er den Tauf- und Rufnamen Ludwig und als (ersten) Paten den Konig
Ludwig XVI. Die feierliche Taufe fand am 14. September in (Alt-)St. Peter zu Straflburg statt.
Der Pate aus Paris hatte dazu ein Bukett von herrlichen Edelsteinen und ein Oberstenpatent
geschickt, mit dem ein Jahresgehalt von 20000 Gulden verbunden war. Eine militirische
Laufbahn in franzésischen Diensten war ihm vorgezeichnet. Der militirischen Herkunft
entsprechend wurde Ludwig hart, ja spartanisch erzogen. Das Schicksal tat ein iibriges. Denn
die Hinrichtung seines koniglichen Paten 1793 muff den empfindsamen Knaben schwer
getroffen haben, desgleichen die Beschiefung der Mannheimer Residenz durch die Franzosen
kurz vor Weihnachten 1794, wobei sich die Mutter im kalten Keller und auf der Flucht eine
Erkiltung zuzog, an deren Folgen sie 1796 starb.

Den Verlust der Mutter, dieser durchaus deutsch empfindenden Prinzessin Auguste
Wilhelmine Maria von Hessen-Darmstadt, einer iiberaus feinsinnigen Frau, hat Ludwig nie
ganz iiberwunden. Die Sehnsucht nach ihr findet Ausdruck in einem Gedicht, das er als reifer
Mann schrieb; er spricht darin von ihr als »der besten (Mutter), die’s gab, die unvergeflich mir
ist«. Von hier aus ist psychologisch vielleicht — allerdings nur zu einem Teil - seine stindige
Suche nach dem Frauenideal zu verstehen, die sein Leben, allerdings auch irrlichternd,
durchzieht.

Seine Mutter, eine tief religiése Protestantin?’, trug alle Sorge um des Knaben Erziehung.
Bestimmend wurde fiir sie folgendes Erlebnis: sie horte einmal in Mannheim eine Predigt des
dortigen Hofpredigers Josef Anton Sambuga. Davon war sie so beeindruckt, dafl sie diesen
Geistlichen zum Erzieher ihres Sohnes haben wollte. In ihrem Testament vor ihrem frithen
Tod gab sie deswegen als ihren letzten Willen kund, dafl Sambuga Ludwigs Erzieher werden
sollte.

Diese Entscheidung, die ihr Gatte respektierte, darf als eine giitige Fiigung betrachtet
werden. Denn Sambuga, Sohn eines eingewanderten Italieners, ab 1797 fiir sechs Jahre

19 An Biographien iiber Ludwigl. wurden (zusitzlich zu Archivstudien im Miinchener Hauptstaatsar-
chiv) beniitzt: Johann Nepomuk Sepp, Ludwig Augustus, Konig von Bayern und das Zeitalter der
Wiedergeburt der Kiinste, Miinchen ?1903. — Hans RemeLsacH, Ludwigl. Kénig von Bayern, mit
besonderer Beriicksichtigung seiner Kunstschpfungen, in: Vaterlindische Geschichte Bd. 1, Miinchen
o.]. (bietet viele Daten und Details aus dem Leben Ludwigs). — Heinz GoLLwrTzER, Ludwigl. von
Bayern. Eine politische Biographie, Miinchen 1986.

20 In der damaligen Miinchener Amtsprache wurden alle Angehérigen jedweden reformatorischen
Bekenntnisses offiziell als Protestanten bezeichnet.



64 FRUMENTIUS RENNER

Ludwigs Religionslehrer und Erzieher, gewann das Vertrauen des elfjahrigen Knaben, der

schon ziemlich antiklerikal infiziert war und vermochte prigend auf seinen Schiiler zu wirken,

wihrend der Einfluf und die Erziehungsarbeit des weltlichen Erziehers Josef von Kirschbaum

ghne solchen Tiefgang blieb. Jedoch vermittelte dieser Lehrer Ludwig ein hohes Verstindnis
er Kunst.

Sambuga war sich bewuflt, dafl er einen kiinftigen Fiirsten zu bilden und zu unterweisen
hatte. Max Spindler charakterisierte Sambugas Erziehertitigkeit an Ludwig folgendermafien:
»Sambuga ging iiber die religiose Unterweisung hinaus, lehrte den Knaben Abstand nehmen
von seiner Umgebung und der Scheinwelt der Hofe und richtete vor ihm das Ideal eines
selbstindigen, aufgeklirten, nur Gott und seinem Gewissen verantwortlichen, christlich-
patriarchalischen Herrschers auf«?!.

Fiir das gute Verhiltnis zwischen Erzieher und Zégling und fiir Ludwigs tiefe Dankbarkeit
noch Jahre danach zeugt die Tatsache, dafl sich der 29jihrige Kronprinz im Juni 1815, als
Sambuga in Nymphenburg starb und aufgebahrt wurde, von Miinchen aus dorthin begab und
sich mit einem Kuf} auf die Stirn des Toten von seinem Erzieher verabschiedete.

Ein nicht unbedeutendes Verdienst Sambugas war es schlieflich, dafl er den Kronprinzen
seinem Freund, dem Ex-Jesuiten Professor Johann Michael Sailer in Landshut, empfahl, als
sein bisheriger Schiitzling 1803 — gerade im Jahr der groflen Sikularisation — auf die
Universitit ging. Sailer war Sambugas Freund und sollte noch tieferen Einfluff auf den
Kronprinzen gewinnen, obwohl Ludwig nur drei Monate in Landshut weilte.

Sailer war Theologieprofessor, las aber auch ein Kolleg fiir Horer aller Fakultiten und
konnte einen Besuch und eine anhingliche Horerschaft aufweisen wie etwa in unserer Zeit
Romano Guardini in Miinchen. Sailer war damals geradezu das Idol der Studenten. Sie
begleiteten ihn nach der Vorlesung nach Hause, indem sie paarweise in Prozession hinter ihm
herschritten. Am Hause angekommen verabschiedete man sich mit gegenseitiger Verneigung.
Solches Ehrengeleitet erhielt nur Sailer, kein anderer Professor.

Sailer war den Studenten wie ein Vater. Sie konnten jederzeit zu ihm kommen, allein oder
in Gruppen. Er war fiir sie da. Dem Kronprinzen gab er ein Sonderkolleg iiber die Kunst des
Regierens und am Samstagnachmittag Schriftauslegung. Es konnte nicht anders sein, als daff
Ludwig wie seine Mitstudenten der Faszination dieses einzigartigen Mannes erlag. Sailers
Einflufl war so tiefgreifend, dal Ludwig spiter bekannte, er habe in Landshut begonnen, ein
inneres Leben zu fiihren. Sailer blieb ihm zeitlebens Freund und Berater, ja auch des Konigs
Gewissen. Da der Vater dem Kronprinzen Ludwig zeitlebens fremd blieb, haben Sambuga
und Sailer ihm gewissermaflen den Vater ersetzt.

Montgelas mufl schon bald gewittert haben, daff ihm im Kronprinzen ein ernstzunehmen-
der Rivale erstand. Moglicherweise versuchte er, ihn kaltzustellen. Er schickte nimlich den
zwanzigjihrigen Ludwig 1806 nach Paris — in die Hohle des Léwen. Doch der sonst so
impulsive und leicht erregbare Mann hielt sich sehr zuriick. Ludwig beteiligte sich in der Folge
als Kommandierender an militirischen Operationen auf der Seite Napoleons. Um 1810 mufl er
sich Napoleons Antipathie zugezogen haben, da dieser den Ausspruch getan haben soll, er
werde den jungen Bayern noch fiisilieren lassen.

Zunehmend war Ludwig dariiber verdrossen, daf} eigentlich Montgelas anstatt seines
Vaters regierte. Mit Montgelas’ Kirchenpolitik konnte Ludwig keinesfalls einverstanden sein.
Der Kronprinz ging diesbeziiglich gelegentlich eigene Wege. Als beispielsweise das Land
Salzburg (bis 1815) an Bayern kam, wurden die beiden Benediktinerstifte St. Peter in Salzburg
und Michaelbeuern zwar nicht férmlich aufgehoben, aber durch das Verbot der Aufnahme

21 SeinpLER. — Vgl. die weniger giinstige, wohl auch weniger gerechte Beurteilung Sambugas bei
GoLLWITZER 92-94.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 65

von Kandidaten auf den Aussterbeetat gesetzt. Da griff der Kronprinz, anscheinend gelegent-
lich eines Besuches, ein und hob das Verbot kurzerhand auf. Er schrieb noch Jahrzehnte spiter
dariiber an Abt Bonifaz Wimmer in St. Vincent/USA: »Daf} ich bereits schon frithe Vorliebe
fiir die Benediktiner, fiir diesen vorziiglich verdienten Orden um Religion und Wissenschaft
zugleich, hatte, ist bekannt«22,

Daf} der Kronprinz im Zusammenhang mit den Konkordatsverhandlungen mit Montgelas
in offenen Konflikt geraten mufite, war vorauszusehen. Am 2.Februar 1817 war es dann
soweit. Ludwig stiirzte zusammen mit dem Minister von Zentner und dem Fiirsten Wrede den
allmichtigen Montgelas, der ein paar Ministerien bisher in seiner Hand gehabt hatte. Jetzt war
der Weg fiir eine neue Verfassung frei, die auch auf kirchlichem Gebiet den neuen Verhiltnis-
sen Rechnung trug und auch die neueingegliederten Protestanten beriicksichtigte.

Bayern war vor der territorialen Neuordnung, die 1815 ihren Abschluff fand, ein rein
katholisches Land gewesen. Erst 1801 hatte beispielsweise in Miinchen der erste Protestant auf
Veranlassung des Kurfiirsten (bzw. Montgelas’) das Biirgerrecht erhalten, und zwar gegen den
Widerstand des Magistrats. Der Staat wachte dazumal allenthalben noch wie ein Zuchtmeister
tiber die Ausiibung der Religion. In Miinchen konnte es noch im ganzen 18.]Jahrhundert
geschehen, dafl der Gendarm jemanden, der beim Angelusliuten nicht sogleich auf der Strafle
niederkniete und betete, zur Rechenschaft zog?.

In dem 1817 mit dem Heiligen Stuhl geschlossenen Konkordat wurde vor allem vereinbart,
dafl die bisherigen Bischofssitze, die ja gleichfalls in Gefahr gewesen waren, erhalten blieben
und dafl die Bischéfe samt ihrem Domkapitel vom Staat besoldet wurden — als Restitution fiir
die Enteignung der Hochstifte. Beziiglich der Monasterien wurde »die Wiederherstellung
einiger Kloster (aliquot monasteria) fiir Unterricht, Seelsorge und Krankenpflege« vorge-
sehen.

Die Formulierung »aliquot monasteria« war duflerst vage und unbestimmt gehalten?*, und
der Minister Armannsperg dachte im Traum nicht daran, mit einer Verwirklichung der Zusage
ernst zu machen. Auflerdem glaubten die Minister das Heft fest in der Hand zu haben. Den
Kronprinzen hielten sie fiir unfihig zu regieren und fiihlten sich sicher in ihrer Position.
Damit war es mit dem Tod des Konigs MaxI. im Oktober 1825 augenblicklich aus.

Sieben Tage nach dem Tod des Vaters leistete Ludwig am 19. Oktober 1825 den Eid auf die
Verfassung und sagte dazu: »Dasjenige, was der von Mir gesprochene Eid als Kénig ... Mir
auferlegt, zu erfiillen, habe ich den besten Willen.« Ludwig wufite, was auf ihn zukam. Er war
auf sein hohes Amt vorbereitet wie kaum ein anderer Herrscher seiner Zeit und gedachte, es
verantwortungsvoll anzugehen. Dank einer ausgezeichneten Allgemeinbildung und seiner
trefflichen Charakter- und Geistesanlagen war er imstande, das Wohl von Volk und Land auf
allen Gebieten tatkriftig zu fordern. Als Grundsiulen des Staatswohles erschienen ihm die
Religion, die Kunst und die Wissenschaft, und er war entschlossen, mit allen Kriften auf
diesem Fundament ein neues Bayern aufzubauen. So begann der Thronwechsel vor allem fiir

22 Willibald MaTHAsER, Konig Ludwigl. von Bayern und die Griindung der ersten bayerischen
Benediktinerabtei in Nordamerika, in: SM OSB 43, 1925, 181.

23 Die Regierung Montgelas” und die Aufklirer iiberhaupt trugen allerdings dann Sorge dafiir, daff die
religiosen Betitigungen aus der Offentlichkeit verschwanden. So wurden vor allem die Wallfahrten
verboten. Dennoch war es noch zu Beginn unseres Jahrhunderts bei den alten Miinchenern Brauch, daf8
sie morgens, wenn sie auf dem Weg zur Arbeit an der Mariensiule vorbeikamen, sich auf die um sie
herumgefiihrten Kniebinke knieten und beteten. Lenin hat das wihrend seines Miinchener Studienaufent-
halts (nach 1900) beobachtet und soll gesagt haben: »Das Schicksal Europas wird sich an der Mariensiule
in Miinchen entscheidens.

24 Der Ausdruck aliquot monasteria wire sinngemifl zu iibersetzen: »manche, verschiedene Kloster«.
Eine prizisere Formulierung konnte wohl nicht ausgehandelt werden.



66 FRUMENTIUS RENNER

das Kabinett mit einer gewaltigen Uberraschung. Bayern hatte jetzt tatsichlich einen Kénig
und einen, der wirklich zu regieren gesonnen und befihigt war.

2. Konig Ludwig als Restaurator der Kloster

Mit Ludwigs Thronbesteigung ging ein energisch-frischer Wind durch Miinchens Ministe-
rien und Amtsstuben. Der vermeintliche unfihige Herrscher begann sogleich mit einem
groflen Sparprogramm, um die zerriitteten Staatsfinanzen zu sanieren, und hatte schon bald
greifbare Erfolge aufzuweisen. Sein grofler Plan oder Traum aber war, Miinchen zum
Kulturzentrum des Landes zu machen. Daher verlegte er schon 1826 die Universitit des
Landes, die in Landshut war, in die Hauptstadt, obgleich er erst 1835 mit einem Neubau
beginnen konnte.

Zielsicher griff Konig Ludwig auch die Klosterrestauration auf. Noch in seinem ersten
Regierungsjahr errichtete er eine eigene Sektion im Innenministerium unter dem Titel
»Oberster Kirchen- und Schulrat«. Das war der Vorliufer des Kultusministeriums. Der
liberale Innenminister mufite zusehen, wie ihm durch diese Neuerung die Kompetenz in
einer Sache aus der Hand genommen wurde, wo er bisher mit seiner Verschleppungstaktik
erfolgreich operiert hatte. Zum Vorstand der neuen Sektion berief der Konig einen Freund
und ehemaligen Studiengenossen in Landshut, Eduard von Schenk, der dann zu gegebener
Zeit auch das Innenministerium erhalten sollte. Schenk wurde schon bald des Konigs
treuester Helfer in Sachen Klostererneuerung, allerdings zunichst noch behindert durch
Armannsperg, vielleicht auch durch anfingliches eigenes Widerstreben.

Freilich sah man von dem, was sich hier im Stillen anbahnte, nach auflen nichts. Kirchlich
gesinnte Kreise erwarteten sehnlichst die Wiederbelebung von Klostern, sahen sich aber
immer wieder enttiuscht und zweifelten am guten Willen des Konigs: P. Placidus Braun von
St. Ulrich und Afra in Augsburg klagte gegeniiber dem Bischof Thomas Gregor Ziegler von
Linz, einem ehemaligen Benediktiner von Wiblingen, am 28. Dezember 1828: »Mit dem
Errichten einiger Kloster will es in unserem Kénigreich nicht vorangehen. Es fehlt an Fonds
und niemand hilft. In Augsburg hat man zwei Frauenkldster wieder erstehen lassen, aber
niemand will Beitrige liefern zu ihrer Ernihrung. Metten sollte erstehen. Aber ohne hinling-
liche Gebiude, ohne Fond. Von Ottobeuren ist alles still. Der Plan mit St.Stephan wird
ebenso zunichte werden. Nolite confidere in principibus«?! Etwas spiter schrieb derselbe
P. Placidus: »Der Kénig scheint Kloster zu wollen, die Liberalen wollen keine und werden
dem Entstehen derselben feierlich widersprechen«?,

Ein Hoffnungsschimmer mochte es fiir P.Placidus Braun sein, dafl in Augsburg am
19. September 1828 die Kloster Maria Stern (Franziskanerinnen) und St. Ursula (Dominika-
nerinnen) wiedererrichtet wurden, was nach Schenks Bericht an den Konig alle Katholiken
Augsburgs mit Freude erfiillt habe und auch von den Protestanten gebilligt werde?”. Hier
handelte es sich allerdings um Aussterbekldster, die noch nicht veriauflert waren und in
denen die alten Klosterfrauen noch lebten.

Johann Michael Sailer vor allem ermahnte den Kénig mehrfach, Kléster wiedererstehen
zu lassen. Er wies darauf hin, da andernfalls Gefahr bestehe, daf der Kénig der Exkommu-

25 P. Placidus SatriEr, Die Wiederherstellung des Benediktinerordens durch Kénig Ludwigl. von
Bayern, Bd. 1: Die Restaurationsarbeit in der Zeit Eduard von Schenks (SM OSB Ergh. 7), Miinchen 1931,
106; es verdient Beachtung, dafl Braun schon 1828 von den Projekten Metten und St. Stephan in Augsburg
sowie Ottobeuren spricht, Projekte, die ja bald, und zwar als erste in Angriff genommen werden sollten,
wihrend in halbamtlichen Verlautbarungen in den folgenden Jahren meist andere Orte ventiliert wurden.
26 Ebda.

27 SaTTLER 106 Anm. 1.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 67

nikation verfalle, da Bayern Kirchengut geraubt und sich im Konkordat zur Restitution
verpflichtet habe.

Ohne grofies Aufsehen ging indes die Wiederbelebung des Kapuzinerordens vor sich. Es
lebten ja noch einige Mitglieder in ihren sikularisierten kleinen Klostern. Der Konig berief sie
schon 1827 erneut, und zwar als Seelsorgeorden — im Einklang mit dem Konkordat, wogegen
die liberalen Kabinettsmitglieder und die Abgeordnetenkammer keinen Einspruch erheben
konnten. Die Franziskaner wollte der Konig wieder haben, und zwar aus Dankbarkeit. Hatte
sich doch der Franziskaner Wilhelm von Ockham in Miinchen im Kampf Kaiser Ludwigs von
Bayern mit dem Papst nachdriicklich auf die Seite des Kaisers gestellt.

Als Krankenschwestern berief Ludwig 1832 Vinzentinerinnen aus Straflburg. Wie sehr
Ludwig das Ideal der Barmherzigen Schwestern erfafit hatte, und es ihm keineswegs um blofle
Krankenpflegerinnen ging, dokumentiert sein 1844 in »Sion« veréffentlichtes Gedicht auf die
Barmherzigen Schwestern, das folgendermafien anhebt: »Engel, die im irdischen Gefilde/Nur
allein dem Wohl der Menschen leben,/Giite sind sie, sie sind Liebe, Milde,/Haben sich den
Leidenden gegeben?.«

Entschieden lehnte der Monarch Jesuiten ab: »Nie war ich fiir Jesuiten, obgleich mein sehr
verehrter Lehrer Sambuga sich zu ihnen neigte; ich kenne die Geschichte zu gut, und offen
sind gegen alle Seiten meine Augen, ich bin wachsam, schrieb er in einem Brief an Schenk.
Die »Ordenspolitik« der Jesuiten war dem Kénig verdichtig, ebenso ihr angeblich mangelnder
Patriotismus. Sehr bedauerte Ludwig, daf junge bayerische Theologen als Germaniker im
Collegium Romanum in Rom studierten, wo Jesuiten ihre Lehrer waren. Der Konig konnte
das nicht unterbinden, gab aber Anweisungen, man solle jedem abraten, dort seine Studien zu
machen. Ob Ludwig nicht zu sehr dem Schlagwort Jesuitismus, das damals in der Jesuiten-
kampagne kursierte, erlegen ist? Auch die Redemptoristen lehnte der Kénig ab. Unter dem
Minister Abel wurden sie spiter als Wallfahrtspriester nach Altotting berufen, aber darauf
beschrinkt. Hingegen wurden die Augustiner-Eremiten in Miinnerstadt und Wiirzburg in
diesen ihren Klostern wieder neu belebt, wo sie zuvor aussterben sollten?.

Nicht zu iibersehen ist, daff Ludwig die Klosterrestauration vollig aus dem Blickwinkel
seines monarchischen Staatskirchentum anging. So wollte er genau wie andere Herrscher vor
ihm und sein Minister Armannsperg nur »beschrinkte«, also zeitliche, Geliibde in den
glgstem. Erst ab 40 Jahren und von Ordenspriestern sollten ewige Geliibde abgelegt werden

tirfen.

Was die Wiedereroffnung von Benediktinerklostern betraf, so erhoben sich hier fast
uniiberwindliche Schwierigkeiten: Wo waren unter tragbaren Bedingungen entsprechende
Gebiulichkeiten zu bekommen, in der eine Klostergemeinschaft leben und den Bildungsauf-
trag einer hoheren Schule mit Internat ausfiihren konnte, die also die nétigen Schul- und
Internatsgebiude einschlossen? Wo sollten die Geldmittel oder sonstigen Subsistenzmittel,
also Einnahmequellen, letztlich eine Dotation in einer Kapitalanlage oder eine andere Aus-
gangsgrundlage beschafft werden? Und die letzte Frage: Woher waren wieder Ménche zu
bekommen?

Als wieder zu besiedelnde der aufgehobenen Kldster fielen — soweit nach auflen bekannt

28 Text aller sieben Strophen bei SaTTLER 177.

29 Es konnte hier nur ein summarischer Uberblick gegeben werden. Zu erwihnen wire vor allem auch
die Neugriindung der Armen Schulschwestern durch Karoline Gerhardinger (Sr. M. Theresia von Jesus,
1986 seliggesprochen). Koénig Ludwig genehmigte sie 1833. Die Genossenschaft verbreitete sich in
wenigen Jahrzehnten in ganz Deutschland, England und den USA. — Schon 1827 wurde auch das
Franziskanerinnenkloster in Dillingen wiederbelebt, das 1853 im wiirttembergischen Oggelsbeuren bei
Ehingen/Donau eine Filiale errichtete, die dann 1860 als neues Mutterhaus im Dominikanerinnenkloster
in Sieflen eine rasche Bliite erleben sollte.



68 FRUMENTIUS RENNER

wurde — in die engere Wahl: Scheyern, Ettal, das Schottenkloster in Regensburg (das noch von
schottischen Ménchen bewohnt war), Ensdorf, Weltenburg, Speyer und Michelsfeld. Der
Augsburger Bischof Ignatius Albert von Riegg, ein gebiirtiger Landsberger, plidierte fiir
Wessobrunn, offensichtlich aus Lokalpatriotismus, denn Wessobrunn hatte ja bis 1803, also
bis vor kurzem, Landsbergs Stadtpfarrei Marii Himmelfahrt als inkorporierte Pfarrei innege-
habt. Johann Michael Sailer schlug die Griindung eines Zentralklosters jesuitischen Musters
vor, von dem andere abhingig sein sollten.

Da zeichnete sich unversehens eine Losung ab: Geradezu wie ein Deus ex machina trat ein
Freund Konig Ludwigs 1826 in Erscheinung, ein Herr Johann von Pronath, derzeitiger
Besitzer des Klosters Metten, der das alte Klostergebiude aufgekauft und restauriert hatte mit
der Absicht, es womdglich fiir klosterliche Zwecke zu erhalten. Er bot nun das Konventsge-
biude (ohne weitere Gebiudeteile) dem Konig unentgeltlich fiir die Neubesiedlung an, und
der Landesherr entschied, das erste neu zu errichtende Kloster solle Metten sein .

Nun blieb noch die schwierige Frage des Personals®'. 1827 konnten in Bayern noch 293
ehemalige Benediktiner erfafit werden. Davon erklirten sich auf eine Anfrage durch das
jeweilige Ordinariat ganze elf Exbenediktiner vorbehaltlos zum Wiedereintritt bereit, die
grofiere Anzahl zum Eintritt in ihr einstiges Kloster, da sich die Benediktiner gemifl der
Stabilitit nur an ihr eigenes Kloster gebunden fiihlten. (Ubrigens traten nachtriglich bis 1841
weitere Exbenediktiner ein.)

Die Regierung des Unterdonaukreises fafite das Ergebnis der Erhebungen von 1827
folgendermaflen zusammen: »Bei Wiederherstellung des Benediktinerordens ist auf dessen
noch lebende Mitglieder nicht zu rechnen. Die meisten sind alt und gebrechlich, haben sich an
eigenen Haushalt gewShnt, haben die Versorgung von Angehérigen iibernommen oder stehen
als Professoren, Pfarrer, in amtlichen Verhiltnissen, worin sie fiir Seelsorge und Schule mehr
als im Kloster leisten zu kénnen glauben«?2. Das war eine richtige Beurteilung der damaligen
Situation.

Fiir die fritheren Monche stellte sich selbstverstindlich auch die Frage, ob sie ihrem
Gewissen nach zum Wiedereintritt verpflichtet waren. Eine diesbeziigliche Anfrage an den
Nuntius in Miinchen wurde dahin beantwortet: nicht verpflichtet, aber dringend angeraten.
Die Stimmung, die Vorbehalte und Bedenken der Exbenediktiner fafite der gelehrte und
begeisterte P.Placidus Braun von St.Ulrich und Afra in Augsburg in die Worte: »Diese
Anhinglichkeit an meinen Orden macht mich nicht nur geneigt, in einen kldsterlichen
Verband zu treten, sondern regt mich an, wenn ich je als ein Mann von 71 Jahren noch etwas
soll leisten konnen, keine Miihe, keine Arbeit und keine Last zu scheuen und meine noch
wenigen Lebenstage zu opfern. Dabei erwarte ich aber Kléster, die a) hinlinglich fundiert,
b) nach dem Geist und der Regel des hl. Benedikt wohl geordnet und diszipliniert, c) von allem
dufleren Einflufl auf innerliche Verfassung, Aufnahme, Profession, Wahl der Oberen, Studien
und Lehrart vollkommen unabhingig sind, weil nur so die neuen Individuen zum Besten der
Religion, der Erziehung und des Staates wieder wirksam und heilbringend sein konnen. Beim
Aufleben einiger Kloster wiinsche ich nichts Sehnlicheres, als dafl mein vielfaltiges Bestreben

30 Zur Geschichte Mettens und seiner Restauration vgl. Wilhelm Fink, Beitrige zur Geschichte der
bayerischen Benediktinerkongregation. Eine Jubiliumsschrift 1684-1934 (SM OSB Ergh.9), Miinchen
1934, 325-332; vgl. HEMMERLE 143-148. — Angelus STurM, Die Wiedererrichtung der Abtei Metten
(1826-1837), in: Alt und Jung Metten 46, 1979/80, 151-174 (Ndr. der Jubiliumsnummer 1930). - Karl
Bost, Die Wiedererrichtung der Benediktinerabtei Metten 1830 durch die Initiative Konig Ludwigs I. von
Bayern und Bischof Johann Michael Sailers im Geiste der romantisch-christlich-humanistischen Erneue-
rung im bayerischen Vormirz, in: Alt und Jung Metten47, 1980/81, 155-169 und 48, 1981/82, 8-31.
31 Vgl. SATTLER 40-69.

32 SatTLER 40f.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 69

fiir die Wiederherstellung des Klosters St. Ulrich und Afra durch S. Majestit bei gegenwirtig
giinstigem Zeitpunkte huldvoll verwirklicht werde«*3.

Die Erfahrungen der aus ihren Klostern Vertriebenen waren zu bitter, als dafl sie ihren
Argwohn beiseite schieben konnten. Unvergefilich mochte ihnen allen das Geschick des
Wiblinger Konventes sein, fiir dessen Fortbestand ihr Mitbruder P. Gregor Thomas Ziegler,
damals Theologieprofessor in Wien, spiter Bischof von Linz, sich bei Kaiser Franz eingesetzt
und erreicht hatte, daff der Konvent 1809 die Abtei Tyniec bei Krakau zugewiesen erhielt;
aber er wurde 1815 auch dort vertrieben.

Und wenn die sikularisierten Benediktiner auf ihr Alter und teilweise mangelhafte
Gesundheit hinwiesen, ist das in vielen Fillen véllig zu Recht geschehen. Denn die Menschen
waren damals, zumal jene, die die schweren Hungers- und Notzeiten durchgemacht hatten,
schneller alt, verbraucht und krank als heute. Selbst ein Goethe wurde bei seinem 50. Geburts-
tag als »der edle Greis« apostrophiert. Die jiingsten der Sikularisierten waren im Jahr 1827
wenigstens 50 bis 52 Jahre alt. Diese waren iibrigens duflerst wenige, denn die Aufnahme in die
Klster war in den letzten Jahren vor der Sikularisation zum Teil von den Klostern selbst der
unsicheren Verhiltnisse wegen gedrosselt worden. Auflerdem waren diese Jahrginge bei der
Sikularisation noch zu wenig im klésterlichen Leben verwurzelt gewesen, als daf sie jetzt, auf
sich gestellt, eine ersprieiliche Aufbauarbeit in einem neu zu belebenden Kloster hitten leisten
konnen. Die ilteren aber hatten grofienteils selbst bei bestem Willen weder die geistige noch
die erforderliche physische Kraft fiir solch groffle Aufgaben. Um es deutlich zu sagen: Ein
Restaurationskloster konnte nun einmal kein Altersheim sein. Man sollte diesbeziiglich schon
bald mit alten Klosterfrauen erniichternde Erfahrungen machen. Es brauchte vollwertige
Krifte. Wiirden sie kommmen?

In Metten also wollte man einen Anfang wagen, der Konig wollte es so. Herr von Pronath
schenkte das Konventgebiude, in dem zunichst fiir sieben Monche Platz geschaffen wurde.
Zwei Alt-Benediktiner meldeten sich zum Eintritt, der bisherige Stadtpfarrer Ildefons
Nebauer von Deggendorf, Konventuale von Andechs, sodann P. Romuald Raith, Pfarrer in
Oberwinkling bei Bogen.

Die allgemeines Aufsehen erregende Wiedererdffnung Mettens wurde festgesetzt auf den
Pfingstdienstag, 1.Juni 1830. Bischof Sailer hielt feierliches Pontifikalamt, die beiden Patres
erneuerten ihre Geliibde; Nebauer wurde als vorldufiger Prior eingesetzt. Die Staatsregierung
war vertreten durch den Regierungsprisidenten Josef Frh. von Mulzer. An der Feier nahmen
bereits 5 neue Kandidaten teil: 2 Priester, 2 Priesternovizen und ein Briiderkandidat. Ein
verheiflungsvoller Beginn, aber damit war das neubezogene Kloster schon voll. Und die
Armut war so groff, daf der neue Konvent nicht einmal das Festessen bezahlen konnte. Da
sprang hilfsbereit von Pronath ein. Selbstverstindlich fehlte in den folgenden Monaten nicht
mifitonige Begleitmusik, auch seitens der Regierung: Erschwerung des Eintritts und dhnliches
mehr. Schlieflich dachte der Konig in den folgenden Jahren daran, Metten zugunsten einer
anderen Neugriindung, nimlich St.Stephans in Augsburg, in seiner Selbstindigkeit zu
beschneiden. Dank der Fiirsprache des beim Kénig geschitzten Ex-Benediktiners Amand
Hocker (Oberaltaich) verstand sich jedoch der Monarch zu einer Anderung, wenn Metten
eine Lateinschule aufmache. Das geschah 1832.

Eigenartigerweise brachte diese fiir das Kloster problematische Entscheidung des Jahres
1832, da es sehr mangelhaft dotiert mit seiner Existenz rang, eine Wende. Es traten namlich
jetzt vier tiichtige Priester ein, von denen drei Bedeutendes leisten sollten: Anton Leifl, der als
P.Rupert Prior und spiter erster Abt von Scheyern wurde, weiter Sebastian Wimmer,
P. Bonifaz Wimmer, der spitere Griinderabt von St. Vincent/USA und Leonhard Scherr, der

33 SATTLER, 49f.



70 FRUMENTIUS RENNER

als Pci Gregor Prior 1837 und 1840 erster Abt von Metten und 1856 Erzbischof von Miinchen
wurde.

Die 1832 mit zwei Klassen begonnene Lateinschule scheint eine Unterbrechung erfahren
zu haben. Auf neuen Wunsch des Kénigs wurde sie 1837 wieder eroffnet. Metten wurde
darauf als selbstindiges Kloster belassen und zur Abtei erhoben, allerdings noch ohne Abt, da
die Zukunft noch nicht geniigend gesichert schien. Als Prior wurde jetzt vom Kénig offiziell
eingesetzt P.Gregor Scherr. Ludwig ernannte ihn drei Jahre spiter zum ersten Abt des
Klosters, MaxII. 1856 zum Erzbischof von Miinchen. 1847 hat Metten das vom Kloster
getragene Gymnasium erffnet, das bis heute floriert (abgesehen von der zeitbedingten
Unterbrechung in den Jahren 1939—46), eine Schule samt Internat (Seminar), die in echt
benediktinischem Geist eine Elite von Akademikern, Beamten und Priestern herangebildet
hat.

Metten bedeutete einen Durchbruch, die Uberwindung der Sikularisation in Bayern. Mit
der Wiederherstellung dieses einen Klosters aber konnte sich der Kénig nicht zufrieden geben,
da er es ernst nahm mit der Verantwortung fiir das Volkswohl. Denn die Aufhebung des
Jesuitenordens samt der nachfolgenden Sikularisation hatte, wie schon dargetan, mancherorts
einen erschreckenden Bildungsnotstand heraufbeschworen. Am schlimmsten waren die
Katholiken Augsburgs davon betroffen. Sie hatten nimlich im Zuge der Sikularisation ihr
katholisches Gymnasium am Jesuitenkolleg St.Salvator 1807 verloren. Die »Ex-Jesuiten«
hatten es samt dem Lyzeum und dem Studienseminar St.Josef trotz der Aufhebung ihres
Ordens bis dahin weitergefilhrt. Nun waren diese Studienanstalten dem Volk und den
Biirgern genommen. Augsburg im 16. Jahrhundert noch die zweite Stadt der Welt nach Rom,
bis 1805 freie Reichsstadt, immer noch ein héchst bedeutsames Kulturzentrum, die Stadt
vornehmer Patrizier wie vielleicht kaum eine andere in Deutschland, war nach der Mediatisie-
rung und nach der Verjagung der Ordensleute innerhalb von zehn Jahren zu einer provinziel-
len Garnisonsstadt herabgesunken, da die grofleren Klosterkomplexe restlos in Kasernen oder
Militirdepots umfunktioniert und umgewandelt worden waren. Geblieben waren noch ange-
sehene Patrizierfamilien und die groflartigen Baudenkmiler als klagende Zeugen einer groflen
Vergangenheit.

Das protestantische Gymnasium St. Anna wurde nach 1807 von der Regierung als iiber-
konfessionelles Kénigliches Gymnasium zusammengefafit. Es erhielt einen katholischen
Konrektor und katholischen Religionsunterricht fiir katholische Schiiler. Doch mit dieser
Regelung waren weder die Protestanten und noch weniger die Katholiken zufrieden. Infolge-
dessen ging man 1828 daran, wiederum eine katholische Studienanstalt zu errichten und
Weltgeistlichen zu iibertragen. Da richtete am 1. August 1828 die katholische Biirgerschaft
Augsburgs eine Petition an die Regierung des oberen Donaukreises, es mochte in Augsburg
ein Benediktinerkloster errichtet und diesem die neue Studienanstalt iibertragen werden. Um
allen Widerstand an hoherer Stelle zu brechen, hatte man sich an Bischof Sailer um Vermitt-
lung beim Konig gewandt. Im Zusammenwirken mit dem neuen Innenminister Eduard von
Schenk und dem Regierungsprisidenten Ludwig Fiirst von Ottingen-Wallerstein konnte
Kénig Ludwig dem Plan nihertreten, »bei St. Stephanc, d.h. in den Gebiuden des ehemaligen
Damenstifts St. Stephan, eine Benediktinerabtei samt einem Gymnasium zu errichten. Zum
Gymnasium sollte auch noch ein unvollstindiges Lyzeum, philosophische Hochschule,
kommen. Die Klostergebiude waren zwar als Monturmagazin in Gebrauch, doch sie wurden
fiir den neuen Zweck freigemacht, wihrend die altehrwiirdige Abtei St. Ulrich und Afra, die
fiir die neue Bestimmung pridestiniert gewesen wire, nicht mehr in Frage kommen konnte, da
sie Kaserne geworden war.

Eine Abtei, die ein Gymnasium aufbauen und iibernehmen sollte, wurde also in Augsburg
als dringendes Erfordernis angesehen. Doch da fafite der K&nig einen neuen Gedanken, den



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 71

Gedanken an ein Zentralkloster, wie es Sailer einst vorgeschlagen hatte. In Scheyern sollte es
errichtet werden, dem einstigen Stammsitz der Schyren®. Augsburg, Metten und Ottobeuren
sollten abhingige Priorate dieses Mutterklosters werden. Soweit war das Projekt 1834
gediehen.

Der Kénig ernannte mittlerweile auch den neuen Abt fiir das Mutterkloster, nimlich den
Ex-Benediktiner Barnabas Huber, der mit drei anderen Mitbriidern noch in Ottobeuren,
einem Aussterbekloster, lebte. Auch Bischof Riegg von Augsburg (1824-1836) wurde in die
Angelegenheit eingeschaltet. Nach reiflicher Erwagung inderte aber der Kénig den Plan:
St. Stephan in Augsburg sollte das Mutterkloster werden®, dem die anderen Kléster zuge-
schlagen werden sollten. Da man aber fiir das Gymnasium Lehrer, fiir das Kloster Monche
brauchte, verfiel der Konig auf den Gedanken, Monche mit Lehrbefihigung in Osterreich und
dann auch in der Schweiz fiir den Anfang auszuleihen und anzuwerben.

Das urbenediktinische Bayern, die Bavaria benedictina, mufite also im Ausland um
Ménche betteln, um das Kloster und die Schule in Augsburg erdffnen zu kénnen. Indes hatte
Kénig Ludwig wenig Hemmungen, denn Kaiser Franz von Osterreich war sein Schwager. In
einem sehr freundlichen Schreiben erklirte sich der Kaiser auf Anfrage Ludwigs gern zur
Aushilfe bereit und ermichtigte Bischof Riegg und Abt Huber, die sterreichischen Kloster-
vorstinde diesbeziiglich anzugehen. Gleichzeitig wurden durch die kaiserliche Kanzlei iiber
die Landesprisidenten die Kloster der Donaumonarchie verstindigt. Abt Huber hatte ein
Schreiben an die Gsterreichischen Stifte verfafit und durch Bischof Ziegler von Linz, dem
schon erwihnten ehemaligen Wiblinger Benediktiner, den Klostern zustellen lassen. Die
Antwort aus den Stiften war allerdings nicht sehr ermutigend, etwa nach der Formel »I'll do
my best«. Da traten neue hindernde Umstinde ein: Kaiser Franz I. starb plotzlich am 2. Mirz
1835.

Ferner schien es eigentlich sinnlos, wenn ein lediglich vom Kénig ernannter Abt in die
osterreichischen Kloster kam. Infolgedessen mufite der Auserwihlte zum Abt geweiht wer-
den. Das tat Bischof Riegg am Ostermontag, 20. April 1835, wohlgemerkt ohne jeden Kontakt
mit Rom in dieser Sache, Statt des damals erforderlichen papstlichen Breves verlas man daher
vor der Weihe das kénigliche Ernennungsdekret. Die Weihe fand in katholisch Heilig Kreuz
(in Augsburg) statt, weil die Kirche in St.Stephan zu klein war und Heilig Kreuz auch die
erforderlichen Paramente besaf, die anscheinend sonst nirgends mehr aufzutreiben waren.

Nach Ausfertigung der notigen Briefe und einer Audienz beim Konig machten sich
Bischof Riegg und der neue Abt per Extrapost auf die Osterreich-Reise samt dem bischofli-
chen Sekretir. Zwei Bedienstete saflen auf dem Bock der Kutsche. Sie seien aber nie naf
geworden. Uber Altotting und Passau ging es nach Linz. Bischof Ziegler bot sich als
hilfreichen Vermittler an. Fiir das Reiseprogramm fiir Osterreich und Schweiz waren vom

34 Die Grafen von Scheyern (Schyren) sind die Vorfahren der Wittelsbacher, die ab 1115 in Oberwittels-
bach bei Aichach ihre neue Stammburg bezogen, wo sie verkehrstechnisch weit giinstiger lagen und das
wichtige StraRennetz um Aichach kontrollieren konnten. In Scheyern stifteten sie 1123 ein Benediktiner-
kloster.

35 Vgl. HemmeRLE 44f. — Theodor RorLk, Die Griindung der Benediktinerabtei St. Stephan in Augs-
burg, Sondernummer der Stephania 1985. Hier ist die gesamte Griindungsgeschichte von St.Stephan
quellenmifig erschlossen. Der hier vorliegende Bericht fuflt auf diesem hervorragenden Werk.

36 Die Einsetzung eines Abtes bedurfte damals stets der direkten Bestitigung durch den HI. Stuhl, der
fiir die Weihe ein Mandatum Apostolicum ausstellte; dieses wurde zu Beginn der Abtsbenediktion
feierlich verlesen. Das eigenmichtige Vorgehen des bayerischen Konigs bei der Ernennung des Abtes
Barnabas Huber war ein schwerer Miflgriff und eine Verletzung des Konkordates. Papst Gregor XVI. war
davon tief betroffen, lieR es aber nicht zu einem Zerwiirfnis kommen. Schwer verstindlich ist es, dafl
Bischof Riegg anscheinend bedenkenlos mittat; lediglich vier Tage vor der anberaumten Abtsbenediktion
wandte er sich schriftlich an den Nuntius in Miinchen.



72 FRUMENTIUS RENNER

Konig 60 Tage zu je 50 Gulden, also insgesamt 3000 Gulden veranschlagt. Sie reichten nicht
aus, denn Wien arbeitete sehr schleppend. Mehrmals schien das Projekt zu scheitern.

Indes zeigte sich der neue Kaiser, Franz Ferdinand, am Vorhaben des bayerischen Konigs
interessiert und bot gern Hilfeleistung. Da er die Verhiltnisse in Osterreichs Klostern genau
kannte, vermochte er den bayerischen Abgesandten die Prilaten und Kléster zu benennen, wo
Hilfe zu erwarten war.

Schon im Schottenstift in Wien gelang es, zwei geeignete Konventualen zu gewinnen. Die
Reise fiihrte dann »in rumpeliger Postkutsche und auf staubigen Strafien von friih morgens bis
in die sinkende Nacht hinein«*” nach Raigern bei Briinn (Mahren), wo sich Dr. P. Benedikt
Richter, Rektor des Briinner Gymnasiums, ein iiberaus gelehrter und angesehener Mann, fiir
Augsburg bereit erklirte, der dann in Augsburg vollends Karriere machen sollte. In Melk
wurden zwei Patres gewonnen, in Seitenstetten sogar drei. In Michaelbeuren erinnerte man
sich dankbar daran, daf8 seinerzeit der Kronprinz Ludwig das Kloster vor der Aufhebung
bewahrt hatte, und sagte ihm trotz des kleinen Konventes einen jungen Pater zu. Als
Endergebnis der Osterreich-Reise konnte verbucht werden, dafl man insgesamt 19 Patres mit
Lehrbefahigung fiir St.Stephan gewonnen hatte, darunter einen qualifizierten Rektor des
Gymnasiums (P. Benedikt Richter aus Raigern), den kiinftigen Direktor des Seminars und
Nachfolger P. Richters, P. Amandus Nekham von Seitenstetten, und aus Kremsmiinster den
ersten Prior fiir St. Stephan, P. Ulrich Hartenschneuder.

Die Reise des Bischofs mit Abt Huber in die Schweiz, begonnen am 21.]Juli (1835),
erbrachte noch einen Zuwachs von zwei Patres aus Einsiedeln, nimlich P. Gregor Waibel, den
kiinftigen Prior und Novizenmeister in Ottobeuren, und P.Meinrad Kilin, den ersten
Subprior in St.Stephan in Augsburg. Bischof Riegg machte, da sonst in der Schweiz nichts
weiteres erreicht werden konnte, weil Pfifers und einige andere Kloster zum Aussterben
verurteilt waren (und um 1848 aufgehoben wurden), einen Abstecher nach Freiburg im
Uechtland, wo die Jesuiten ein viel beachtetes Kolleg angefangen hatten, in dem die Jugendli-
chen aus besseren Hausern, auch aus Bayern, Erziehung und Bildung erhielten. Es war dort als
grofle Uberraschung zu erfahren, daff auch Graf Montgelas seinen jiingsten Sohn dorthin
angemeldet hatte®. Der Einblick in die Erziehungsarbeit und Methode der Jesuiten lie Riegg
erkennen, was in Augsburg noch fehlte. Der diesbeziigliche Bericht des Bischofs wurde
Anlaf, dafl das Haus des Magistrats Sabbadini am Stephansplatz dank einer Zustiftung des
Kénigs von 10000 Gulden als Seminar bzw. »Erziehung-Institut« erworben wurde.

Endlich am 5. November 1835 konnte die Abtei St. Stephan in einem feierlichen Amt, das
der Abt Barnabas in Gegenwart des Bischofs und Domkapitels zelebrierte, erdffnet werden.
Zugegen war der Minister des Innern im Auftrag des Konigs, der eben seine Griechenlandreise
zu seinem Sohn Otto vorbereitete, dafiir aber im Juni des folgenden Jahres nach Augsburg zu
Besuch kam. Nach dem Evangelium wurde von einem Domkapitular das pipstliche Breve der
Errichtung der Abtei vom 19. Mai 1835 verlesen. Darauf versprachen der Prior und der ganze
Konlvent dem Bischof »Subjektion«, worauf das Homagium (Huldigung) gegeniiber dem Abt
erfolgte.

»Subjektion« gegeniiber dem Bischof war weder bei einer Abtsbenediktion noch bei einer
Errichtung einer Abtei iiblich, jedoch in diesem besonderen Fall als angebracht erachtet
worden. Auf die Gehorsamsleistung des Konventes erfolgte die Einkleidung von fiinf Novi-

37 RoLce 80.

38 Nach allem, was wir wissen, war Montgelas bis zu seinem Lebensende davon iiberzeugt, dafl er mit
seiner Staatsgriindung einschlieflich der Sikularisation recht gehandelt habe. Dennoch scheint sich in ihm
ein gewisser Wandel im Alter vollzogen zu haben. Man mag vielleicht an den groflen Josef Gérres denken,
der aus einem Jakobiner zum christlichen Vorkimpfer geworden ist.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 73

zen. Es wurde so bei der Eréffnung schon der neue Grund eines eigenen Konventes gelegt.
Fiir den Anfang hatte St. Stephan allerdings einen inhomogenen Konvent. Den Konventualen
sel, so sagte man, nur das eine gemeinsam gewesen, daf} ihnen Bayern véllig fremd war. Es war
ein Risiko; es wurde gewagt — und gewonnen.

St. Stephan wurde vom Konig zum Zentralkloster deklariert, dem Metten und Ottobeuren
als unselbstindige Priorate zugeteilt wurden. Metten biifite also seine Selbstindigkeit zunichst
ein, bis es zwei Jahre spiter dank eines mutigen Briefes des P. Bonifaz Wimmer an den Konig
gelang, dafl dieser seinen Sinn dnderte und zugleich die Dotation von 50000 Gulden, die
zunichst fiir St. Stephan bestimmt war, Metten zukommen lie. Ottobeuren blieb bis 1918
abhingig von St. Stephan. Abt Barnabas verlegte das Noviziat nach Ottobeuren, eine iiberaus
kluge Mafinahme. Der dort eingesetzte Prior, P. Gregor Waibel aus Einsiedeln, bewihrte sich
als Novizenmeister und leistete so einen iiberaus wertvollen Beitrag zum Aufbau des
kiinftigen Konventes von St. Stephan.

Fiir die Katholiken Augsburgs und das schwibische Hinterland wurde das Gymnasium
von St.Stephan ein Segen bis heute, eine iiberaus angesehene Benediktinerschule, in der
Akademiker aller Berufe eine griindliche Ausbildung erhielten. Kénig Ludwig konnte bei
seinem Besuch in St. Stephan am 30. Juni 1836 schon befriedigt seinem Tagebuch anvertrauen:
»Achthalbhundert (= 750) betrage die Schiilerzahl, selbst Protestanten darunter, sagte mir der
Fiirst (Wallerstein)«>®.

Wenn Ludwig auch stindig in feierlichen Schreiben als »grofimichtiger Fiirst« tituliert
wurde, so mufite er gerade bei der Verfolgung seines Planes der Klosterrestauration zur
Geniige seine Grenzen erkennen. Preuflen und Wien beobachteten von Anfang an nicht
gerade wohlwollend seine diesbeziiglichen Vorhaben und verlangten schon bei der Griindung
Mettens argwohnisch eine Erklirung. Der liberale Zeitgeist war entschieden gegen eine
Restauration von Klostern, und die Abgeordnetenkammer lief Sturm, wenn irgendwelche
Aufwendungen in solchem Sinn gemacht werden sollten. Vor allem durften es keine Abteien,
also Benediktinerkldster, und ebensowenig Mendikantenkldster sein.

Was die Mittel anging, war der Konig vollig auf sich gestellt und muflte jedes neue Kloster
aus seiner Privatschatulle finanziell tragen, soweit nicht Hilfe von privater Seite kam wie etwa
in Metten. Selbst bei der Wahl des Ortes, also eines alten Klosters, waren dem Kénig die
Hinde gebunden, wenn sich der derzeitige Besitzer striubte, sein Besitzrecht aufzugeben.
Letzteres war der Fall, als Konig Ludwig 1827 Scheyern als erstes Kloster monastisch
neubeleben wollte. Sein damaliger Plan war noch weiter gespannt. Scheyern sollte das
projektierte Zentralkloster werden, ein Projekt, das der Konig wegen der Widerstinde einige
Jahre ruhen lassen muflte, um es dann in Augsburg einer Verwirklichung niher zu fithren. In
Scheyern wollte er die Gruft der koniglichen Familie haben. Letzterer Plan kam nie zur
Austfithrung. Hingegen gelang es dem Kénig doch noch, allerdings erst 1837, die sehr
herabgekommenen Klostergebaude in die Hand zu bekommen, sie zu restaurieren, selbstver-
stindlich auf eigene Kosten.

Am 30. Mai 1838 erfolgte die Neubesiedlung Scheyerns“ durch Monche aus Metten. Prior
und Pfarrer wurde P. Gregor Scherr, dem zwei Patres zur Seite standen. Zunichst wurde eine
Propstei errichtet, die vier Jahre spiter durch konigliches Dekret vom 18. Marz 1842 zur Abtei
erhoben wurde unter Rupert Leif} als erstem Abt. Der Wille des Stifters ging dahin, dafl das
Kloster alsbald ein Erziehungsinstitut erdffnen solle. Infolgedessen begann man schon 1840
mit zwei Klassen der Lateinschule, denen 20]Jahre spiter zwei und danach noch weitere

39 RoLLE 104.
40 Vgl. HEMMERLE 273282, bes. 276-278.



74 FRUMENTIUS RENNER

Klassen angefiigt wurden. Auch wurde anschliefend ein erzbischofliches Knabenseminar
hierher verlegt*!.

Als nichstes Kloster lieff der Konig Weltenburg*?, das ilteste Kloster Altbayerns, gegriin-
det um 620 von Luxeuil (in den Vogesen) aus, das wohl anfinglich nur als monastische Zelle
gegriindet worden war, wieder besiedeln, und zwar durch Ménche von Metten, dem das neue
Weltenburg durch konigliches Dekret vom 25. August 1842 als Priorat unterstellt wurde.

Das abgelegene Kloster war nach der Sikularisation zunichst zehn Jahre leer gestanden;
1812 war in einem Teil des Konventgebiudes das Pfarramt eingerichtet worden. Konig
Ludwig sitftete eine ansehnliche Summe zum Riickkauf des Briauhauses und der erforderlichen
Liegenschaften. 1913 wurde Weltenburg Abtei, blieb aber ein kleiner Konvent.

Die Krone setzte der Konig seinem Restaurationswerk auf, indem er in seiner Haupt- und
Residenzstadt Miinchen, die nie ein Benediktinerkloster gehabt hatte, ein neues Kloster
St. Bonifaz, samt einer fiinfschiffigen groflartigen Basilika, im italienischen Stil errichten lieff .
Als Architekt wurde mit der Erstellung des ganzen Komplexes der junge Georg Friedrich
Ziebland, der im Auftrag des Konigs ein paar Jahre in Italien Architektur studiert hatte,
beauftragt. 1834 wurde der Grundstein gelegt, 1837 stand die Basilika im Rohbau, mit einer
Grundfliche von 76,4 X 36 m. Die grofle Anlage fand in Miinchen viel Kritik: Ein Kloster und
eine grofie Kirche »so weit auf der Wiesen drauflen<* — heute vom Hauptbahnhof aus die
nichst erreichbare katholische Kirche, allerdings seit der Bombardierung im Zweiten Welt-
kneg nur noch ein kiimmerlicher Uberrest der ersten Pracht, wihrend das Kloster selber weit
weniger unter den Bombenangriffen gelitten hat. Auch der Sarkophag mit der sterblichen
Hiille des generdsen Stifters (1868 in Nizza) in der Siidwestecke der Basilika war durch
Bomben und eingestiirzte Teile demoliert. Daher wurde die Leiche spiter in einen neuen
Sarkophag gebettet. Doch zuriick zur Griindung.

Am 4. November 1850 vermachte der Konig dem neuen Kloster in der Stiftungsurkunde
die Einkiinfte der gleichfalls neu errichteten Pfarrei, sodann 50000 Gulden in Obligationen.
Auflerdem erwarb er das (aufgehobene) Kloster Andechs, um dieses Gut der neuen Abtei als
abhingiges Priorat und eigentliche Dotation zu iibergeben. Fiir Kloster samt Garten und
Basilika hatte der Konig nahezu eine Million Gulden (genau: 995682 Gulden) aus der
Kabinettskasse geopfert.

Nach der Fertigstellung des Klosters im Jahre 1847 stand es noch drei Jahre leer, weil seit
dem Riicktritt des K6nigs im Marz 1848 die von ihm zugesicherten Zuschiisse zunichst nicht
zur Verfiigung standen. Auch fehlten zunichst die Ménche; diese kamen aus Metten,
St. Stephan und Scheyern. Zum ersten Abt wurde vom Kénig am 11. 11. 1850 P. Paulus Birker
aus St. Stephan ernannt. Er konnte indes sich mit seiner iibergrofien Strenge nicht durchsetzen,
wollte er doch die Benediktusregel ohne Riicksicht auf die Klima- und Zeitverhiltnisse
angewandt sehen. Demgemif} gestaltete sich die rigorose Tagesordnung in der neuen Abtei
wie folgt: Nach der Regel beginnt morgens um 3 Uhr die Vigil samt Laudes usw. Das
Friihstiick, das Prandium, gibt es aber erst um 12 Uhr. Bewundernswert, aber nicht nachah-
menswert, war desgleichen, was sein beriihmter Nachfolger, der beriihmte Abt Bonifaz
(Daniel) Haneberg (seit 1854), sich zumutete, vor allem an Fuflmirschen, verbunden mit
emsiger Arbeit und treuer Pflichterfiillung. Er hatte beispielsweise einmal in Andechs zu tun,

41 Das erzbisch. Knabenseminar wurde nach dem Zweiten Weltkrieg nicht mehr weitergefiihrt. Das
Gymnasium und die Realschule befinden sich heute in Pfaffenhofen/Ilm, wo verschiedene Patres
Unterricht erteilen. In Scheyern befindet sich nur noch ein Internat und eine Berufsoberschule im Kloster.
42 Vgl. HEMMERLE 330-335.

43 Vgl. HEmMERLE 169-171 (Lit.!). — Georg Friedrich Ziebland war der erste Protestant, der in Miinchen
mit dem Bau einer katholischen Kirche (samt Kloster) beauftragt wurde.

44 HEeMMERLE 270-272.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 75

betete mit dem dortigen Konvent noch die Komplet (wohl gegen 19.30 Uhr), machte sich
dann zu Fufl auf den Weg nach Miinchen, marschierte durch die Nacht und gelangte
morgens um 3 Uhr zur Vigil im Chor von St. Bonifaz an.

Hatten die bisher neugegriindeten Kloster klugerweise einfach die Satzungen der frii-
heren bayerischen Benediktinerkongregationen iibernommen, so hatte Abt Birker fiir
St. Bonifaz neue Satzungen ausgearbeitet — moglichst ohne Abstriche an der Regula Bene-
dicti. Dieses Experiment konnte aber nicht lange durchgehalten werden.

Was Konig Ludwig vom neuen Kloster seiner Hauptstadt erwartete und erhoffte? Es
sollte eine katholische Studienanstalt und ein Ordensstudium betreiben, und in St. Bonifaz
wollte er seine Grablege haben, die er ja auch erhalten hat. Die Mettener Patres hatten
bisher in Miinchen das Hollandsche Institut (Hollandeum) gefiihrt. Dazu nahm nun
St. Bonifaz auch Lehrtitigkeit am Ludwigs-Gymnasium auf.

Noch ein weiteres Kloster mit Benediktinern zu besetzen gelang dem abgedankten
Ludwigl. im Jahre 1866: Die Englischen Friulein, die sich nach der Sikularisation in
Schiftlarn im Isartal niedergelassen hatten — sie galten nicht als Ordensleute—, zogen nach
Miinchen, wo sie in Nymphenburg ein geeignetes Haus bauten. Es gliickte, Schiftlarn fiir
die Benediktiner zu erwerben. Am 17.Mai 1866 unterzeichnete Ludwigl. die Stiftungsur-
kunde und am 19.Mai Ludwigll. die landesherrliche Genehmigung. Zum ersten Prior
ernannte der Konig den Prior von St.Bonifaz, P. Benedikt Zenetti, den spateren Abt von
St. Bonifaz. Wie nicht anders zu erwarten, wiinschte der Stifter auch in Schiftlarn eine
Unterrichts- und Erziehungsanstalt, die heute als Gymnasium gefiihrt wird.

Insgesamt hat also Konig Ludwigl. anstelle der ehemaligen 19 Benediktinerabteien in
seinem Land acht wieder aufleben lassen. Allein fiir die Erneuerung des Benediktineror-
dens in Bayern hat er insgesamt nahezu zwei Millionen Gulden aus eigenen Mitteln aus-
gegeben. Mit Schiftlarn war aber endgiiltig ein Schluflpunkt gesetzt, denn des 80jihrigen
Konigs Krifte waren am Ende und in Bayern war inzwischen durch die »Nordlichter,
die in die Miinchener Ministerien unter MaxII. Einzug hielten, eine neue Ara heraufgezo-
gen, die klosterfeindlich ausgerichtet war.

Das wurde schon 1856 offenkundig, als das altehrwiirdige Kloster Heilig Kreuz in
Donauwdrth wieder aufleben sollte. Die Stadt hatte alle notigen Gebiulichkeiten vom
Fiirsten von Ottingen-Wallerstein zu diesem Zweck aufgekauft. Das Kloster Metten hatte
sich bereit erklirt, das Griindungspersonal zu stellen. Es fehlte nur noch der Schlufi-
punkt, vielmehr das Startzeichen der kéniglichen Unterschrift. Diese aber blieb aus*. Das
war das Zeichen, daff die Restaurationsira in Bayern vorbei war. Dafl trotzdem zehn
Jahre danach die Wiedererweckung Schiftlarns gelang, schien den Zeitgenossen geradezu
als ein Wunder.

So herrschte in Miinchen gewissermaflen schon vor 1870 so etwas wie Kulturkampf-
stimmung, und es ist nicht von ungefihr, dal der Kulturkampf eigentlich nicht in Berlin
und durch Bismarck inszeniert wurde, sondern durch den bayerischen Ministerprisiden-
ten Johannes Frhr. von Lutz, der durch seinen beriichtigten Kanzelparagraphen in der
sogenannten Lex Lutziana den Grundstein zum Kulturkampf gelegt hat.

Das Restaurationswerk Konig Ludwigs erhielt 1858 seine kirchenrechtliche Vollendung
dadurch, dafl die Kléster, allerdings zunichst ohne St.Stephan, zur Kongregation zusam-
mengeschlossen wurden, zum Teil gegen den Willen von Bischofen. Es wurde einfach die
alte Kongregation, die auf Grund der Bestimmungen des Konzils von Trient 1684 konsti-
tuiert worden war, neu belebt. Dadurch erhielten die Kldster eine organisatorische Ein-
heit, die der Zusammenschluff mit sich brachte, desgleichen einen inneren Halt und eine

45 Vgl. Anton SteicHELE, Das Bistum Augsburg, Augsburg 1872, Bd. 3, 887.



76 FRUMENTIUS RENNER

einheitliche Ausrichtung mittels des Generalkapitels und der Visitationen. Die Kloster waren
damit zugleich simtlich als exemt erklirt, gerade das, was die Bischofe vermieden wissen
wollten, die die Kléster in Abhingigkeit zu halten trachteten.

Anzumerken ist noch, dal Ludwigl. gleichzeitig mit St.Stephan auch zwei ehemalige
Benediktinerinnenkloster erneuerte, nimlich 1835 St.Walburg in Eichstitt* und 1837
Frauenchiemsee*’. Beide Kloster haben Unterrichts- und Erziehungsaufgaben. Sie waren
zuvor Aussterbekloster gewesen.

Die Aussterbekloster — Monchs- wie Nonnenkloster — hatten den Vorteil, daf} die
Klostergebiude samt dem Teil einer Einrichtung einigermafien erhalten blieben, weil sie nicht
entfremdet waren. Aber die Kehrseite bildete, daf} sie Eigentum des Staates waren und blieben,
auch nach der Restauration. Und so liegen zuweilen oft recht eigenartige Besitz- bzw.
Rechtsverhiltnisse bis zum heutigen Tag vor.

Ottobeuren beispielsweise gehért bis auf ein Okonomiegebiude dem Staat, der Konvent
darf aber ohne Mietzins im Klostergebiude wohnen (im Gegensatz zu Weingarten). In
St. Stephan ist das Konventsgebiude Eigentum des Ordens, nicht aber das Schulgebiude samt
Garten, in St. Walburg ist der Staat Eigentiimer des Klosterkomplexes, die Baulast aber trigt
das Kloster, in Frauen-Chiemsee gelang es 1962, mit dem Staat einen Erbbauvertrag abzu-
schlieflen beziiglich des Klostergebaudes — die Kirche gehort dem Staat; der Staat will aber
keine Baulast mittragen, auch nicht Zuschiisse gewihren. Doch die derzeitige tapfere Verwal-
terin gab den Herren im Ministerium zu verstehen, daff ihr Kloster auch Beriicksichtigung
verdiene, wenn fiir die Restauration des ehemaligen Augustiner-Chorherrenstifts Herren-
Chiemsee 36 Mio. DM veranschlagt werden. Giinstiger gestellt waren rechtlich die Klster, die
aus Privatbesitz zuriickgewonnen wurden, wie etwa Neresheim, — unter der Voraussetzung,
dafl die Gebiude einigermafien imstande waren. Fiir die Kirchen muf) der Staat ohnehin die
Baulast ganz oder teilweise tragen.

Eigenartigerweise wurde der Orden der Zisterzienser, der im 18.Jahrhundert so bedeu-
tende Konvente und Kirchen hatte, nicht mehr neu belebt — bis auf einen Anfang in
allerjiingster Zeit, 1985 in Aldersbach. Hingegen hat Ludwigl. das Aussterbekloster der
Zisterzienserinnen von Seligental in Landshut*® 1835 neu belebt mit der Auflage, Schulen zu
iibernehmen. Wie viel hat gerade dieses Kloster in der Midchenbildung und Erziehung
seitdem gewirkt! Es hat auferdem 1955 das ehemalige Kloster in Waldsassen wiedereroffnet,
eine Filiale im Burgenland errichtet und in Siidamerika Midchenmittelschulen groflen Ausma-
fles gegriindet — ein hervorragendes Beispiel fiir die Strahlkraft eines grofien, einsatzfihigen
Konventes, der seinem Ordensideal treu ist. Es hat ja auch aulerdem St. Walburg in Eichstitt
eine Reihe von Niederlassungen in den USA gegriindet.

Im Vorangehenden konnte nur Kénig Ludwigs I. Restaurationsarbeit am Benediktineror-
den aufgezeigt werden. Sein Wirken war erstaunlich weit. In den 23 Jahren seiner Regierungs-
zeit hat er insgesamt 132 kldsterliche Niederlassungen neu belebt, die sich auf 23 Ordensge-
meinschaften verteilen. Welch gewaltiges Restaurationswerk! Es war nicht zuviel gesagt, wenn
er bei seinem Tod in einer offiziellen kirchlichen Verlautbarung der Erzdiézese Miinchen »ein
apostolischer Konig« genannt wurde.

Das religios-kirchliche Restaurationswerk Konig Ludwigs blieb nicht allein auf Bayern
beschrinkt. Die Welt war kleiner geworden. Vor allem ging der Blick vor 150 Jahren hiniiber
in die Neue Welt. Massen von Menschen wanderten aus, Verzweifelte, die in der alten Heimat

46 Berichte und Dokumente zur Restauration des Klosters St. Walburg in Eichstitt: 1836-1896. Fest-
schrift zum 150jahrigen Jubilium der Volksschule St. Walburg, 8-19.

47 Kurzbericht iiber die Restauration von Frauenchiemsee: M. Domitilla Verra OSB, Zur Schulge-
schichte des Inselklosters, in: SM OSB 85, 1974, 571-585, bes. 571-574.

48 Berichte in den Jahresberichten der Schulen des Klosters Seligenthal.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 77

keine Existenz mehr zu erhoffen wagten, auch Abenteurer. Diese Auswanderer konnten nicht
ihrem ungewissen Schicksal und der Isoliertheit iiberlassen werden.

Da war es P. Bonifaz Wimmer aus Metten, der erkannte, dafl auch die Benediktiner
Aufgaben der Auswandererseelsorge wahrzunehmen hitten*®. Er zog 1846 nach Nordame-
rika, begriindete dort mit ein paar Gefihrten das Kloster St. Vincent in Pennsylvania und von
dort aus noch eine Reihe Kloster, die heutige amerikanisch-kassinensische Kongregation
(Klosterverband). Sie ist heute die grofite Kongregation innerhalb der Benediktinischen
Konfoderation, zihlte am 1. Januar 1985 1462 Mitglieder und hat am Aufbau der katholischen
Kirche in den USA einen nicht unbedeutenden Anteil und leistet diesen fortwihrend durch die
grofien Schulen, die mit den grofieren Abteien verbunden sind. Der Anfang des Unterneh-
mens war hart. Konig Ludwig nahm lebhaften Anteil und hat sowohl finanziell wie auch mit
Einsatz seiner Autoritit und seines Ansehens, vor allem in Rom, des 6fteren Hindernisse
beseitigen helfen, die St. Vincent hitten zu Fall bringen konnen.

Nicht nur fiir die Auslandsdeutschen war Ludwig besorgt. Wahrend er die Benediktiner-
kloster ins Leben rief, griindete er 1838 den sogenannten Ludwig-Missionsverein, dem
Beispiel des Lyoner Missionsvereins folgend. Heute ist die »Missio« ein Zweig des grofien
Aachener Missionswerkes.

Schlieflich sind im Rahmen unseres Themas noch andere Verdienste Ludwigs zu erwih-
nen, die auf dem Gebiet der sakralen Architektur liegen. Er hat nicht blof in Miinchen und
Bayern den Kirchenbau und die sakrale Kunst geférdert, sondern gab den Anstoff und die
Mittel zum Ausbau und der Erhaltung altehrwiirdiger Dome. Die Tiirme des Regensburger
Domes hatten noch nicht ihre Helme. Ludwig spendete fiir den Ausbau zweimal 11000 Gul-
den mit der Weisung, beide Tiirme miifiten miteinander angefangen werden. Er stiftete fiinf
Glasfenster fiir die Restauration des Kolner Domes und versuchte die deutschen Fiirsten fiir
die Vollendung des Domes zu gewinnen. Aber das Echo war flau. So wurden Dombauvereine
ins Leben gerufen. Die Katholiken ganz Deutschlands taten sich zusammen. Auf diese Weise
wurde der Dom zu K&ln restauriert und erhielt die Turmhelme. Es ist gewifl nicht abwegig zu
denken, dal das Ulmer Miinster ohne die Anregungen Ludwigs heute noch nicht vollendet
wire, wenngleich das erst nach seinem Tod geschah.

Er war iiberhaupt ein hervorragender Forderer aller Kunstzweige, gerade jener, die bei uns
im Aussterben begriffen waren, wie die Glasmalerei, die Erzgieferei und Freskomalerei.
Freilich war er auch vom Talent seiner Kiinstler abhingig und teilweise auch vom Zeitge-
schmack. Doch stand keiner wie er auf der hohen Warte und wufite Anregungen zu geben,
Weisungen zu erteilen und zu kritisieren. Als beispielsweise der Maler Cornelius sein grofies
Fresko an der Vorderwand der Ludwigskirche in Miinchen vollendet hatte und der K&nig es
besah, habe sein Urteil kurz gelautet: »Malen miifite man konnen!«

Nicht eigentlich ein Verdienst Ludwigs . um die Kirche ist es, sondern eine Ironie der
Geschichte, dafl er den Anstof8 zur Internationalisierung der romischen Kurie gegeben hat.
Der Miinchener Erzbischof Karl August von Reisach hatte sich in den letzten Jahren der
Regierung Ludwigs beim Konig und dem Kabinett mifiliebig gemacht, noch mehr sein
Generalvikar Friedrich Windischmann. Hitte Reisach seinen Generalvikar entlassen, dann
hitten sich die Wogen wieder geglittet. So aber mufite der Erzbischof entfernt werden, und
zwar nach einem kiihn ausgekliigelten Plan, durch Beférderung zum Kurienkardinal mit
Aufenthalt in Rom, um ihn auf diese Weise véllig kaltzustellen. So die hochst vertrauliche
Weisung des Ministers des Auflern von Wallerstein-Ottingen an den bayerischen Gesandten

49 Den Anstof erhielt P. Wimmer von auien. Uber sein Leben und Werk informiert aufier Berichten in
der Mettener Hauszeitschrift »Alt und Jung Metten« ausfiihrlichst Basilius DopPELFELD, Ménchtum und
kirchlicher Heilsdienst. Entstehung und Entwicklung des nordamerikanischen Benediktinertums im
19. Jahrhundert, Miinsterschwarzach 1974.



78 FRUMENTIUS RENNER

von Spaur in Rom am 31.Dezember 1847. Am 20. Februar 1848 stieff der Konig in einem
Privatbrief an den Gesandten nach. Nach langen Verhandlungen® erhielt dieser eine Zusage,
und 1856 wurde Reisach Kardinal, was als grole Auszeichnung Bayerns gefeiert wurde.

Der Papst aber richtete an die Kurie die Anfrage, ob es angingig sei, einen Nicht-Italiener
mit kurialen Amtern zu betrauen. Der Bescheid lautete erwartungsgemifl negativ. Doch der
Papst hielt sich nicht daran; er betraute Reisach mit verschiedenen Amtern, darunter mit den
deutschen Angelegenheiten, schlieflich auch mit der Vorbereitung des I. Vatikanischen Kon-
zils. Daher kommt es, daf} beispielsweise die Vorschlige von Prof. Carl Josef Hefele, des
spiteren Rottenburger Bischofs, maigebend wurden fiir die Konziltagesordnung. Leider starb
Reisach ein paar Monate vor Konzilsbeginn.

»Beharrlich und gerecht, lautete des Kénigs Wahlspruch. Er hat ihn voll bewahrheitet
allein schon in dem, was er zur Wiedererweckung der Kléster in Bayern getan hat. Was er
hierin vollbrachte, hitte kein anderer gewagt, getan noch fertig gebracht. Er war eine sikulare
Personlichkeit, ein Mann voll hochfliegender Pline, die er mit letzter Energie ins Werk setzte
gegen alle Widerstinde; in seinem Wesen war er fromm, aktiv und kirchlich gesinnt, wie man
zu seiner Zeit wohl wenige unter den Politikern und Staatsminnern, noch weniger unter den
Regenten finden konnte.

ITI. Das Restaurationswerk des Theodor Frh. von Cramer-Klett

Wihrend des Kulturkampfes, der in Bayern trotz der hohen antikirchlichen Wogen nach dem
(Ersten) Vatikanischen Konzil gemifigt verlief und schneller abebbte, konnten die bestehen-
den Kloster ungehemmt in ihren bliihenden Klosterschulen wirken und innerlich wachsen.
Neugriindungen waren allerdings véllig unméglich. Dafl es wieder dazu kommen konnte,
bedurfte es eines besonderen Anstofles. Diesen bot 1896 das Missionshaus St. Ottilien, dessen
Mitglieder lingst schon Benediktiner sein wollten, aber nicht durften. Nunmehr nahm sich
ihres Anliegens der Prifekt der Propagandakongregation an, Kardinal Mieczystaw Halka
Ledéchowski, und stellte sich iiber den Nuntius in Miinchen mit seiner ganzen Autoritit
hinter diese Sache. Zugleich aber wufite man in Miinchen, dafl das Auswirtige Amt in Berlin
wegen der Missionstitigkeit der Ottilianer gleichfalls an der Forderung dieses Institutes
interessiert sei, und so geschah es, daf§ St. Ottilien Ende 1896 von der Propagandakongrega-
tion als selbstindiges benediktinisches Priorat (Konventualpriorat) errichtet wurde, wozu das
Ministerium in Miinchen seine Zustimmung erteilte. Damit schien der Bann gebrochen.
Abt Rupert Metzenleitner von Scheyern, der iibrigens als Prises der Bayerischen Kongre-
gation gute Kontakte zu St. Ottilien pflegte, entschlof sich daraufhin im Jahr 1900 mit seinem
Konvent, das ehemalige Kloster Ettal® wiederzubesiedeln. Als man daranging, das alte
Kloster zu erwerben, stellte es sich heraus, dafl dieses kurz zuvor seinen Besitzer gewechselt
hatte und vom protestantischen Baron Theodor von Cramer-Klett aufgekauft worden war.
Fast gegen alle Hoffnung wandte sich der Scheyrer Abt an den neuen Besitzer mit der
Anfrage, ob er bereit wire, diesen Klosterbesitz zu veriuflern, damit dort ein neues Kloster
entstehen kénne. Wider alles Erwarten zeigte sich der Reichsrat von Cramer-Klett bereit und
trat es sogar zu einer geringeren Summe ab, als er es angekauft hatte. Seine Uberlegung war,
wie spiter zu erfahren war, dafl es doch besser wire, dieser Komplex wiirde wieder seiner
alten Bestimmung zuriickgegeben. Ja, Frh. von Cramer-Klett half bei der Wiedereroffnung

50 Ausfiihrliches Material iiber die ganzen Verhandlungen ist zu finden im Bay. HStA Gesandtsch.
Berichte Pipstl. Stuhl 787.
51 HemMERLE 94-100.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 79

grofiziigig aus eigenen Mitteln mit, die teilweise abgebrochenen Klostergebaude zu erginzen
und blieb fortan der grofie Forderer des neuen Klosters. Als ihm dann am 21. Marz 1907 — am
Benediktusfest — ein Erbe geschenkt wurde, betrachtete er das als ein Zeichen des Himmels.
Sein Erstgeborener erhielt den Namen Ludwig Benedikt (+1985) und der Vater lief§ sich noch
im gleichen Jahr in die Katholische Kirche aufnehmen. Er wurde fortan der grofie Forderer
des Benediktinerordens in Bayern®2,

Fiir die Entwicklung Neu-Ettals®® war von monastischer Seite her bedeutsam, dafl man im
bisherigen Prior P. Willibald Wolfsteiner von Seckau®*, einem Beuroner Monch und gebiirti-
gen Miinchener, einen tiichtigen Novizenmeister und Obern bekommen konnte, dem ein paar
Patres aus Scheyern zur Seite standen. Der Ordensschematismus des Jahres 1905 konnte
2Chor- und 7 Briidernovizen verzeichnen. Es kamen also Berufe. 1906 wurde das Kloster
selbstindiges Priorat (Konventualpriorat), und P. Willibald vom Konvent zum Prior gewihlt;
1907 gestattete die bayerische Regierung die Erhebung zur Abtei unter der Bedingung, dafl das
Kloster eine Schule aufmache, was auch geschah. Erster Abt wurde der bisherige Prior, der
durch 26 Jahre den inneren und iufleren Ausbau Ettals leitete. Er starb 1942. Ettals Gymna-
sium ist eine der bliihendsten Klosterschulen und hat Zuzug aus ganz Deutschland. Ettals
Konvent ist gegenwirtig der stirkste unter den Klostern der bayerischen Kongregation mit
58 Monchen (Stand: 1.1. 1985), von denen 30 Priester sind.

Schon sehr bald nach Ettal wagte Scheyern 1904 eine weitere Neugriindung, einen
Neuanfang im alten Benediktinerkloster Plankstetten’ in der Oberpfalz. Von der wirtschaft-
lich-finanziellen Seite her wurde es das Werk des edlen Theodor Frh. von Cramer-Klett. Was
an Gebiuden zum Beginn um Weihnachten 1903 angekauft wurde, wurde fiir einen Kaufpreis
von 144000M erworben. Cramer-Klett zahlte sofort eine erste Rate von 44000 M und half
weiter. Am 12. Januar 1904 erhielt das Priorat Plankstetten die staatliche Anerkennung. Noch
1904 wurden ein Chornovize und vier Briiderkandidaten aufgenommen und eingekleidet.
1917 wurde Plankstetten durch Allerhéchste Entschliefung Konig Ludwigs IIL. zur Abtei
erhoben.

Wenige Jahre nach Plankstetten gedachte Baron von Cramer-Klett auch Wessobrunn*
wieder aufleben zu lassen. Er hatte den ganzen Klosterbesitz an Gebiulichkeiten und
Liegenschaften (Feldern) erworben, vielleicht sogar schon mit dem genannten Fernziel. Er
wandte sich an die Abtei St. Ottilien mit folgendem Plan: Die Abtei solle in den Fiirstentrakt
ihre Philosophische Ordenshochschule verlegen. Doch das erwies sich fiir St. Ottilien nicht als
realisierbar, da die Abtei selber dadurch zu viel Personal hitte nach aufien verlegen miissen.
Auflerdem war ja gegeniiber dem 18. Jahrhundert die Zeit inzwischen eine andere geworden.
Durch die Verkehrserleichterung war alles niher geriickt. So wire eine Wiederbesiedlung
Wessobrunns bei der Nihe Ettals, Andechs und St. Ottilien nicht ratsam gewesen. Der Baron
gab daraufhin, anscheinend beraten vom Missionsbischof Thomas Spreiter (aus St. Ottilien),
1913 die alten Klostergebiulichkeiten den Missionsbenediktinerinnen von Tutzing samt ca.
80 Tagwerk Feldern. Den groflen Gutshof oberhalb Wessobrunn gab er ab 1917 der Erzabtei

52 Eine Biographie schrieb der Sohn: Ludwig Benedikt Frh. voN Cramer-KLETT, Weg und Wirken
eines christlichen Mannes, in: Lebensliufe aus Franken, Band VI 82-97, Wiirzburg 1960; Abdruck in:
Ettaler Mandl53/26, 1974, 101-115.

53 P. Placidus GLASTHANER, Die Wiedererrichtung Ettals im Jahre 1900, in: Ettaler Mandl 54/27 (1975)
88-114.

54 P. Karl Gross, Willibald Wolfsteiner. Monch und Abt 1855-1942, Ettal 1950.

55 HEeMMERLE 223-228. — P. Petrus BAukr, Die Benediktinerabtei Plankstetten in Geschichte und
Gegenwart, Plankstetten/Oberpfalz 1979.

56 HEMMERLE 336-342.



80 FRUMENTIUS RENNER

nominell in Pacht und schenkte ihn ein paar Jahre spiter””. Das Gut war fiir ihn ein nicht
unerheblicher Defizitposten, denn als St. Ottilien es iibernahm, gehérte im grofien Kuhstall
(fiir 100 Kiihe) noch eine einzige Kuh zum Gut.

Im Kriegsjahr 1918 dotierte er mit einer ansehnlichen Geldsumme (die in der folgenden
Inflation ins Nichts zerrann) das bis dahin von St. Stephan abhingige Priorat Ottobeuren, das
auf diese Weise unabhingig und wieder selbstindige Abtei wurde*®. Der Stifter wurde Oblate
von Ottobeuren und gedachte zu Beginn der Naziherrschaft, als das Studium der jungen
Ordensleute an den Universititen problematisch wurde, Ottobeuren eine besondere Rolle
zuzuteilen. In einem Brief an Abt Angelus Kupfer von Ettal schrieb er diesbeziiglich am
5.Januar 1934: »...immerhin wire es vielleicht gut, doch wieder daran zu denken, besonders
nachdem jetzt Dominikaner in Bayern sind, ob man nicht, wie damals (1912/14) in Ettal, an
ein gemeinschaftliches Hausstudium fiir die bayerische Kongregation denken sollte. Der beste
Platz hierfiir wire meines Erachtens (nach) Ottobeuren...«%.

Brennend war Cramer-Klett interessiert, wieder Benediktiner in den Chiemgau zu bekom-
men und das alte Kloster Seeon neu zu besiedeln. Er lieff bei Kardinal Michael von Faulhaber
sondieren, der dem Vorhaben mit Begeisterung zustimmte. Aber es kam nicht zur Realisie-
rung. Aus Rottenbuch, Mallersdorf und anderen wollte der edel gesinnte Mann wieder
Benediktinerkldster errichten lassen®. Zu wenig dachte er in seiner Begeisterung fiir das
Benediktinertum daran, dafl inzwischen auch andere Ordensgenossenschaften aufbliihten,
denen es gleichfalls zu gonnen war, wenn sie geeignete Niederlassungen erwerben konnten.

Feuer und Flamme war Cramer-Klett fiir eine benediktinische Griindung in Island®' (der
HI. Stuhl hatte ein Benediktinerkloster in Nordeuropa gewiinscht). Am 13.9. 1927 schrieb der
Baron nach Ettal: »Es wire doch sehr schon, wenn jetzt, wo so viele Benediktinerkongregatio-
nen auswirts griinden, auch die Bayerische Kongregation einen Schritt dazu tun wiirde.«

Fiir die Nonnen auf Frauenchiemsee sorgte Cramer-Klett dadurch, dafl er den Nonnen das
Hofgut Mitterndorf am Nordufer des Chiemsees iibergab mit ca. 60 Tagwerk. Das Kloster
war in der Nachkriegszeit und Inflation in duflerste Not geraten. Cramer-Klett wurde durch
sein Geschenk der rettende Engel.

Bei seinem hohen Interesse fiir die Benediktiner mufite es dem ideal gesinnten Baron eine
schmerzliche Enttiuschung sein, daff, als 1928 Benediktbeuern frei wurde, weder Ettal noch
St. Ottilien zugriffen®?. Die Schwierigkeiten waren fiir beide Kloster zu groff. Trotz der
grofien Tradition dieses ehrwiirdigen Klosters vor der Benediktenwand stellten sich zu viele
Hindernisse in den Weg. Dafiir aber sollten die Salesianer hier Fufl fassen diirfen, und das war
wohl der Weg der Vorsehung. Weder Ettal noch St. Ottilien noch ein anderes Kloster hitte das
baulich weit herabgekommene Benediktbeuern so glinzend restaurieren kénnen wie es die
Salesianer taten und tun und den Ort zu einem héchst beachtlichen geistig-kulturellen
Zentrum von grofier Ausstrahlung entwickelt haben.

Um kein einseitiges Bild von dem groflen und grofimiitigen Frh. von Cramer-Klett
entstehen zu lassen, mufl hingewiesen werden auf sein vielfiltiges charitatives Wirken. Im
Ersten Weltkrieg eroffnete er auf eigene Kosten ein Reservelazarett, in dem die Frau Baronin

57 Die gesamte, so wertvolle Korrespondenz zwischen Baron Cramer-Klett und Erzabt Norbert Weber
von St. Ottilien mufte leider bei der Klosteraufhebung St. Ottiliens 1941 vernichtet werden, um sie nicht
in die Hinde der Gestapo fallen zu lassen.

58 HEeMMERLE 209-220 (Lit.!).

59 Archiv Abtei Ertal.

60 Archiv Abtei Ettal, verschiedene Briefe Cramer-Kletts.

61 Brief an Abt Willibald Wolfsteiner vom 13. September 1927; Archiv Abtei Ettal.

62 Beziiglich St. Ottilien s. Anm.57 oben. In der Angelegenheit Benediktbeuern nahm Cramer-Klett
sogar an einer Konventsitzung in St. Ottilien teil.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 81

sechs Jahre lang selbst mitarbeitete. Zwei Kinderheime rief er ins Leben. Kranken und
Hilfsbediirftigen half er, wo er nur konnte, und war geradezu erfinderisch. Lungenkranke lief§
er beispielsweise, um ihnen eine Freude zu machen, mit Autos in den zwanziger Jahren auf
einen befahrbaren Berg hinauffahren. Aber er erlebte dabei eine grofie Enttiuschung. Die
Kranken stiegen auf der Berghohe aus, warfen einen Blick in die Bergwelt — und zogen ihre
Karten heraus. Sie spielten pausenlos bis zum Aufbruch.

Als nach dem Ersten Weltkrieg die Salzburger Universitit entsprechend ihrem benedikti-
nischen Ursprung in Zusammenwirkung mit den Benediktinern neu begriindet wurde, war
Baron von Cramer-Kletts Beitrag und Unterstiitzung entscheidend. Er durfte dann bei der
Eroffnung die Festrede halten.

Cramer-Kletts grofie Freigebigkeit, vor allem aber die Inflation zu Beginn der zwanziger
Jahre und andere widrige Umstinde liefen sein Vermdgen nach 1930 so zusammenschmelzen,
dafl bald nach seinem Tod die Burg Hohenaschau, der Stammsitz der Familie, veriuflert
werden mufite. Nur die Grablege am Westhang blieb im Familienbesitz. Die Machtergreifung
Hitlers und der Terror des Dritten Reiches verdiisterten die letzten Jahre dieses so edlen
Mannes. Selbstverstindlich war auch dieser aufrechte Mann den Gesinnungsgenossen des
Dritten Reiches und dessen ausiibenden Organen verdichtig und unbequem. Sie wollten ihm
daher 1935 einen Devisenprozef} anhiingen und nahmen den bereits schwer Asthmakranken in
Haft. Dank einer Intervention des Kardinalstaatssekretirs Eugenio Pacelli wurde er acht Tage
spiter auf Befehl Himmlers freigelassen. Am 30. Mai 1938 erlag er einem Asthmaanfall. Er
fand im erwihnten Familiengrab seine letzte Ruhestitte. Sein Herz aber kam nach seinem
Wunsch nach Ettal und fand im dortigen Kreuzgang eine wiirdige Bestattung.

Bayern verdankt diesem grofien Forderer des Benediktinertums die Neubelebung von vier
ehemaligen, zum Teil uralten Abteien. Theodor Frh. von Cramer-Klett darf daher mit Fug
und Recht als der zweite Restaurator — nach Kénig LudwigI. — bezeichnet werden. Er hat sich
grofite Verdienste um den Orden des hl. Benedikt, um unser Bayernland und die katholische
Kirche erworben.

Doch das Bayernland erhielt noch wihrend der Wirksamkeit Cramer-Kletts von anderer
Seite her einen neuen Sprof} auf altem Boden: die Abtei Niederaltaich. Das Beispiel Cramer-
Kletts hat wohl Schule gemacht und den Passauer Religionsprofessor Franz X. Knabenbauer,
der aus Niederaltaich stammte, veranlaflt, im Verein mit Metten und vor allem dank der
Ubersiedlung einer Reihe von Ménchen aus dem Priorat der Kinderfreunde in Volders
(Innsbruck), das altehrwiirdige Niederaltaich®® wiederaufleben zu lassen, indem er das
Konventgebiude aufkaufte und den materiellen Grund fiir eine neue benediktinische Gemein-
schaft schuf. Niederaltaich wurde 1930 Abtei. Es unterhilt heute ein musisches Gymnasium.
Bedeutsam ist vor allem das Okumenische Institut der Abtei und ihr Bemiihen um Kontakte
mit den Christen des Ostens im Sinne der Una sancta (dies der Titel der diesem Ziel dienenden
Zeitschrift).

Ein letzter Zweig am Baum der altehrwiirdigen Bayerischen Benediktinerkongregation ist
die Abtei Rohr®. Dort haben nach 1945 die aus dem bShmischen Braunau vertriebenen
deutschen Ménche eine Zuflucht gefunden. Sie fiihren ein musisches Gymnasium und pflegen
in besonderer Weise hochwertige Kirchenmusik. Neuestens haben sie sich der Bayerischen
Kongregation angeschlossen.

So zahlt die Bayerische Kongregation gegenwirtig elf Abteien (einschlieflich des Priorats

63 HeMMERLE 188-197. — Georg STADTMULLER unter Mitarbeit von P. Bonifaz PrisTER, Geschichte der
Abtei Niederaltaich 741 — 1971, Ottobeuren 1971, hier: 325-340.
64 HEMMERLE 264-265. — Hauszeitschrift »Der Rohrspatz«.



82 FRUMENTIUS RENNER

Andechs) mit 352 Mitgliedern, von denen 206 Priester sind (Stand: 1.1. 1985). Mit einem
gewissen Recht darf man wieder von einer Bavaria Benedictina sprechen, von einem Bayern,
das wirksam mitgeprigt wird vom Geist St. Benedikts — auch heute wieder und heute noch.

IV. Die Missionsbenediktiner von St. Ottilien — ein Neuansatz

St. Ottilien liegt zwar nahe dem Nordende des Ammersees, etwa 40km westlich von Miin-
chen, also im Herzen des heutigen Bayern. Es gehért aber nicht zu den restaurierten Kléstern,
die wir oben kennengelernt haben. Es hat vielmehr eine eigene Wurzel und Geschichte,
zusammenhingend mit dem Aufbruch einer gewaltigen missionarischen Bewegung im
19.Jahrhundert. Und es kniipft bewuf}t an die uralte benediktinische Tradition jener Benedik-
tiner an, die einst Europa missioniert haben.

Da erhob sich freilich mehrfach die Frage, ob solches heute noch méglich sei, nachdem
Cluny den Idealtyp des Benediktiners geschaffen hat, nimlich den Chorménch, den Solesmes
und Beuron erneut und eindrucksvoll wiederbelebt haben. Die Frage wurde im gesamten
Benediktinerorden gestellt, gerade in St. Ottilien selber schmerzvoll empfunden und durchge-
kimpft®. Nicht selten war zu héren: Echte Benediktiner sind das nicht, die da aus ihrem
Kloster in ferne Linder ziehen. Das ist Verrat an der Stabilitas loci. — Inzwischen ist es um die
so heftig ventilierte Frage ruhig geworden, und fast jede benediktinische Kongregation hat
heute mehr als friiher apostolische oder sogar missionarische Aufgaben iibernommen.

Die Kongregation von St. Ottilien ist das Werk des Beuroner P. Andreas Amrhein und
sowohl in ihrem Charakter wie in ihrer Konstituierung einzig und allein aus dessen personli-
cher Berufsfindung und Lebensweg zu verstehen. Der gebiirtige Schweizer, 1844 in Gunzwil
bei Beromiinster geboren, studierte zunichst Zeichnen und Architektur auf der Akademie in
Florenz, dann in Miinchen und Paris Malerei und entdeckte 1866 durch religiése Erlebnisse
seinen Priester- und Missionarsberuf. Missionar wollte er werden. Daher Theologiestudium in
Tiibingen. Durch Prof. Carl Josef Hefeles Vorlesungen wurde ihm klar, dal Mission im
Mittelalter sich auf weiten Strecken Europas in der Form des benediktinischen Ménchtums
vollzogen hat und eine optimale Synthese darstellt. Also mufite er Benediktiner werden. Er
trat 1870 in Beuron ein, das im deutschsprachigen Gebiet die monastische Tradition und
Struktur am besten zu verwirklichen schien. Da er aber in Beuron keinen Weg zur Verwirkli-
chung seines missionarischen Zieles fand, trat er mit der Propaganda fide in Rom in
Verbindung, hielt sich je ein gutes halbes Jahr in Mill Hill, dem beriihmten englischen
Missionskloster, und dann in Steyl bei P. Arnold Janssen auf, ehe er sein Werk begann.

Im Spitherbst 1883 folgte er einer Einladung des Missionskreises Regensburger Priester.
Diese boten ihm einen abbruchreifen Trakt der ehemaligen Abtei Reichenbach/Opf. an, den
er, wenigstens einen Teil, mit seinen bald eintretenden Kandidaten einigermaflen wohnlich
herrichten liefl. Amrhein besorgte sich in Rom bei der Propaganda die Genehmigung, dieses
Haus als Missionshaus eréffnen zu diirfen (29. Juni 1884), und erhielt, beraten vom Minister
Lutz in Miinchen, die staatliche Anerkennung in der Form eines einfachen Vereins. Die ihm
rasch zustromenden Kandidaten und Kandidatinnen — er hat 1885 auch ein Institut fiir

65 Dariiber siche: Fr. RennEr (Hg.), Der fiinfarmige Leuchter. Beitrige zum Werden und Wirken der
Benediktinerkongregation von St. Ottilien, 2 Bde, St. Ottilien 1971 (*1979 Bd.1). — Degs., St. Ottilien.
Sein Werden und Wirken, St. Ottilien #1985.

66 Eine etwas zu enge Auffassung und Handhabung monastischer Grundsitze trug daran die Schuld,
dhnlich wie in Mariannhill, wo schliefllich das Missions- und Trappistenideal als unvereinbar erklirt
wurden.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 83

Missionsschwestern begonnen, die heutigen Tutzinger Schwestern®” — bildete er ganz in der
beuronisch-benediktinischen Spiritualitit aus mit dem festen Plan, sobald es moglich wire, ein
Benediktinerkloster zu errichten.

Da in Reichenbach jede Subsistenzgrundlage fehlte und das abgelegene Haus fiir ein
Missionshaus absolut ungeeignet war, erwarb Amrhein mit Hilfe der drei Tochter des
verstorbenen Dr. Johannes Nepomuk Ringseis gegen Ende 1886 den Rest des kurz zuvor
zerschlagenen Schlofigutes zu Emming, dessen Ortsnamen er von der am Schléfichen ange-
bauten alten Ottilienkapelle her alsbald in St. Ottilien umtaufte. Da die Gemeinschaften der
Briider und der Schwestern stindig anwuchsen, kaufte er auch die beiden Bauernanwesen am
Ort auf. Schlieflich lieff er schon 1891 ein Kloster fiir die Schwestern (heute Seminar bzw. Teil
des Gymnasiums) erbauen und 1892 ein Minnerkloster. Spenden gingen ihm zu vom
Deutschen Afrikaverein und von Wohltitern.

Als er 1896 resignierte, entschied sich die Gemeinschaft fiir die benediktinische Konstitu-
ierung und erreichte sie dank der Hilfe des Propagandaprifekten Ledochowski. St. Ottilien
wurde im Dezember 1896 Konventualpriorat, Abt Ildefons Schober von Seckau wurde vom
Ottilianer Konvent als Generalsuperior postuliert und von Rom bestitigt; 1902 wurde
St. Ottilien von der Propaganda zur Abtei erhoben. Erster Abt wurde Norbert Weber,
bisheriger Subprior. Der bisherige Konventualprior P.Ludger Leonard, der von Beuron
ausgeliehen war, kehrte wieder nach Beuron zuriick.

Die staatliche Duldung bzw. Unterstiitzung konnte sich Amrhein fiir seine Griindung
dadurch sichern, daf} er mit seiner Gemeinschaft schon 1887 den siidlichen Teil von Deutsch-
Ostafrika als Missionsgebiet (Apost. Prifektur Siidsansibar) iibernahm. Trotz der furchtbaren
Verluste in der Mission, vor allem durch den Bushiri-Aufstand 1888/91, wuchsen die beiden
Gemeinschaften der Briider und Schwestern schnell an. Es gelang bis 1895, die afrikanische
Mission zu konsolidieren.

1901 begann St. Ottilien in Unterfranken in St. Ludwig (einst Ludwigsbad) eine Zweignie-
derlassung, die 1913 nach Miinsterschwarzach verlegt und 1914 Abtei wurde. Ebenso wurde
ein Gutshof bei Vilshofen angekauft, die heutige Abtei Schweiklberg, Abtei seit 1914. Sowohl
in St. Ottilien wie auch in den beiden Filialen wurden je ein paar Klassen Lateinschule bzw.
Gymnasium aufgemacht, um Nachwuchs auszubilden.

Die Ostafrika-Mission erlitt 1905/07 durch den Maji-maji-Aufstand einen schweren
Riickschlag, Verlust an Missionspersonal und Zerstdrung mehrerer Stationen. Sie entfaltete
sich jedoch als Apost. Vikariat Dar-es-Salaam hoffnungsvoll bis in den Ersten Weltkrieg, wo
die ganze Missionsarbeit lahmgelegt und die Missionare interniert und ausgewiesen wurden
bis auf drei schweizer Patres. Im verkleinerten Gebiet, wo ab 1926 auch die deutschen
Missionare wieder zugelassen wurden, wurden in den Jahren 1932 die beiden gefreiten
Abteien Peramiho und Ndanda errichtet, die schon bald zu bedeutenden religids-kulturellen
Zentren im siidlichen Tansania wurden, dhnlich den bonifatianischen Kldstern Germaniens.
Wihrend Peramiho seit etwa 1925 ein Priesterseminar aufbaute, das zu einem Regionalseminar
(d.h. fiir mehrere Didzesen) wurde, aus dem der neue Dibzesanklerus hervorging, wartete
man ab, bis man Afrikaner in den eigenen Konvent aufnahm. Zunichst wurde eine Zwischen-
16sung gefunden in der Weise, daf ein Kloster fiir Afrikaner in Hanga (nahe bei Peramiho) ins
Leben gerufen wurde, in dem Afrikaner in einer dem derzeitigen afrikanischen Lebensstan-
dard angepafiten Form ein benediktinisches Leben unter eigenen afrikanischen Obern fiihren.
Neuestens werden afrikanische Kandidaten auch in die Abteien Peramiho und Ndanda
aufgenommen. Dies beweist, dafl das benediktinische Leben nunmehr vollgiiltig in Ostafrika
eingepflanzt und heimisch geworden ist.

67 Dariiber siehe: Bernita WALTER OSB, Von Gottes Treue getragen. Die Missionsbenediktinerinnen
von Tutzing, Band I Griindung und erste Entwicklung der Kongregation, St. Ottilien 1985.



84 FRUMENTIUS RENNER

Seit 1909 iibernahm St. Ottilien auch in Korea, zunichst in Seou/, missionarische Aufgaben
und errichtete dort eine Abtei. Seit 1920 wurde auch ein grofies Missionsgebiet in Nordkorea
samt der siidlichen Mandschurei iibernommen. Dort erstanden die Abteien Tokwon (bei
Wonsan) und Yenki (in der Mandschurei). Und obwohl beide Abteien 1946/49 im kommunisti-
schen Sturm zugrunde gegangen sind, bliiht benediktinisches Leben nunmehr in einem
grofitenteils koreanischen Konvent in Siidkorea in der Abtei Waegwan. Auch die Tutzinger
Schwestern konnten ihre Lebensform in Siidkorea in koreanischen Prioraten einheimisch
werden lassen.

Der verlorene Erste Weltkrieg lief die Erkenntnis reifen, dafl die Basis der Kongregation
iiber Deutschland hinaus auszuweiten sei. Das fiihrte 1919 zur Griindung einer Prokura in
Uznach (Kt. St.Gallen), woraus die heutige Abtei St. Otmarsberg in Uznach entstand.
Desgleichen wurde in Newton/N] die St. Paul’s Abbey ins Leben gerufen. Ein Hilferuf aus
Venezuela fiihrte zur Griindung der Abtei San José del Avila in Caracas. 1928 erfolgte auf
Einladung der Stadt Meschede die Griindung von Konigsmiinster (seit 1956 Abtei).

Beziiglich der Afrikamission hatte der Erste Weltkrieg dazu gefiihrt, daff die Missionsbene-
diktiner als neues Missionsgebiet das Zululand in Siidafrika iibernahmen. Als monastisches
Zentrum wurde die Hauptstation Inkamana zur Abtei ausgebaut. Seit 1971 wurden als neue
Missionszentren verschiedene Stationen in einigen Gegenden Kenias iibernommen. Seit einigen
Jahren wurde eine Niederlassung (Priorat) in Digos auf der Insel Mindanao (Philippinen)
aufgemacht.

Naturgemif hatte das Mutterhaus St. Ottilien zunichst die Missionen allein zu versorgen
und dazu noch die ilteren Filialen (Miinsterschwarzach und Schweiklberg) mit dem notwendi-
gen Griindungspersonal auszustatten. Seit etwa 1910 aber kamen Miinsterschwarzach und
Schweiklberg in die Lage, Personal in die Missionen abzugeben, und diese beiden Abteien
tragen bis heute in der Hauptsache zusammen mit St. Otmarsberg und der Mutterabtei
St. Ottilien die missionarischen Unternehmungen der Kongregation.

Die Ottilianer Kongregation zahlt (1. 1. 1985) in ihren zwolf Abteien samt dem afrikani-
schen Priorat Hanga insgesamt 1071 Mitglieder (darunter 429 Priester). In der Abtei Peramiho
befinden sich 141 Ménche, davon 66 aus St.Ottilien, 31 aus Miinsterschwarzach, 10 aus
Schweicklberg, 9 aus St. Otmersberg, in der Abtei Ndanda 74 Ménche (ihnlich aufgeteilt), in
Inkamana 51, wihrend unter den 104 Mitgliedern der Abtei Waegwan 12 europiische Priester
und 4 europiische Briider sind. Das afrikanische Priorat Hanga zihlt unter 92 Mitgliedern
1 Bischof und 5 Priester; es hat ausgezeichneten Nachwuchs und konnte bereits zwei Griindun-
gen in anderen Diézesen wagen.

War es der bayerischen Kongregation im 19. Jahrhundert aufgegeben, den Benediktiner-
orden iiber das Apostolat der Auswandererseelsorge in Nordamerika einzupflanzen — dhnlich
auch der schweizerischen Kongregation—, so fiel den Missionsbenediktinern die Aufgabe zu,
iiber ihre missionarische Arbeit hinaus den Orden nach Ost- und Siidafrika und in den Fernen
Osten zu verpflanzen. Die Ottilianer Kongregation ist mit ihren 1071 Mitgliedern derzeit die
drittgrofite im Benediktinerorden. Nicht zu iibersehen ist, daff die von P. Amrhein gegriindete
Tutzinger Kongregation der Missionsbenediktinerinnen 1373 Schwestern zihlt und das Schwe-
sterninstitut sowohl in den genannten Gebieten bzw. Erdteilen einheimisch gemacht hat, vor
allem aber in Brasilien und auf den Philippinen (Manila) grofie Kléster und Schulen unterhilt.

So darf man sagen, dafl es Gottes Wille war, daff Missionsarbeit und Benediktinertum nach
einer beinahe tausendjihrigen Unterbrechung wieder eine Symbiose eingegangen sind und dafl
der Orden gerade auch auf diesem Wege wieder neue Lebenskraft erzeugen und entfalten
konnte. Doch wire es unrealistisch und undankbar zugleich, wiirde man iibersehen, dafl die
Missionsbenediktiner in Bayern erst Fufl fassen konnten, nachdem das Restaurationswerk des
grofien bayerischen Kénigs LudwigI. vorangegangen und erstarkt war.



DIE BENEDIKTINISCHE RESTAURATION IN BAYERN SEIT 1830 85

Schon statistisch stellen die Griindungen Amrheins, St. Ottilien und Tutzing, mit all ihren
Kléstern und Filiationen® heute einen nicht unbedeutenden Faktor innerhalb des Benedik-
tinerordens dar, der gegenwirtig (1.1. 1985) insgesamt 9453 Mitglieder zahlt, ferner 8425
Nonnen (in Abteien mit pipstlicher Klausur) und 11564 Schwestern in 34 Schwesternkongre-
gationen; gegeniiber den Nonnen sind die Schwestern vielfach und weltweit erzieherisch,
apostolisch und missionarisch titig und spielen vor allem in der Dritten Welt wie auch bei dem
Aufbau junger Kirchen eine nicht unbedeutende Rolle. Der Benediktinerorden ist somit heute
nicht blof} ein Phinomen der Restauration oder Repristination, sondern eine vielgestaltige
aktive Kraft und ein Lebensquell in der Kirche, aus der er in der Zeit und Welt eines
gewaltigen Umbruchs, nimlich der Vélkerwanderung, geboren ist.

68 Uber die Filiationen St. Ottiliens und Tutzings s. Fr. Renner (Hg.), Hundert Jahre Missionsbenedik-
tiner. Griindung und Ausweitung der Kongregation von St. Ottilien 1884-1984, in: SM OSB 95, 1984,
1-87; Sonderdruck: St. Ottilien 1984.



J -'S'L.m’!t:}
PR R
%?P ,_gu. e’ 1&1-\;"

Mf‘gﬂ #‘#' 4T »'L-’F i

rm}ua o

J'i’-'.n;v’..
%‘ﬂp#‘ é"wlﬁ'f ""d?!v L H"II sk
-ﬁiﬁ..m!‘s“f.rv.m_f.:v“’i:ﬁ; - -";‘,"&7» fei iR

T A 0 e e £ .

v

.

A WSS )

{"-'ll‘z,_g- Iw'f'\ﬂ'_'

PR

B i *
* -{ d:r-"ivh;mf& smi: morpperd
SREE el AR R s
R




WOLFGANG HUG

Die Klosterfrage im Groffherzogtum Baden

Einleitung

In unseren Tagen zeigen Staat und Gesellschaft den kirchlichen Einrichtungen und kirchlichen
Gemeinschaften gegeniiber ein solches Wohlwollen, dafl es schwerfillt, sich auch nur vorzu-
stellen, wie miserabel es zumindest den Gemeinschaften der katholischen Kirche in Baden
noch vor 100 Jahren ging. »Um uns Katholiken [in Baden] ist es schlechter bestellt als in allen
zivilisierten Staaten der Welt«, rief der Sprecher der Zentrumsfraktion im badischen Landtag
wiederholt aus!. Sitze wie »Der Kapuziner kommt« und »Der Kapuziner ist da!« klangen wie
Biirgerkriegsparolen. Man sprach von der »Schwarzwildjagd auf jesuitische Finsterlinge« und
von der »Kuttenangst der Liberalen«2. Der Vertreter der Nationalliberalen, der Mehrheits-
fraktion im badischen Landtag, erklirte in einer erregten Debatte um die Ordensfrage, »es sei
der Untergang des Staates, wenn die Ordensleute wieder ins Land kimen«’; und der
Zentrumsvorsitzende Theodor Wacker konnte in aller Offentlichkeit den Nationalliberalen
vorwerfen: »Dieser ist der Feind, nicht Gegner, nein Feind der katholischen Kirche und das
Gift im Staatsleben Badens«*. Dies alles sind nicht Erinnerungen an eine graue Vorzeit, die
Zitate stammen vom Ausgang des letzten Jahrhunderts, d.h. aus den Jahren, in denen unsere
Grofiviter zur Schule gingen. Die Sitze fielen also nicht in der Hitze des Kulturkampfes,
sondern zu einer Zeit, als sich Staat und Kirche bereits wieder niher kamen und sich iiber viele
Streitpunkte verstindigen konnten, nur nicht iiber die Klosterfrage. Erst am allerletzten Tag
vor seiner Abdankung, am 8. November 1918, hat der badische Grofiherzog FriedrichII. per
Gesetz die Zulassung katholischer Orden in Baden freigegeben.

Angesichts dieser Bedingungen stellt sich die Frage, ob sich fiir kirchliche Gemeinschaften
in Baden im letzten Jahrhundert iiberhaupt eine Chance zu »Aufbruch oder Restauration«
ergab, in welchem Umfeld sich kirchliche Orden in Baden behaupten oder etablieren konnten
bzw. wodurch ihnen das verwehrt wurde. Zu fragen ist nach den Gegnern der Kloster und
Orden in Baden, ihren Motiven, ihrer Macht und ihren Interessen.

1 Verhandlungen der 2. Kammer der badischen Landstinde, 86. offentliche Sitzung, Karlsruhe 1892, 9.
2 Die letzte Formulierung war Schlagzeile in der Germania 1890; Auf Heinrich Hansjakobs Schrift »Der
Kapuziner kommt!« (1902) antwortete der Historiker Bothlingk mit einer Gegenschrift »Der Kapuziner
ist dal«. Die katholische Offentlichkeit in Deutschland nahm lebhaften Anteil an der badischen Kloster-
frage, so in einem Beitrag der Historisch-Politischen Blitter 1890, Heft2.

3 Verhandlungen der 2. Kammer der badischen Landstinde vom 27./28.Mai 1892, 54.Die Badische
Landeszeitung schrieb am 8.7. 1902 »Der Tag, an welchem den Minnerorden auch Baden gedffnet wiirde,
wiire ein Ungliickstage. Hierzu: Josef ScroFEr, Die Klosterfrage im Groflherzogtum Baden. Karlsruhe
1918, 32.

4 Theodor Wacker, Kampf gegen den badischen Nationalliberalismus, Freiburg 1888, S.10. Zum
Zusammenhang vgl. Hans-Georg MRz, Katholische und evangelische Parteien in Baden seit dem
19. Jahrhundert, in: Die CDU in Baden-Wiirttemberg und ihre Geschichte, hg. von Paul-Ludwig
WEINACHT, Stuttgart 1978, 33-62.



88 WOLFGANG HUG

Ich méchte diesen Fragen in einem Dreischritt nachgehen. Zunichst will ich in aller Kiirze
die Ausgangslage des siidwestdeutschen Katholizismus im 19.]Jahrhundert skizzieren. Im
Hauptteil werde ich das badische Staatskirchentum und den siiddeutschen Friihliberalismus in
ihrer Auseinandersetzung mit Klostern und Orden darstellen und schlieBlich den Kampf um
die Wiederzulassung von Orden gegen Ende des letzten Jahrhunderts zu erkliren versuchen.
Aus alledem wird sich dann eine Bilanz der Klosterfrage im Grofherzogtum Baden ziehen
lassen.

1. Josephinismus, Spataufklirung, Wessenbergianismus:
Die Ausgangslage fiir den sidwestdeutschen Katholizismus im 19. Jabrbundert

Der aufgeklirte Absolutismus JosephsII. (1765-1790) war im Unterschied zur politischen
Philosophie seines Vorbildes Friedrichs des Grofien im Kern auf eine Reform des Bewufitseins
gerichtet. Joseph II. wollte die Herzen der Untertanen indern, das Volk geistig modernisieren.
Darum griff er konsequent in das kirchliche Leben ein, wollte die Kirche zum zweckmifigen
Instrument staatlichen Handelns machen, nahm ihr Wallfahrten, Bruderschaften, Feiertage,
griindete aber auch Pfarreien, regulierte die Ausbildung des Klerus, das Schulwesen (durch die
Einrichtung des Religionsfonds aus sikularisiertem Kirchenbesitz), die Universititsstudien—
und er sikularisierte Kloster, allein im vorderésterreichischen Breisgau sechs, in Schwibisch-
Osterreich 20.

Die kirchenpolitischen Mafinahmen Josephs II. haben offenbar im vorderdsterreichischen
Raum zur Verunsicherung, Destabilisierung und zum Verlust an Solidaritit unter den
Priestern und Ordensleuten gefiihrt. Der letzte Abt von St. Peter, Ignaz Speckle, notierte in
seinem Tagebuch zum Neujahr 1807: »Egoismus und Rachsucht halfen zerstéren. Kein
Zusammenhang, kein Zusammenwirken. Im Kleinen geschah hier, was im Grofien. Alles ward
umgekehrt. Das erste Opfer wurden die Kloster Breisgaus. Und alles sah untitig zu, einige
scheinen sich noch zu freuen. Weder unter den Kldstern war mehr ein Zusammenhang, weder
interessierten sich andere Stinde dafiir. Alles schien Mut und Kraft verloren zu haben ... Die
meisten sorgten nur fiir sich, fiirs Ganze niemand«’. Abt Speckle bezieht sich auf die
Sakularisation durch den Reichsdeputationshauptschlufl, beschreibt aber indirekt die Folgen
der josephinischen Reformmafinahmen.

Nun war der Josephinismus keineswegs eine personliche Marotte des Kaisers oder seiner
Mutter. Am Wiener Hof wirkte eine einflufireiche Schule von katholischen Intellektuellen, die
den josephinischen Geist formulierten, legitimierten und in die Praxis umsetzten. In Vorder-
osterreich standen keineswegs nur die Febronianer hinter diesen Ideen, sondern ein erhebli-
cher Teil der geistlichen Elite. Nicht wenige hatten bei Johann Michael Sailer in Dillingen
studiert. Eine besondere Rolle spielte die aufgeklirte Theologie an der Universitit Freiburg,
die sich nach dem Verbot der Jesuiten hier durchsetzte. Sie hatte ihr Sprachrohr in der von
Johann Kaspar Ruef herausgegebenen Zeitschrift »Der Freymiitige«, die seit 1782 »Freiburger
Beitrige zur Beforderung des iltesten Christentums und der neuesten Philosophie« hiefi: Ein
durchaus programmatischer Titel, der auf die Uberwindung historisch gewachsener Formen
der Religion zielt und den Kern des Christentums in der reinen Humanitit, der wahren
Menschheit verkorpert sieht. Religion sollte aus der Sicht dieser aufgeklirten Theologie der
Gesellschaft, dem Staat niitzen. Dem Klerus fiel die Aufgabe zu, Sittlichkeit als praktische

5 Ignaz SeeckiE, Das Tagebuch von Ignaz Speckle, bearb. von Ursmar ENGELMANN, Bd. 2, 206.
6 Wolfgang MULLER, Staatskirchentum und Aufklirung, in: Handbuch der Kirchengeschichte, hg. von
Hubert JepiN, Band V, Freiburg 1970, 593, mit Literatur 573.



DIE KLOSTERFRAGE IM GROSSHERZOGTUM BADEN 89

Frommigkeit zu lehren. Geistliche galten als »Offiziere der Moral«’. Fiir Orden und Kléster
als selbstindige Civitates blieb hier wenig iibrig. Sie waren aus der Sicht der rationalen
Theologie der Spitaufklirung nicht nur entbehrlich, sie storten oder hemmten die Entwick-
lung zum verniinftigen Gebrauch der Religion. Das galt vor allem fiir solche Kléster, deren
Mifistinde man heftig kritisierte: »Lockerung der Disziplin und des gemeinsamen Lebens,
Verstofle gegen das Armutsgeliibde, Vernachlissigung des Chorgebetes, Nichtbeachtung der
Klausur...«% Dafl derartige Mifistinde weit verbreitet waren, ist nicht zu bestreiten. Manche
Kloster wirkten dem Funktionsverlust aber gerade dadurch entgegen, dafl sie sich den im
aufgekirten Geist modernen Aufgaben stellten, insbesondere der Wissenschaft (wie in St. Bla-
sien oder in St. Peter), oder soweit es sich um Reichsabteien o.3. handelte, durch praktische
Mafinahmen der »Landesmelioration« wie die Griindung von Krankenhiusern, Waisenanstal-
ten, Sparkassen, Brauereien und Schulen. In solchen Aktivititen iibernahmen Klster Prinzi-
pien des aufgeklirten Absolutismus und vollzogen eine bewufite Zuwendung zur Welt, zum
praktischen Dienst an der Gesellschaft. Sie verwirklichten damit durchaus Forderungen der
Spataufklirung zur Reform des kirchlichen Lebens®.

Vorkimpfer und Symbolgestalt des siidwestdeutschen Reformkatholizismus zu Beginn
des 19.]Jahrhunderts war der Konstanzer Generalvikar Ignaz Heinrich von Wessenberg
(1774-1860). Er iibernahm 1802 praktisch die Regierung des Bistums Konstanz und
bestimmte hier die Kirchenpolitik 25 Jahre bis zur Griindung des neuen Erzbistums Freiburg
1821/27. Wessenberg hat den Pfarrklerus in seiner Didzese zutiefst geprigt und iiber die
Liturgiereform vieles aus der spataufklirerischen Theologie in die Praxis der Seelsorge
vermittelt. Seinem Reformwillen haben sich die Kléster am ehesten widersetzt. Wessenberg
hat ihre Sikularisation in den Jahren um 1803 im Prinzip begriifit, und er blieb auch in der
Folge, wie Hermann Lauer es in seiner Di6zesangeschichte ausdriickt, »kein Freund der
Kléster« ', Die Mehrheit des Didzesanklerus stand auf Wessenbergs Seite, insbesondere die
Progressiven unter den Geistlichen. Demgegeniiber verhielt sich der Ordensklerus eher passiv
und resignierte zum Grofiteil. Selbst der erste Erzbischof von Freiburg, Bernhard Boll, der
ehemals als Zisterzienser dem Konvent in Salem angehdrt hatte und dann Philosophieprofes-
sor in Freiburg und Miinsterpfarrer geworden war, zeigte sich kirchenpolitisch unentschlos-
sen und schwach. Die aktiven Krifte im Freiburger Dizesanklerus waren wessenbergianisch,
erstrebten ein praktisches Christentum im Bund mit den modernen Tendenzen der damaligen
Zeit, also mit Aufklirung, Liberalismus, ja mit dem Staatskirchentum. Sie verwarfen u.a. den
Zolibat, die konfessionelle Abgrenzung und iiberhaupt jegliche Form eines geistlichen Ghet-
tos. Insofern waren sie Gegner von Klostern und Orden, wenn sie sich nicht vorwiegend der
Bildung und Wissenschaft widmeten.

7 Hierzu das sehr eingehende und anregende Kapitel »Religion, Kirche, Entchristianisierung« in:
Thomas N1ppErDEY, Deutsche Geschichte 1800-1866. Biirgerliche Welt und starker Staat, Miinchen 1984,
403 ff.

8 So Roger Auserr in: Handbuch der Kirchengeschichte, hg. von Hubert Jepin, Bd. V1,1, Freiburg
1971, 251.

9 Eindrucksvoll z.B. Martin GERBERT, Briefe und Akten des Fiirstabts Martin II. Gerbert von St. Bla-
sien, bearb. von Wolfgang MULLER, 2 Bde., Freiburg 1952/62.

10 Hermann LAUER, Geschichte der katholischen Kirche im Groflherzogtum Baden, Freiburg 1908, 62f.
Interessant bleibt die umfangreiche Arbeit von Conrad Gréber iiber Wessenberg im Freiburger Didzesan-
archiv 1927/28, nicht zuletzt im Hinblick auf Gréber selbst.



90 WOLFGANG HUG

2. Staatskirchentum und Liberalismus als Gegner kirchlicher Gemeinschaften
bis zum Kulturkampf in Baden

Die Sikularisation der Stifte und Abteien hat die Kirche in Deutschland entmachtet. Im
Gebiet des Groflherzogtums Baden war rund ein Drittel des Grundbesitzes Klostereigentum
gewesen, Uber 100 Minner- und Frauenkldster, -priorate wurden im Zuge der Sikularisation
in Baden aufgel6st. Von den gegen 2000 Mdnchen und Nonnen ging ein Teil mit staatlichen
Pensionen in sogenannte Sammelkloster, die auf Aussterbeetat gesetzt wurden, andere in die
Pfarrseelsorge, wenn sie nicht ins Ausland abwanderten oder in den Laienstand iibertraten.
Der junge badische Staat gewann aus der Sikularisation nicht nur erheblichen wirtschaftlichen
Nutzen, sondern auch die praktische Hoheitsgewalt iiber die Kirche. Das Hochstift Konstanz
war finanziell arm gewesen, von den Dibzesen Straflburg, Speyer, Worms, Mainz und
Wiirzburg erhielt das neue Erzbistum Freiburg sehr heterogene Teile. Die neue Landesherr-
schaft, die Dynastie der badischen Groflherzoge, war protestantisch, wihrend die badische
Bevolkerung zu zwei Dritteln der katholischen Kirche angehérte. Die landesherrliche Kir-
chenpolitik ging von der Idee einer unbedingten, ja omnipotenten Souverinitit des Staates aus,
wonach die Kirchen der vollen Kontrolle und Verfiigung des Staates unterlagen. Keine Pfarrei
durfte der neue Erzbischof selbst besetzen; das war Sache des Landesherrn. Schon iiber die
Aufnahme der Kandidaten ins Priesterseminar hatte der Groflherzog zu entscheiden. Verof-
fentlichungen des Bischofs oder des Papstes waren an staatliches Plazet gebunden. Die
staatliche Kirchensektion hatte die Aufsicht iiber das Kirchenvermégen, allerdings nicht iiber
die Pfarrpfriinden.

Die badische Biirokratie dachte und handelte staatskirchlich im Sinne der dem neuen
Bistum aufgezwungenen Kirchenpragmatik . Sie entmiindigte die Kirche nicht nur in allge-
meinen Grundsitzen, sondern auch mit zahllosen konkreten Mafinahmen und Bestimmungen.
So verfiigte schon das IV.Organisationsedikt vom 14.Februar 1803 z.B. fiir die noch
bestehenden Bettelordenskloster u.a.:

XIII, 1: »In diesen bleibenden Kléstern und Hospitien sollen nicht mehr als zusammen
héchstens achzig Priester seyn...

2. Diese alle sollen nur von einer Regel seyn, und geben Wir daher ihnen zwey Jahre Zeit, um
durch Tauschweise Einnahme anderer Kldster oder durch Vereinigung der hierlindischen
Ordensglieder zu einerley Regel ... sich unter Leitung ihrer geistlichen Oberen zu vereinba-
ren, widrigenfalls werden alsdann die Capuziner, die nicht zu jener Regel treten, fortgeschickt.
3. Alle Landeskinder, die in diesem Orden auswirts sind, sollen auf Verlangen in Unsere
Lande versetzt, und dagegen andere Fremde hinausgezogen werden. Kiinftig sollen sie ihren
Nachwuchs nur aus Landeskindern nehmen...

6. Thre Novizen miissen die Theologie gleich andern diesem Fach sich widmenden Landeskin-
dern zwey Jahr lang studiren (zu welchem Ende wir namentlich das Kloster in Heidelberg
bestimmt haben...)

7. Stindige Kirchspiels-Gottesdienste, seyen es nun Pfarreien oder Frilhmefereyen und
Capellaneyen, sollen sie nirgends bedienen...«!2,

Uber die soziale Titigkeit der Bettelkldster wurde ein Verbot verhingt. In Artikel XIV des
Edikts heiflt es:

»Im Allgemeinen bemerken Wir noch, dafl allen fiir unbestimmte oder fiir bestimmte Zeit

11 Hierzu Wolfgang Hug, Das Erzbistum Freiburg von der Griindung bis zur Zeit nach dem Zweiten
Weltkrieg, in: Heinz SproLL und Jérg TierreLDER (Hg.), Die Religionsgemeinschaften in Baden-
Wiirttemberg, Stuttgart 1984, 58-59, bes. 59f. — Eine detaillierte Darstellung der Sikularisation bietet
Hermann Scumip, Die Sikularisation der Kloster in Baden 1802-1811, Uberlingen 1980.

12 ScuMIp 348f.



DIE KLOSTERFRAGE IM GROSSHERZOGTUM BADEN 91

fortbestehenden Kléstern untersagt sey, Almosen in Geld, Suppe, Brod, oder dergleichen an
der Pforte auszutheilen, da hierdurch nur meistens die unverschamte Armuth gesittigt und der
Bettel gendhrt wird« 1.

Natiirlich spricht aus diesen biirokratischen Texten nicht der Geist der Klosterfeindschaft,
wohl aber der einer absolutistischen Bevormundung des kirchlichen bzw. klésterlichen
Lebens. Sie betraf auch nicht nur formale und uflere Elemente monastischer Existenz,
sondern zielte auf die innere Ausrichtung der Orden, auf die aufgeklirte Reform des
Bewufitseins, die ja auch das Staatskirchentum leitete. Deutlich kann man das an den
Sonderregelungen ablesen, die fiir diejenigen Frauenkloster getroffen wurden, denen das
Schicksal der Sakularisation erspart blieb. Es waren das zunichst die Zisterzienserinnen von
Lichtenthal, in deren Kloster sich die Grablege der 1771 ausgestorbenen katholischen Linie
der badischen Markgrafen befand, sodann die Dominikanerinnen und Ursulinen in Freiburg,
Offenburg, Villingen, Konstanz, Rastatt und Baden-Baden. Fiir sie wurde am 16. September
1811 ein Regulativ erlassen, das sie in Lehrinstitute umwandelte und diesen ganz einschnei-
dende Auflagen machte. Im Regulativ hief es:

»Wir erachten es in jeder Hinsicht fiir nétig, den Frauenkléstern, welche in Unseren Landen
als weibliche Lehr- und Erziehungsinstitute noch bestehen, eine zweckmiafigere, dem Geist
und Bediirfnisse der Zeit mehr entsprechende Einrichtung zu geben und haben daher ...
verordnet:

1. Keine Person darf als Candidatin aufgenommen werden, die nicht wenigstens das 18. Jahr
vollendet hat, und vorher wegen ihrer Neigung und Fihigkeiten zum Lehramte von einem
landesherrlichen Commissir gepriift worden ist...«'.

Das Regulativ verlangte ferner von der Vorsteherin, sie habe immer aufgeklirt zu sein,
mufl im Schulfache geiibt sein und im wirklichen Lehramte stehen. Die Vorsteherin wird vom
Landesherrn ernannt. Das Noviziat wurde in den Lehrinstituten aufgehoben; die Geliibde
durften nur noch auf drei Jahre abgelegt werden; das Tragen des Ordensgewandes wurde den
staatlich gepriiften Lehrerinnen vorbehalten. Auch die religiése Praxis wurde in den Lehrinsti-
tuten durch den Staat reguliert. So wurde den Schwestern das Brevier untersagt und umge-
kehrt genau vorgeschrieben, welche Gebetbiicher sie zu verwenden hatten. Das Regulativ
bestimmte u.a., dafl Beichte und Kommunion einmal im Monat zu erfolgen hitten, nicht mehr
und nicht weniger. Es liegt auf der Hand, dafl derartige staatliche Eingriffe den Weg fiir
monastische Erneuerungsbewegungen versperrten.

Die Regierungsmafinahmen der staatskirchlichen Biirokratie wurden von der sonst so
kritischen Stindeversammlung in Karlsruhe geduldet und gebilligt, wenn sich der badische
Friihliberalismus auch grundsitzlich fiir die »Freiheit der Kirche« aussprach'®. Im Vormirz
wurden die Kldster, d.h. die zu Lehrinstituten deklarierten Frauenkldster (denn Minnerkls-
ster gab es keine mehr), von den Liberalen in Presse und Parlament wiederholt angegriffen. Im
beriihmten Landtag von 1831, der auch das Gesetz zur Prefifreiheit beschloff, beantragte Karl
von Rotteck eine Revision und neuzeitliche Umgestaltung des Regulativs von 1811 und die
»Einfiihrung einer von den Uberbleibseln des Ménchtums und der Monchsbeschrinkungen
gereinigten, wahrhaft zeitgemifien, dem Zweck der Bildung der weiblichen Jugend entspre-
chenden Organisation jener Institute«. Er kritisierte die despotische Gewalt der Oberin, eine
»abgeschmackte und unnétige Bedriickung der jiingeren Lehrfrauen«, er beschwor »alle
Krankheiten des Ménchtums, die Freudlosigkeit des klosterlichen Lebens, Entzweiung, Neid,

13 Ebd. 350.

14 Zitiert aus: Heinrich Maas, Geschichte der katholischen Kirche im Grofiherzogtum Baden, Freiburg
1891, 522.

15 Huc 64. - Zum Zusammenhang: Hans Fenske, Der liberale Siidwesten, Stuttgart 1981.



92 WOLFGANG HUG

Kabalen und was sonst die Zellen der Nonnen verdiistere« ¢; das Keuschheitsgeliibde sei eine
Abgeschmacktheit, das Ordenskleid errege in der Schule und auf der Strafle Anstoff; die
monchische Erziehung wirke unheilvoll nach, weil die ehemaligen Klosterschiilerinnen durch
Frivolitit den erlittenen Zwang kompensierten?’.

Rottecks Antrag wurde zwar dank der Intervention des Abgeordneten Pfarrer Herr
abgelehnt. Seine Einschitzung der kirchlichen Gemeinschaften war jedoch im Geist des
Liberalismus weit verbreitet und tief verwurzelt. Das beste Zeugnis dafiir bietet der Artikel
»Kloster« im Staatslexikon, der »Bibel der Liberalen«. Er wurde von Georg Friedrich Kolb
verfaflt, einem Protestanten, den man getrost als antikirchlich bezeichnen darf!®, Ganze
Abschnitte widmet das Staatslexikon dem Thema »Das Nachtheilige und Verderbliche des
Klosterwesens iiberhaupt« und fiihrt zu den drei Geliibden aus:

»So wenig bedenklich diese drei Geliibde einem blos oberflichlichen Beobachter auf den
ersten Anblick scheinen mogen, so zeigen sie sich uns bei niherer Priifung doch durchaus
unnatiirlich, den Menschen an héherem Aufschwunge hemmend, ihn herabwiirdigend, darum
in jeder Hinsicht verwerflich«'*. Zum Armutsgeliibde heiflt es, es veranlasse den Ménch
(jedenfalls den Bettelmdnch), dafl er »bis zur Unreinlichkeit und zum hillichsten Schmuze
herabsinken und in solchen Elementen sein ganzes Leben zubringen miisse. Bei dem Geliibde
der Armuth, in diesem Sinne genommen, ist der Mensch auf dem Wege, zum Thiere
herabzusinken. Und hitten unsere Vorfahren jenen Grundsatz in ihrer Gesammtheit ange-
nommen, so wiirden wir heute nichts Anderes als Wilde sein, und zwar Wilde im allererbirm-
lichsten Zustande«?°. Zum Keuschheitsgeliibde meint der Artikel von Kolb, der Zolibat sei
und bleibe in alle Ewigkeit naturwidrig, deshalb verwerflich. Das Geliibde absoluten Gehor-
sams entwiirdige den Menschen, setze ihn zum vernunftlosen Tier herab. Um zu erkliren, wie
es iiberhaupt angesichts solch vernunft- und menschenwidriger Geliibde zum Eintritt so vieler
Menschen in Orden und Kloster gekommen war, zitiert Kolb:

»Die Verfithrung zog die Einen in die Kléster, die Gewalt stiirzte die Anderen in dieselben,
und die Furcht hielt sie darin zuriick. Diejenigen aber, welche nicht durch fremde Kiinste
verfithrt wurden, wurden es durch ihr eigenes Herz...«2!,

Als Friichte des Klosterwesens nennt Kolb einerseits die Anhidufung einer bedeutenden
Masse des Nationalvermogens in toter Hand, wodurch dieses dem freien Verkehr, der
Wohlstand férdernden freien Benutzung entzogen worden sei; andererseits hitten vor allem
die Bettelmonche das Land durch ihre Bettelei ausgesaugt. Gemeinsam sei den Klostern, dafl
sie »eine Masse von Menschen im Nichtsthun, in Faulheit unterhalten; dieses Beispiel der
Religiosen wirkt allenthalben ansteckend; man wird schwerlich auch nur eine durch menschli-
chen Fleifl ausgezeichnet gut angebaute Gegend anfiihren kénnen, in der sich seit langer Zeit
viele Klaster befinden«?2, Kolb kritisiert sodann die Klostersuppen, die schmutzig zubereitet
nur dazu dienten, »das Volk arbeitsscheu und liederlich zu machen«. Im iibrigen hielten die
Monche das Volk zu Aberglauben, Wallfahrten, Reliquienanbetung und zum Kauf von
Heiligenbildchen an. »Mit wenigen Worten: allenthalben, wo das Ménchswesen in seinem

16 Julius DornEICH, Franz Josef Buss und die katholische Bewegung in Baden, Freiburg 1979, 169.
17 Vielleicht erklirt sich die Frivolitit einer Petra Kelly aus der Tatsache, dafl sie als Schiilerin von den
Englischen Friulein erzogen wurde.

18 Uber das Staatslexikon: Hans ZEHNTNER, Das Staatslexikon von Rotteck und Welcker, Jena 1929. -
Hans FenskE, Der liberale Siidwesten 77ff.; — zu Kolb: Elmar KrauTkRAMER, Georg Friedrich Kolb
(1808-1884), Meisenheim 1959.

19 Staatslexikon, Band IX, Altona 1840, 441.

20 Ebd.

21 Ebd. 441f.

22 Ebd. 443.



DIE KLOSTERFRAGE IM GROSSHERZOGTUM BADEN 93

Glanze, finden wir die Masse des Volkes geistig und korperlich tief gesunken, trig und
unwissend, arbeitsscheu und abergliubisch, dumm, schmuzig, bettelarm und elend«?.

Das Staatslexikon war im Bildungsbiirgertum des 19. Jahrhunderts weit verbreitet; immer
wieder nehmen die liberalen Parteien Bezug darauf. Artikel wie der iiber die Klgster, aus dem
wir hier einzelne Passagen zitiert haben, machen verstindlich, weshalb »liberale« Politik auch
in den Kulturkampf fiihrte, der »Liberalismus« andererseits im Syllabus unter die Irrtiimer der
Zeit gezihlt wurde, und warum die Ultramontanen den Liberalismus als Todfeind bekimpften
und innerhalb des Katholizismus »Liberale« im eigenen Lager denunziert und verleumdet
wurden?4,

Man darf andererseits nicht vergessen, dafl die Liberalen keine so geschlossene Haltung
einnahmen, wie das die programmatische Position des Staatslexikons vermuten liefle. Verein-
zelt kam es zu Kompromissen, gerade auch in der Kloster- und Ordensfrage. Sie miindeten
freilich in aller Regel in neue Konflikte, vor allem in der Periode des badischen Kulturkamp-
fes. An vier Beispielen liflt sich diese Entwicklung knapp skizzieren:

Noch im Vormirz billigten Landtag und grofiherzogliche Regierung die Er6ffnung eines
Mutterhauses der Barmherzigen Schwestern vom Heiligen Vinzenz von Paul, die im Elsafl
weit verbreitet waren. Freiherr Heinrich von Andlaw hatte im Landtag darum gekimpft. Der
Erzbischof rief in einem Hirtenbrief zu Spenden auf und schrieb: »Die Gnade seiner
Koniglichen Hoheit [des Groflherzogs], die keinem begriindeten Wunsch Hochstihres treuen
Volkes fehlt, ward auch dem Orden der Barmherzigen Schwestern und den durch ihn zu
lindernden Armen und Kranken zuteil«?. Ende Dezember 1846 konnten die ersten Schwe-
stern in das Mutterhaus in Freiburg einziehen; Generaloberin wurde Schwester Gebharda, die
aus Tengen im Hegau stammte. Der Orden wuchs rasch an, und im Deutsch-Franzésischen
Krieg von 1870/71 erwarben sich die Schwestern bei der Betreuung der Verwundeten grofle
Verdienste und vaterlindische Anerkennung. Bis zum Ersten Weltkrieg stieg die Zahl der
Vinzentinerinnen auf iiber 900 an; sie betreuten iiber 20 Krankenhiuser (darunter die Freibur-
ger Universititsklinik) und 163 Gemeindestationen, Kindergirten u.i. mehr. Hinzugekom-
men waren die Ingenbohler Schwestern mit dem Mutterhaus in Hegne und an die 700 Schwe-
stern in 160 Stationen sowie die iiber 700 Schwestern der Gengenbacher Kongregation mit
148 Gemeindestationen. Die sozial-karitative Arbeit der Barmherzigen Schwestern wurde
selbst wihrend des Kulturkampfes nicht in Frage gestellt?.

Eine andere kirchliche Gemeinschaft bildete sich in St.Peter, nachdem dort 1842 im
ehemaligen Benediktinerkloster das Priesterseminar errichtet worden war. In seiner Nihe lief§
sich eine Frauengemeinschaft nieder, die dem III. Orden der Franziskaner angehorte. Sie
mufite bald den Sitz verlegen, »um die jungen Theologen nicht zu gefihrden«?, und erwarb
einen Hof bei der Wallfahrtskapelle auf dem Lindenberg. Die »Migde auf dem Lindenberg«
lieRen sich von den Kapuzinerinnen in Zug in die Ordensregeln einweisen, richteten 1858 eine
»Ewige Anbetung« in der Wallfahrtskapelle ein, erwarben aus eigenen Mitteln (denn es hatten
sich wohlhabende Bauerntochter der Gemeinschaft angeschlossen) Gebaude fiir einen Kon-
vent mit 46 Schwestern und zwei Novizinnen; kurzum sie bildeten faktisch eine Ordensge-
meinschaft, obwohl die Kirchenbehrde peinlich jede Regelung vermied, die den Magden auf

23 Ebd. 446f.

24 Man denke an die Diskriminierung, die Heinrich Hansjakob oder dem Freiburger Kirchenhistoriker
Franz Xaver Kraus aus dem katholischen Lager widerfuhr. 3

25 Beilage I in: Karl MaYER, Der Orden der Barmherzigen Schwestern vom hl. Vinzenz von Paul in der
Erzdiozese Freiburg 1848-1896, Freiburg 1896, 61.

26 Die Zahlen aus: Wilhelm Burcer (Hg.), Das Erzbistum Freiburg. Ein kirchliches Heimatbuch,
Freiburg 1927, 156.

27 Josef LAUFER, Maria Lindenberg, Freiburg 1984, 34.



94 WOLFGANG HUG

dem Lindenberg kirchenrechtlich den Status eines Frauenklosters gegeben hitte. Im badischen
Kulturkampf kam es dennoch 1868 zu einer Anzeige gegen die nicht genehmigte kirchliche
Gemeinschaft und zur Ausweisung der Schwestern. Bei stromendem Regen wurden sie von
der Gendarmerie auf Leiterwagen abtransportiert. Viele gingen ins Elsafl, andere ins preufi-
sche Hohenzollern, wo sie in Sigmaringen das »Haus Nazareth« iibernahmen. Erst 1878
kamen 15 Schwestern beim Abbréckeln der Kulturkampfgesetze wieder zuriick.

Ein widerspriichliches Schicksal widerfuhr den Orden, die aus dem benachbarten Ausland
Patres zur Abhaltung von Volksmissionen ins Groflherzogtum Baden bzw. in die Erzdizese
Freiburg sandten. In der Restaurationsphase nach der Revolution von 1848/49 wiinschte die
Regierung geradezu die Mithilfe der Kirche bei der Wiederherstellung von Recht und
Ordnung. Volksmissionare waren daher als Partner reaktionirer Staatsgewalt gern gesehen.
Ein preuflischer Major meinte denn auch, wenn die Badener die Jesuiten schon friiher gehort,
und was sie gehort, befolgt hitten, so hitte es gar keine Revolution gegeben. In der
revolutiondren Hochburg Offenburg kamen 1850 bei der dort abgehaltenen Volksmission
11000 Gliubige zur Kommunion. Die Grofiveranstaltung fand unter dem Schutz des preufli-
schen Militirkommandos statt, das seit der Niederschlagung des Volksaufstandes im Sommer
1849 dort stationiert war. Als sich aber in den 60er Jahren »der Liberalismus als regierende
Partei«? in Baden durchsetzte, wurde auslindischen Ordensgeistlichen die Einreise verboten.
Das Jesuitenverbot dehnte man auch auf die Redemptoristen, Lazaristen, Priester vom
Heiligen Geist u.a. aus®. Erst Ende der 80er Jahre wurden dann Volksmissionare wieder
zugelassen, nicht ohne Protest von einzelnen Liberalen, die meinten, die Missionare erzeugten
religiose Hysterien, was zu erhéhten Selbstmordraten fiihre. Regierung und Kirchenleitung
sahen indes in den Volksmissionen der populiren Ordensleute aus dem Ausland eine
willkommene Hilfe bei der Abwehr der Sozialdemokratie bzw. des von ihr geforderten
»Neuheidentums«.

Nicht nur der Vollstindigkeit halber sei schlielich ein weiterer Konflikt in der Kloster-
frage Badens aufgefiihrt, der die weiblichen Lehrinstitute betraf. 1861 unternahm Erzbischof
von Vicari einen ersten Versuch der kirchlichen Reform bei den Ursulinen und Dominikane-
rinnen in Freiburg; der liberale Freiburger Biirgermeister Fauler schritt jedoch mit Erfolg
dagegen ein. Bald darauf fand die Neuwahl der Priorin in Adelhausen (dem Lehrinstitut der
Dominikanerinnen) statt und brachte folgendes Ergebnis: 11Stimmen entfielen auf eine
kirchlich gesinnte Kandidatin, fiinf auf eine »aufgeklirte« Lehrfrau, und nach dem Regulativ
hatte die Priorin stets aufgeklirt zu sein®'. Der Erzbischof ordnete einen Kompromif} (etwa
im Sinne des Wormser Konkordats) an, indem er die geistlichen Leitungsfunktionen der
kirchlich gesinnten Oberin, die weltlichen der »aufgeklirten« Lehrfrau iibertrug. Dagegen
schritt die Regierung sogleich mit Gewalt ein. Der preuflische Ministerialrat Jolly kam
personlich nach Freiburg, setzte die aufgeklarte Priorin als alleinige Oberin ein und bekleidete
sie selbst mit den Zeichen ihrer kirchlichen Wiirde. Kurz darauf gab es einen Streit um die in
der Schule benutzte Grufiformel »Gelobt sei Jesus Christus«, die von einer Lehrfrau zusam-
men mit dem Religionslehrer gefordert, von einer anderen verboten wurde. Wieder schritt die
Regierung ein, verlangte die Versetzung des Religionslehrers, und die Kirchenbehorde mufite
erneut nachgeben. Als schliefilich der Erzbischof die Einkleidung von zwei Novizinnen durch
die aufgeklarte, kirchlich nicht bestitigte Oberin ablehnte, machte die Regierung »kurzen

28 Hermann Rovrus, Die Zulassung der Volksmissionen und ihre Abhaltung durch Ordensgeistliche im
Groflherzogtum Baden, Freiburg 1888, 14.

29 So der Titel des Buches von Lothar GaLr, Der Liberalismus als regierende Partei. Das Grofherzog-
tum Baden zwischen Restauration und Reichsgriindung, Wiesbaden 1968.

30 Vgl. Hermann Laugr, Geschichte der katholischen Kirche 296.

31 Vgl. Anm. 14.



DIE KLOSTERFRAGE IM GROSSHERZOGTUM BADEN 95

Prozef«. Das Kloster wurde aufgehoben, das Vermégen der Stadt Freiburg vermacht.
Wertvolle Kunstschitze des Adelhauserklosters bilden bis heute den Kernbestand des Frei-
burger Augustinermuseums. Auch das Lehrinstitut der Ursulinen in Freiburg wurde ein
Opfer des Kulturkampfes. Als 1876 die Simultanschule obligatorisch gemacht wurde und die
Regierung das Gesetz auch auf die Lehrinstitute anwandte, wehrten sich die Ursulinen,
unterstiitzt durch eine Petition von 3000 Damen in Freiburg, heftig dagegen. Aber umsonst:
1877 hob das Ministerium das Lehrinstitut einfach auf. Ahnlich erging es den Lehrschwestern
in Rastatt®,

3. Die Klosterfrage in Baden im parteipolitischen Meinungs- und Machtkampf
um die Jabrhundertwende

Im Jahr 1887 hob der preuflische Landtag das Klosterverbot auf. In der Erzdiozese Freiburg
wirkte sich das fiir die hohenzollerischen Gebiete unmittelbar aus: Die Benediktiner konnten
nach Beuron zuriickkehren; Franziskaner iibernahmen das Kloster Gorheim bei Sigmaringen,
das von 1852 bis zu ihrem Verbot 1872 die Jesuiten bewohnt hatten; Weifle Viter griindeten
einen Konvent in Haigerloch. Den Patres wurde allerdings jede Missions- oder Seelsorgetitig-
keit auf badischem Boden strikt untersagt. Dennoch iibten diese Kloster auf die katholische
Bevolkerung in der ganzen Erzdidzese eine nachhaltige Wirkung aus.

Auf dem Freiburger Katholikentag von 1888 hielt Abt Benedikt Sauter aus Prag (ehemals
Beuron) eine Predigt fiir die Wiederzulassung der Orden in Baden. Sie wurde geradezu zu
einem »Signal fiir Petitionen von unten«. Aus mehreren hundert Orten kamen Antrige auf
Zulassung von Benediktinern oder Kapuzinern. Und sogleich griff die Fraktion der Katholi-
schen Volkspartei (des badischen Zentrums also) die Petitionen im Parlament auf. Seitdem
wurde die Klosterfrage zum zentralen Postulat des politischen Katholizismus in Baden,
verstrickte sich aber dadurch auch in dessen allgemeine Problematik. Die Forderung nach
Zulassung von Orden vermischte sich mit antiliberaler und antisozialistischer Polemik und
geriet in den Sog ultramontaner Verhirtung und Verschirfung parteipolitischer Strategien.

1889 richtete der rechtspolitische Sprecher der Katholischen Volkspartei von Buol eine
parlamentarische Anfrage an die Regierung, ob sie katholische Orden wieder zulassen werde.
Er wiederholte die Anfrage im folgenden Jahr. Im Mai 1892 kam es dann zu einer Generalde-
batte iiber die Klosterfrage im Landtag, die den Abgeordneten so wichtig wurde, dafl man
— eine duferste Seltenheit in der Parlamentsgeschichte — die Wortprotokolle in einem
Sonderdruck an die breite Offentlichkeit verteilen liefi*. Die hier publizierten Reden und
Zwischenrufe geben einen Einblick in die Positionen, den Stil und das politische Format der
Parteien.

Wortfithrer der Nationalliberalen, der entschiedensten Gegner der Ordenszulassung, war
der Konstanzer Landgerichtsdirektor Kiefer, unter Katholiken als »Rasender Ajax« verteufelt.
Seine Argumente kniipfen an diejenigen aus dem Staatslexikon an, ohne dafl sich Kiefer
unmittelbar darauf bezogen hitte. Im Kern geht es Kiefer und den Nationalliberalen um die
Aufklirung, die eben den Fortschritt gebracht habe, den die Kloster und Orden so lange

32 Ausfithrlich, wenn auch parteiisch, werden die Konflikte von Heinrich Maas, Geschichte der
katholischen Kirche, 518-551 beschrieben.

33 Virgil FiaLa, Die Bemithungen um Wiederzulassung der Benediktiner in Baden und Hohenzollern
wihrend des 19. Jahrhunderts, in: Germania Benedictina, Band V, Baden-Wiirttemberg, Ottobeuren 1975,
720.

34 Publiziert unter dem Titel: Verhandlungen der 2. Kammer der badischen Landstinde iiber den Antrag
des Abgeordneten von Buol und Genossen, die Einfithrung religioser Orden im Groftherzogtum Baden
betreffend am 27./28. Mai 1892.



96 WOLFGANG HUG

verhindert hitten: »Das blilhende Badener Land, das schone Land, das wie ein Kleinod
Deutschlands, ja der Welt von jedem angesehen wird, das haben nicht die Klostergeistlichen
gegriindet, das hat ein fleifliges, aufgeklirtes, in der Schule des Staates erzogenes und lernendes
Volk geschaffen, nicht die Arbeit derjenigen, die das Bettlerideal als die hochste Christlichkeit
hinstellten, sondern das Volk selbst, das sich der schweren Aufgabe widmete, in humaner
Richtung alles, was zur Aufklirung beitrigt, zu pflegen und zu férdern«*. Kiefer prophe-
zeite: So wenig man aus einer Frau einen Mann machen kann, so wenig wird man auch »aus
unserem liberalen, aufgeklirten, vorwirts strebenden Volk ein geistestriges, dumpfes Volk
machen kénnen, das sich den Michten der iiberlieferten Gewalten des Mittelalters unterord-
net«*, Die Kloster bezeichnete er als Schmarotzer und warf ihnen vor, die Weltherrschaft
anzustreben. In diesem Zusammenhang zitierte er eine Rede von Franz Joseph Bufl, der 1851
dazu aufgerufen haben soll, das protestantische Preuflen zuriickzuerobern, den altprotestanti-
schen Herd in Preuflen von Osten und Westen her einzuklammern und durch méglichst viele
Kloster den Klammern Halt zu geben, um den Protestantismus zu erdriicken, die katholischen
Provinzen zu befreien und die Hohenzollern unschidlich zu machen?¥. Kiefer appellierte mit
seinen Worten deutlich an die nationalen Gefiihle der Bevélkerung, an die Solidaritit mit dem
preuflisch-deutschen Kaiserhaus. Er malte das Schreckensbild einer militanten Ordensexpan-
sion an die Wand; nach seinen Worten waren Ordensgeistliche die »milites ecclesiae, die
Soldaten der streitbaren Kirche, der hierarchischen Kirche, die die Wahlen zu machen
hat...«%,

Die Zentrumssprecher, vor allem der Parteivorsitzende Theodor Wacker (1845-1921),
argumentierten nicht weniger kimpferisch. In diesem Zusammenhang fielen Sitze wie die
eingangs zitierten, in Baden stehe es mit den Katholiken schlimmer als in allen zivilisierten
Staaten der Welt, oder Wackers Einschitzung der Nationalliberalen als »Feind, nicht Gegner,
nein Feind der katholischen Kirche«*. Zu Recht fiihrten sie die Haltung der Liberalen in der
Klosterfrage auf einen allgemeinen Weltanschauungsgegensatz zuriick, erkannten aber nicht,
dafl die katholische Position eher defensiv blieb und letztlich aus einem Gefiihl der Riickstin-
digkeit und Inferioritit gegeniiber der politischen, ékonomischen und wissenschaftlich-
technischen Ubermacht der modernen Krifte hervorging. Diese modernen Krifte dominierten
unverkennbar im protestantisch-preuflisch-biirgerlich-liberalen Lager. Die Katholiken Badens
aber, mit zwei Dritteln der Bevélkerung in der Uberzahl, stiitzten sich primir auf die
landlichen Gebiete, waren auf den Universititen wie in den industriellen Fithrungspositionen
ebenso unterreprisentiert wie in den Gymnasien, hohen Verwaltungsstellen oder in der
iiberregionalen Presse. Dafl die Wiederzulassung von Kapuzinern dieses Dilemma nicht 1ésen
wiirde, war dem politischen Katholizismus nicht klar. Das zeigt auch die Auseinandersetzung
um die Klosterfrage in der 6ffentlichen Meinung.

In der Presse und in groflen Volksversammlungen war die Klosterfrage in der Zeit um 1900
fast ein Dauerthema. Die eindrucksvollsten Volksreden hielt wohl Heinrich Hansjakob
(1837-1916), der auch bei Liberalen geschitzte Volksschriftsteller und Pfarrer von St. Martin
in Freiburg. Er kannte die Kapuziner aus seiner Kindheit in Haslach als volkstiimliche, sozial
engagierte und allseits beliebte Klosterminner und trat mit rhetorischer Brillanz und argu-
mentativer Kraft fiir ihre Wiederzulassung ein. Er berief sich dabei auf die persénliche und die
Vereinsfreiheit, auf die Glaubens- und Gewissensfreiheit und den Gleichheitsgrundsatz.
Gegen die Liberalen erhob er den Vorwurf der Intoleranz und erinnerte sodann an Ludwig

35 Verhandlungen 19.
36 Ebd. 20.
37 Ebd. 48.
38 Ebd. 50.
39 Vgl. Anm. 3 und 4.



DIE KLOSTERFRAGE IM GROSSHERZOGTUM BADEN 97

Windthorsts Drohung: »Wenn niemand die Orden zuriickbringt, so bringt sie der Sozialde-
mokrat« %!

Im Schatten der offentlichen, parteipolitischen und teilweise parteitaktischen Auseinander-
setzung begannen Erzbischéfliches Ordinariat und Badische Regierung Verhandlungen in der
Klosterfrage. Es ging dabei insbesondere um die von Beuron aus betriebene Wiedergriindung
einer Benediktinerabtei auf der Insel Reichenau*!. 1899 richtete der neue Erzbischof Thomas
Norber (1898-1920), der zuvor Klosterseelsorger in Baden-Baden gewesen war, einen ent-
sprechenden Antrag an das Ministerium in Karlsruhe. Zur Begriindung gab er zwei Aufgaben
der Orden an: Die Pastoration des Weltklerus und die Abhaltung von Volksmissionen. Die
Zentrumsfraktion stellte einen entsprechenden Antrag in der 2. Kammer des Landtags, der
sogar angenommen, von der 1. Kammer aber abgelehnt wurde. Hinter dieser Ablehnung stand
wohl der Groflherzog FriedrichI. (1858-1907) personlich. Norber duflerte in einem Brief an
Abt Placidus Wolter in Beuron die Vermutung, »Grofherzog Friedrich lfit es nicht zu, dafl
ein Ordensmann in Baden sich hiuslich einrichtet«*2. Auch in der katholischen Presse hief} es,
der Groflherzog habe auf die Frage, wann katholische Orden zugelassen wiirden, erklirt,
»solange ich lebe, nicht!« Tatsichlich hatte sich Friedrich mit den Liberalen und diese hatten
sich mit ihm politisch identifiziert. So gab es trotz der Anniherung in Grundsatzfragen kaum
Verhandlungsspielraum in der Klosterfrage.

Als sich die Regierung 1901 bereit erklarte, mit dem Ordinariat in Verhandlungen iiber die
Zulassung von zwei(!) Minnerklostern einzutreten, loste schon diese Ankiindigung einen
regelrechten »Klostersturme in der Offentlichkeit aus. Der Historiker Bothlingk an der
Technischen Hochschule in Karlsruhe organisierte eine Unterschriftenaktion an den Universi-
titen des Landes gegen die Ordenszulassung, der sich die iiberwiegende Mehrheit der
Professoren anschlofi*’. Der evangelische Dekan von Mannheim—Heidelberg sammelte in
301 Pfarr- und Filialgemeinden Unterschriften fiir eine Resolution gegen die geplante Zulas-
sung von Minnerorden in Baden, weil dies den konfessionellen Frieden stéren wiirde*. Die
Miinchener Neuesten Nachrichten berichteten iiber »Reaktionire Einfliisse in Baden« und
unterstellten, die Grofherzogin wolle sich mit den Katholiken einlassen, sie habe fiir ihren
verstorbenen Sohn Seelenmessen halten lassen und eine Wallfahrt nach Einsiedeln unternom-
men. Der Grofherzog jedenfalls, zu dessen 50jihrigem Regierungsjubilium der Erzbischof
einen devoten Gruflappell von den Kanzeln verlesen lieff, verschleppte nun bewufit die
Entscheidung der Klosterfrage. Und Erzbischof Norber zogerte seinerseits, liefl eine erneute
Offerte der Regierung iiber ein Jahr lang unbeantwortet. Er suchte offenbar die Verstindigung
mit dem Staat, lief} den streitbaren Wacker als Fraktionsvorsitzenden des Zentrums fallen, um
so das Verhiltnis zwischen Kirche und Staat zu entspannen. Machtpolitisch erwies sich diese
Wende allerdings als Riickschlag: Das Zentrum verlor Stimmen, und die Liberalen schlossen
sich mit den Sozialdemokraten zum badischen »Grofiblock« zusammen, der weiterhin die
parlamentarische Mehrheit des politischen Katholizismus verhinderte. Damit blieb auch in der
Klosterfrage alles beim alten, und noch im Mai 1918 mufite die Freiburger Kurie feststellen:
»In Baden bestehen zur Zeit keine mannlichen Orden«*.

40 Vielgelesen wurde die im Druck verbreitete Rede Heinrich Hansjakos, Der Kapuziner kommt! Ein
Schreckensruf im Lande Baden, Freiburg 1902; der Hinweis auf die Sozialdemokratie in einer ebenfalls
gedruckten Rede, die Hansjakob 1888 in seiner Heimatgemeinde Haslach gehalten hatte, 9.

41 Fiava, bes. 7211f.

42 Ebd. 725.

43 ScHOFER 33; Fiara 726.

44 Fiavra 727.

45 EAF Generalia, Orden 1877-1934.



98 WOLEGANG HUG

Schlufliiberlegungen

Joseph Schofer, der in der Weimarer Zeit das badische Zentrum klug und erfolgreich fiihrte,
schrieb 1918 eine Broschiire mit dem Titel »Die Klosterfrage in Baden« und stellte darin zum
Schlufl fest: »Die Bahn ist frei. Der Weg steht offen«*. Wohin aber sollte der Weg fiihren?
Die politische Freigabe kirchlicher Gemeinschaften am Ende des Groflherzogtums Baden
fithrte in der Weimarer Zeit zu einem raschen Aufbliihen der Kléster und Orden. Sollten sie
wieder die Rolle iibernehmen, die sie vor der Sikularisation innegehabt hatten? Eine solche
Restauration war undenkbar. Die Entwicklung des 19. Jahrhunderts hatte folgendes ergeben:

1. Die Gesellschaft hatte sich an der Wende zum 19.Jahrhundert von der traditionellen
Struktur, die auf Adels- und Grundherrschaft aufgebaut war, zu einer biirgerlichen Ordnung
transformiert. Kloster und Orden hatten in besonderer Weise die alte Elitenstruktur der
stindisch-feudalen Gesellschaft reprisentiert und hatten zunichst mit dieser Tradition die
(materiellen) Grundlagen ihrer Existenz verloren.

2. Der Aufstieg des Staates zur umfassenden und omnipotenten Organisationseinheit, die
— im Sinne Hegels — dem Wirken und Erdulden des einzelnen erst seinen Sinn gab, duldete
keine intermedidren Gewalten. Indem der moderne Staat die Wohlfahrt seiner Biirger in seine
souverdne Verantwortung iibernahm, begann er auch die besonderen Aufgabenfelder der
Kléster und Orden - Schule, Wissenschaft, Kultur und Soziales — zu monopolisieren. Was
blieb da fiir die Orden iibrig? Sollten sie nur subsidiire Liickenbiiffer in den Bereichen
werden, die der Staat noch nicht kompetent zu bewiltigen verstand?

3. Ein Strukturwandel der Religiositit seit der Aufklirung 6ffnete Kirche und Glauben
mehr und mehr zur Welt, zum Diesseits hin, und unterwarf das geistliche Leben praktischen
Zwecken. So verloren Klgster und Orden ihre Autonomie als eigenstindige Civitates. Aus der
Sicht der Kirchenleitung brauchte man Minnerkldster nur noch zur Pastoration des Weltkle-
rus und zur Abhaltung von Volksmissionen, Frauenorden aber fiir die sozial-karitativen
Aufgaben. Aus der Sicht des politischen Katholizismus hoffte man, Jesuiten und Kapuziner als
Kampftruppen gegen Sozialdemokraten und Liberale einsetzen zu konnen.

In dieser Situation waren die kirchlichen Gemeinschaften aufgerufen, ihr Selbstverstindnis
neu zu definieren, den Sinn monastischer Existenz und eines gemeinsamen Lebens nicht im
bloflen Riickgriff auf vorrevolutionire Verhiltnisse zu bestimmen, sondern die Erfahrungen
mit Aufklirung und Liberalismus kritisch und produktiv zu verarbeiten und den Blick nach
vorn zu richten, auf das Ziel, einen eigenen Beitrag zur Sicherung und Gestaltung einer
menschlichen Zukunft zu leisten.

46 ScHOFER 47. - Die einzelnen Schritte zu diesem Ergebnis erértert Manfred StapEHOFER, Der Abbau
der Kulturkampfgesetzgebung im Groftherzogtum Baden, Mainz 1969, 273ff., 342f. und 370.



SCHWESTER MARIE LUISE METZGER

Die Gemeinschaft der Barmherzigen Schwestern
vom heiligen Vinzenz von Paul in Untermarchtal

Die Entstehung der Schwesterngemeinschaft in Untermarchtal geht nicht unmittelbar auf
Vinzenz von Paul zuriick. An ihrem Beginn steht nicht die Personlichkeit eines Ordensgriin-
ders (einer Ordensgriinderin) um den (die) sich Gleichgesinnte sammeln, der fiir das Zusam-
menleben und fiir die geistliche Ausrichtung Regeln entwirft, und der durch seine charismati-
sche Persénlichkeit die neue Gemeinschaft prigt und formt. Dies gilt fiir die von Vinzenz von
Paul (1581-1660) und Luise von Marillac (1591-1660) 1633 gegriindete Gemeinschaft der
»Filles de la charité«, der Tochter der christlichen Liebe, einer Gemeinschaft, die heute
weltweit verbreitet ist und etwa 40000 Mitglieder zihlt. Diese Griindung war von grofler
Bedeutung in der Geschichte der Orden. Bis ins 17. Jahrhundert war das monastische Leben
mit strenger Klausur und Chorgebet die Form des klosterlichen Lebens in Frauengemein-
schaften. Die von Vinzenz von Paul und Luise von Marillac gegriindete Gemeinschaft
unterschied sich nicht nur von der Zielsetzung her, der Ubernahme von caritativen Aufgaben,
sondern auch durch die andere Art der Bindung an die klésterliche Lebensform. So betont
Vinzenz von Paul immer wieder: Die Filles de la charité »sind mehr als die klausurierten
Schwestern der Gefahr ausgesetzt. weil sie

als Kloster die Hauser der Kranken oder das Wohnhaus ihrer Oberin haben,

als Zelle eine Mietwohnung,

als Kapelle die Pfarrkirche,

als Klosterginge die Straflen der Stadt,

als Klausur den Gehorsam,

denn sie sollen nur zu den Kranken gehen oder dorthin, wohin ihr Dienst sie ruft,

als Gitter die Furcht Gottes und

als Schleier die heilige Bescheidenheit.

Nicht durch die Ablegung einer Profeff, sondern durch das stindige Vertrauen in die
gottliche Vorsehung, durch die Hingabe all dessen, was sie sind, und durch den Dienst an
Christus in der Person der Armen bewahren sie ihren Beruf«!.

Diese Form des Ordenslebens war eine Antwort auf die Not der Zeit, und mit ihr beginnt
eine neue Epoche christlicher Liebestitigkeit. In Frankreich entstehen um diese Zeit verschie-
dene Gemeinschaften, die direkt (Schwestern von der géttlichen Vorsehung) oder indirekt auf
Vinzenz von Paul zuriickgehen, z.B. die 1652 in Nancy gegriindeten Barmherzigen Schwe-
stern vom heiligen Carl Borromius, die zu Beginn des 19. Jahrhunderts in Trier und Koblenz
titig waren, und deren Wirken Clemens Brentano gewiirdigt und in Deutschland bekannt
gemacht hat?,

1 Vinzenz von Paul, 2.2. 1653 in Pierre Coste (Hg.), Saint Vincent pE PauL: Correspondance,
Entretiens, Documents, Paris 1920-1925, Tome IX, 581f.

2 Clemens BrenTaNO, Die Barmherzigen Schwestern in Bezug auf die Armen- und Krankenpflege,
Mainz >1856.



100 MARIE LUISE METZGER

In das ausgehende 17. Jahrhundert fillt in Frankreich die Griindung der Gemeinschaft, von
der unsere Kongregation ausgegangen ist. Im Jahre 1694 griindete Louis Chauvet, ein Pfarrer
im Bistum Chartres, eine Frauengemeinschaft, die sich »Tochter des heiligen Paulus« nannten.
Die Schwestern waren in Schulen und Hospitilern titig. Fiirstbischof Kardinal Arman Gaston
von Rohan-Soubise, Bischof von Straflburg von 1704-1749, versprach sich durch die Einfiih-
rung einer Kongregation von Hospitalschwestern eine Reform der diézesanen Wohlfahrtsein-
richtungen. Er wandte sich an die »Téchter des heiligen Paulus« in Chartres und sandte im
Jahre 1732 fiinf junge Elsisserinnen zur Ausbildung im religisen Leben und in der Kranken-
pflege ins dortige Mutterhaus. Zwei Jahre spiter kehrten vier von ihnen mit zwei Schwestern
aus Chartres zuriick und iibernahmen 1734 das Hospital von Zabern. Bereits in den ersten
Jahrzehnten breitete sich diese Gemeinschaft im Elsafl weiter aus. Entscheidend fiir die innere
Stabilitit war das Wirken des ersten Generalsuperiors Antoine Jeanjean (1727-1790), der
veranlafite, dafl sich die Gemeinschaft an Vinzenz von Paul ausrichtete, und der eine
vinzentinische Lebensregel verfafite.

Die Gemeinschaft, die sich seit dem Jahr 1758 »Barmherzige Schwestern vom heiligen
Vinzenz von Paul« nannte, hatte seit 1823 das Mutterhaus in Straflburg. Wihrend der
Franzésischen Revolution war die Gemeinschaft aufgelést, doch in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts erreichte sie eine Bedeutung, die weit iiber die Bistumsgrenze von Straflburg
und die Staatsgrenze Frankreichs hinausragte.

Im Jahre 1823 wurde das neu erbaute Krankenhaus in Zams (Tirol) von einer Schwester
iibernommen, die bei den Barmherzigen Schwestern in Straffburg in das Ordensleben und in
die Krankenpflege eingefiihrt wurde. Von Zams aus wurde in Wien ein Mutterhaus eroffnet,
dann in Zagreb, Jugoslawien und in anderen Balkanstaaten. (Vinzentinerinnen aus Zagreb
wirken heute in den Unikliniken in Tiibingen, im Altenheim in Horb.)

Im Mirz 1832 wurde das Allgemeine Krankenhaus in Miinchen von Straflburger Schwe-
stern iibernommen. Fiir die erste Postulantin aus Bayern hatte K6nig Ludwig L. selbst um die
Aufnahme gebeten. Joseph Gérres, der 1827 einen Ruf an die Universitit Miinchen erhielt,
hatte die Bemiihungen, die zur Griindung eines Mutterhauses in Miinchen fiihrten, unter-
stiitzt. Selbstindige Abzweigungen vom Mutterhaus Miinchen entstanden in Innsbruck, Graz,
Salzburg und Augsburg. Von Graz haben sich, bedingt durch politische Verhiltnisse, die
Provinzen Ungarn, Jugoslawien, Tschechoslowakei, Ruminien abgetrennt.

Weitere Griindungen von Stralburg aus waren: Fulda 1834, Paderborn 1841 und von
Paderborn aus Hildesheim 1857, Freiburg 1846, Schwibisch Gmiind 1858.

Zur Griindungsgeschichte unserer Gemeinschaft

Die ersten Antrige zur Einfilhrung der Barmherzigen Schwestern in Wiirttemberg wurden
Mitte der 40er Jahre gestellt.

Karl Lichtenstein, Hofmeister beim Erbgrafen von Waldburg, reichte 1844 ein Gesuch bei
der Koniglichen Kreisregierung in Ulm ein. Dies wurde abgelehnt auch vom Bischoflichen
Ordinariat (21. Januar 1845), »da es nicht wohl Sache eines einzelnen Geistlichen sein konne,
sich an die Spitze eines solchen Unternehmens zu stellen«>.

Die Geistlichkeit des Landkapitels Biberach solidarisierte sich mit Karl Lichtenstein. In
einem von 39 Geistlichen unterzeichneten Brief an das Ordinariat aus dem Jahre 1845 heifit es
u.a.: »...unter den mannigfachen Wiinschen, die wir fiir unsere Kirche auf dem Herzen
haben, ist uns der Wunsch nach Einfiihrung des Institutes der Barmherzigen Schwestern ganz

3 Hans LoBMILLER, Der Staat und katholisches Ordenswesen in Wiirttemberg seit der Sikularisation bis
zur Gegenwart . Teil: Vor dem Konkordat, Rottenburg 1914, 67.



DIE BARMHERZIGEN SCHWESTERN VOM HEILIGEN VINZENZ IN UNTERMARCHTAL 101

besonders teuer. Wir wollen in den Barmherzigen Schwestern nicht bloff den immer weiter
umsichgreifenden Egoismus die Tat der heiligen Liebe um Gottes willen entgegenhalten,
sondern auch der Glaubensdiirre die Kraft des Glaubens, der Anarchie das Beispiel des
Gehorsams, der sinnlichen Zerflossenheit die Gebundenheit der Selbstverleugnung — wir
wollen in diesen fiir die Kirche so priifungsvollen Zeiten ein festeres Anziehen der kirchlichen
Bande, ein grofleres Mafl katholischen Lebens. Der Geist des heiligen Vincenz ist in Wiirttem-
berg kein unverstandener Fremdling mehr. Ein Wort vom Hochwiirdigsten Ordinariat wird
ihm eine freudige, ja eine begeisterte Aufnahme bereiten«*.

Als der Ulmer Abgeordnete Andreas Wiest die Sache im Landtag vorbrachte, wurde sie
abgelehnt, weil man in einem derartigen Orden »mittelalterlichen Geist« aufleben sah.

Im Friihjahr 1845 beantragte der Stiftungsrat und Biirgerausschufl der Stadt Mergentheim
beim Katholischen Kirchenrat die Einfithrung der Barmherzigen Schwestern, wodurch »eine
bessere auch dem Seelenzustand der Kranken gerecht werdende Verwaltung und Pflege der
Bezirks-Kranken-Armenpflege erreicht werden solle«®.

In Schwibisch Gmiind fiihrte die Berufung von Barmherzigen Schwestern zum Erfolg,
auch wenn es Jahre dauerte, bis die Hindernisse von seiten der Behorden iiberwunden waren.
Bereits 1843 war im »Boten vom Remstal« zu lesen:

»Das Siiddeutsche katholische Kirchenblatt berichtet, dafl die Einfilhrung des Ordens der

Barmherzigen Schwestern im Groflherzogtum Baden gestattet sei. Dieser aufopfernde, nur

der Nichstenliebe sich widmende Orden verdient die allgemeine Verbreitung und wire zu

wiinschen, dafl unsere hiesigen Armenanstalten einem solchen schénen Vereine einverleibt
werden mochten ... Ein Freund dieses aber nicht jeden Ordens«®.

Im Jahr 1848 beschlieft der Stiftungsrat und der Biirgerausschufl von Schwibisch Gmiind,
das Armenwesen neu zu ordnen. Es wird eine Kommission damit beauftragt. Die Pline zur
Abschaffung der Mifistinde werden immer wieder im »Kirchlichen Wochenblatt« veroffent-
licht. In den beiden Spitilern von Schwibisch Gmiind herrschten desolate Zustinde. Fiir den
Unterhalt stand kaum Geld zur Verfiigung. Das Heilig Geist Spital hatte durch die Sakularisa-
tion die Ortsherrschaften von verschiedenen Dérfern verloren und war durch die schlechte
Ablésung der Zehnten und der Giilden 1848 in seiner Wirtschaftsfiihrung sehr geschidigt. Das
wenige Personal war nicht ausgebildet. Die unzureichende Pflege und Betreuung veranlafite
die Amtsirzte immer wieder zu ernsten Klagen. Unter den Spitalbewohnern — kranke und alte
Menschen, Stadtarme, Handwerksburschen, Waisen, Behinderte — herrschte Unzufriedenheit,
und es kam nicht selten zu Ausschreitungen. Die Armenkommission mit ihrem Vorstand
Kaplan Sebastian Zeiler (1812-1872) beantragte zur Abschaffung der Mifistinde in umfassen-
den Vorlagen

1. Die Berufung von Barmherzigen Schwestern,

2. Die Vereinigung der beiden Spitiler,

3. Die Aufhebung des Waisenhauses und Unterbringung der Kinder in Familien.

Die Vorschlige der Kommission und die Beschliisse des Stiftungsrats werden jeweils
ausfiihrlich im »Boten vom Remstal« verdffentlicht. Die Berufung von Barmherzigen Schwe-
stern wurde wie folgt begriindet:

»Wir wollen das Verdienst gemieteter Krankenwirter und Wirterinnen nicht schmilern;

es gibt darunter bisweilen brauchbare und ihrem Dienst in rechtem Geist und Eifer sich

widmende Subjekte. Aber wie unendlich selten sind sie. Nie hat es sich bei einem Dienst an
der Menschheit so entschieden, wie bei diesem herausgestellt, dafl er nur da befriedigend
ausfiillt, wo er in dem von der Religion getragenen Aufopferungssinn, in der vom Glauben

4 DAR. Eine Kopie davon in: Archiv Kloster Untermarchtal.

5 Archiv Kloster Untermarchtal.

6 Bote vom Remstal 1843, Nr. 219.



102 MARIE LUISE METZGER

eingefl5ften Liebe und von Personen, besonders des weiblichen Geschlechtes geleistet wird,

welche nicht nur die erforderliche Hohe allgemeiner menschlicher Bildung erreicht, sondern

auch die so wichtige und wesentliche technische Vorbereitung, Einiibung und Abhirtung fiir
den Krankendienst erhalten haben. Aus diesen und anderen erheblichen, auch in das

Gkonomische Gebiet einschlagenden Griinden, wiirden wir die vertragsmiflige Berufung von

Krankenpflegerinnen aus dem Orden der Barmherzigen Schwestern anraten«”.

Bis es zur Genehmigung und Durchfithrung der Pline kommt, stellen sich der Armen-
kommission und ihrem Vorstand Kaplan Zeiler viele Hindernisse in den Weg. Kaplan Zeiler
wendet sich zundchst an das 1832 gegriindete Mutterhaus in Miinchen, um fiir die beiden
Spitdler in Schwibisch Gmiind Schwestern zu erhalten, jedoch ohne Erfolg. Im Mutterhaus
von Straflburg werden ihm Schwestern in Aussicht gestellt, jedoch unter folgenden Bedin-
gungen:

— Es sei nach 6 Jahren ein eigenes Mutterhaus zu eroffnen,

— Es seien Statuten zu erstellen, die mit dem Geist des Ordens iibereinstimmen und von der
geistlichen und weltlichen Obrigkeit genehmigt werden miissen.

— Es sei ein Vertrag abzufassen zwischen der Hospitalverwaltung Schwibisch Gmiind und
dem Mutterhaus Straflburg, dem beide Partner zustimmen konnen.

Es ging nun um mehr als um die Errichtung einer Schwesternstation, die Griindung eines
Mutterhauses war Angelegenheit der Diézese. Die Bemiihungen um Schwestern lagen weiter-
hin bei Kaplan Zeiler und bei der Armenkommission und dem Stiftungsrat von Schwibisch
Gmiind. Das Bischofliche Ordinariat unterstiitzte grundsitzlich das Anliegen, duflerte aller-
dings Bedenken wegen der Aufbringung der Mittel. Die Armenkommission setzte inzwischen
ihre Veroffentlichungen im »Boten vom Remstal« fort. In einer sehr umfangreichen Arbeit
wird die Berufung der Barmherzigen Schwestern an die Gmiinder Spitiler als die giinstigste
Losung aller Schwierigkeiten empfohlen. Die Kommission stellt den Antrag auf il;lb]ergabe
nicht blof der Krankenpflege, sondern auch der inneren Leitung des Gesamtspitals an den
Orden der Barmherzigen Schwestern.

Am 6. August 1851 wurde die oberhirtliche Genehmigung sowohl fiir die Einfiihrung des
Instituts der Barmherzigen Schwestern in der Dibzese iiberhaupt als auch insbesondere zur
Griindung eines Mutterhauses in Gmiind erteilt. Nach zihen Verhandlungen und einem
Besuch bei Konig WilhelmI. kam die Einwilligung der Staatsregierung am 14. November
1851. Die Statuten mufiten allerdings noch einmal geindert werden. Die Verhandlungen bis
zur endgiiltigen Genehmigung der Statuten zogen sich noch weitere vier Jahre hin. Umstritten
war z.B., dafl die Ernennung bzw. Wahl der Generaloberin und des Superiors der landesherr-
lichen Bestitigung bedarf, dafl der Staat zur Oberaufsicht einen landesherrlichen Kommissar
aufstellen kann. Die am 19. Januar 1855 promulgierten Statuten sehen folgenden Status vor:

Der Orden der Barmherzigen Schwestern ist eine religiose Gemeinschaft, jedoch ohne
klosterliche Verfassung. In kirchlicher Hinsicht steht er unter der Oberaufsicht des Bischofs
von Rottenburg. In seinen Beziehungen zum Staat und seiner simtlichen biirgerlichen
Beziehungen steht er unter der Oberaufsicht der Staatsregierung. Das heiflt z.B.,

- daf8 bei der Griindung einer Filiale die staatliche Genehmigung einzuholen war, und die
Zahl der Schwestern festgelegt wurde, dafl bei der Ausweitung der Aufgaben jede weitere
Schwester neu genehmigt werden mufite,

— daf die Gemeinschaft nur mit besonderer Ermichtigung der Staatsregierung Vergabungen
;:on beweglichem und unbeweglichem Vermégen annehmen und Liegenschaften erwerben

onnte,

- daf} iiber die Verwaltung des Vermdgens jihrlich Rechenschaft abzulegen war.

7 Bote vom Remstal 1850, Nr. 29.



DIE BARMHERZIGEN SCHWESTERN VOM HEILIGEN VINZENZ IN UNTERMARCHTAL 103

Uber diese Auflagen schreibt Josef Straubinger: »... Welch muffigen Geist atmen diese
Bestimmungen! Wo ist da Freiheit? Warum die Ausiibung der Nachstenliebe an solch
schikangse, kleinliche biirokratische Bestimmungen kniipfen«®,

Carl Spitz, Superior von Straflburg 1844-1880, schrieb am 12.Mirz 1859 an seinen
Amtskollegen Salesius Khuen in Schwibisch Gmiind: »Halten Sie fest gegen die unbilligen
Forderungen der Regierung, das heifit einem das Leben lassen, aber die Luft verbieten<®.

Weniger schwierig waren die Verhandlungen mit Straflburg. Am 26.Mai 1852 teilte
Superior Spitz mit, dafl die ersten vier Schwestern am 1.Juli 1852 ins Spital einziehen, dafl
wihrend der ersten sechs Jahre das Spital den Status einer Filiale von Strafburg hat, daft
wihrend dieser Zeit Schwestern aus der Dizese Rottenburg in Straburg ausgebildet werden,
die nach der Eroffnung des Mutterhauses 1858 Aufgaben in Wiirttemberg iibernehmen und
weiterfihren konnen.

Die Schwestern, die alle zwischen 20 und 30Jahren waren, kamen im August 1852 in
Schwibisch Gmiind an. Thre Aufgabe war nicht leicht. Sie waren Auslinderinnen und mufiten
sich mit dem Biirokratismus des Staatskirchentums auseinandersetzen. Im Spital hatten sie fiir
fast 100 Pfriindner und auflerdem fiir »44 Personen mit Stadt-Almosen mit 15 bis 48 Kronen
wochentlich und 16 Personen, welche blo Dach und Fach im Spital hatten« zu sorgen. Uber
ihren Dienst ist im Vertrag zu lesen:

»Die Schwestern iibernehmen den ganzen inneren Dienst des Hospitals zu Gmiind, die

Beaufsichtigung und Beschiftigung der gesunden Hospitaliten, wie auch die Pflege der

Kranken, die Einkiufe und tigliche Herausgabe der Lebensmittel, die Besorgung der

Kiiche, der Bider und Krankensile, der Wische fiir simtliche Hospitaliten, die Unterhal-

tung der Reinlichkeit, die Erhaltung aller Gerite, welche sich im besagten Hospital und

Krankenhaus in ihrer Verwahrung befinden«1°.

Aus den Dienstinstruktionen der Oberin geht hervor, dafl sie auch die Funktion der
Hauspolizei innehatte und vor allem bei »habituierte(r) Trunkenliebe« folgende Strafen zu
verordnen hatte:

— Entziehung und Schmilerung der Kost,
— Haus- und Zimmerarrest,
- Antrag beim Stadtschultheiflenamt auf Gefingnisstrafe.

Sie hatte fiir sittliche Ordnung zu sorgen und Mafinahmen zu treffen gegen Feuersgefahr,
mutwillige Beschidigung und Entwendung von Gegenstinden.

Diese Anweisungen zeigen, mit welchem Personenkreis es die Schwestern in den Spitilern
zu tun hatten, und daf sich die Titigkeit nicht auf die Pflege der Kranken beschrinkte.

Die Kreisregierung anerkannte die Titigkeit der Schwestern. Schon nach ein paar Monaten
wird bestatigt:

»Die Lage der Hospitaliten hat sich in ihrer Bekleidung und Verpflegung wesentlich

gebessert...

Treten wir heute in das Spital ein, so werden wir durch die Reinlichkeit, Ruhe, Ordnung,

Emsigkeit, gute und geniigende Pflege der gesunden und kranken Hospitaliten angenehm

iiberrascht« 11

Es wurden jedoch auch Geriichte verbreitet iiber die schlechte Verwaltung des Spitals
durch die Schwestern. Der Stiftungsrat sah sich gendtigt, diesen Verdachtigungen entgegenzu-

8 Josef STRAUBINGER, Was leisten die Frauenkldster in Wiirttemberg fiir das Volk, Rottenburg 1919, 24.
9 Archiv Kloster Untermarchtal.

10 Archiv Kloster Untermarchtal.

11 Archiv Kloster Untermarchtal.



104 MARIE LUISE METZGER

treten. Stadtschultheifl Kohn, der offenbar um die Geriichte wufite, schrieb am 2.8. 1856 an
das Oberamt in Gmiind iiber das Wirken der Schwestern:

»Was nun die Barmherzigen Schwestern betrifft, so haben sich diese nach meiner Wahr-

nehmung um das Spital in Gmiind grofle Verdienste erworben, nicht blof durch die

aufopferungsvolle Pflege der Kranken, durch die Hausdkonomie und dergleichen, sondern
auch durch die Einfithrung von Zucht und Ordnung, welche im Spital so sehr notwendig
geworden waren. Fehler mégen die Schwestern wohl auch begangen haben, besonders
anfangs bei der Kostreichung. Allein wo geschehen nicht Fehler? (Es gibt eine Anweisung
der Kreisregierung an das Oberamt in Schwibisch Gmiind, dafl schwibische Kost zu
reichen sei, dafl Pfannkuchen aus der Krankenkostordnung zu streichen seien.) Meine

Uberzeugung von der Vortrefflichkeit des Instituts der Barmherzigen Schwestern hat sich

bis jetzt in nichts geindert; dagegen glaube ich, sagen zu diirfen, daf dieses Institut, ohne

daf es der Stiftungsrat wuflte und wollte, fiir die Verhiltnisse der Stadt Gmiind eine zu
grofle Ausdehnung angenommen hat. Nach dem Vertrag mit dem Ordenshaus Straflburg
sollten fiir den Spitaldienst in Gmiind urspriinglich fiinf Schwestern berufen werden, ihre

Zahl wurde aber nach und nach auf neun gebracht«12,

Die Zahl der Schwestern hatte sich erhéht, da fiir die Wiederherstellung des Waisenhauses
vom Stidtischen Kirchenkonvent zwei weitere Schwestern von Straburg angefordert worden
waren und mit zwei Schwestern eine katholische Kinderschule eroffnet wurde, was nicht ohne
Schwierigkeiten geschah. Von der Stadt wurde mitgeteilt, dies sei reine Privatsache und
beriihre die stidtische Kasse nicht. Der evangelische Stadtpfarrer Wagner sprach sich jedoch
entschieden gegen die Eroffnung bei der Kreisregierung aus, zumal es um die grundsitzliche
Frage gehe, »ob die Genehmigung der hohen Staatsregierung die Wirksamkeit des Ordens
beschrinken oder ihnen gestatten wolle, dieselbe auch auf Erziehung und Unterricht nach
Mafigabe ihrer Ordensstatuten willkiirlich auszudehnen<®. Die Kreisregierung verbot
zunichst die Eréffnung. Im Juni 1855 wurde trotzdem mit der Kinderschule begonnen und
auf eine Anfrage des Oberamts antworteten Kaplan Franz Sales Khuen und Sebastian Zeiler:
»Die Er6ffnung geschah durch uns selbst, sofern wir bisher abwechselnd dieselbe personlich
leiten. Nun aber ist uns weder ein Gesetz noch eine Vereinbarung bekannt, welche es einem
wiirttembergischen Staatsbiirger untersagt, die Dienste einer Kindsmagd auszuiiben«™. Die
Barmherzigen Schwestern seien dabei nur behilflich. Von der Kreisregierung kam eine scharfe
Antwort, doch die Kinderschule blieb geéffnet. Obwohl keine Werbung erfolgte, besuchten
in den ersten Wochen 80-100 Kinder die Kinderschule, so dafl die dafiir vorgesehenen Riume
bald zu klein waren.

Noch dringender als grofiere Riume fiir die Kinderschule zu finden, war die Frage nach
dem Mutterhaus. Fiir 10Jahre konnten die Schwestern laut Vertrag im Spital wohnen. Im
Friihjahr 1858 konnte in der Bocksgasse in Schwibisch Gmiind ein Haus erworben werden.
Mit dem Mutterhaus in Straflburg wurde der 1.Juli 1858 als Griindungstag festgesetzt und
vereinbart, dafl im Mutterhaus in Gmiind sofort ein Noviziat eroffnet wird und dafl die
Straflburger Niederlassungen im wiirttembergischen Raum (Rottenburg, Rottweil, Wangen,
Riedlingen, Horb, Gundelsheim/Mulfingen) nach dem Auswechseln der Schwestern Filialen
vom Mutterhaus in Gmiind sind. Als Superior der neuen Gemeinschaft ernannte Bischof Lipp
Kaplan Khuen; Generaloberin wurde die bisherige Oberin Schwester Arcadia Scholl, sie
wurde von Straflburg zunichst noch fiir drei Jahre ausgelichen, war dann jedoch General-
oberin von 1858-1888. Uber den Einzug der Schwestern in das neue Mutterhaus berichtet
unsere Chronik:

12 Archiv Kloster Untermarchtal.
13 Archiv Kloster Untermarchtal.
14 Archiv Kloster Untermarchtal.



DIE BARMHERZIGEN SCHWESTERN VOM HEILIGEN VINZENZ IN UNTERMARCHTAL 105

»Beim Einzug hatten wir 2Gulden, 17 Kreuzer und ein leeres Haus. Es gab nur ein
vollstindiges Bett. Zur ganzen Ausstattung zihlte ein Tisch und vier Stiihle. Jeder Raum
und jedes Zimmer schaute dem Eintretenden leer entgegen. Fiir die Kiiche schenkte uns
eine Bickersfrau einen Laib Brot und eine Schiissel Mehl. Eine Hafnersfrau erginzte dieses
Geschenk mit einem Korb irdenen Geschirrs, es war allerdings viel zu grof8...

Ein dunkler Holzschuppen ohne Boden sollte als Kapelle dienen. Bei der Benediction

fehlte noch aller Schmuck und die Binke. Wirklich im Staube kniend begriifiten wir bei der

heiligen Wandlung unseren Gott, der im heiligen Sakrament bei uns blieb und mit seiner

Gegenwart das ganze Haus und die Herzen aller erfiillen wollte.«

Die Chronistin beschliefit den Bericht mit dem Satz: »Wir waren an die Armut im Stall zu
Bethlehem erinnert, kann der Anfang drmer und geringer und zugleich verheifungsvoller und
gliickbringender sein« '3,

Der sicher nicht leichte Anfang fiihrte tatsichlich zu einer Entwicklung, die man als
gliickbringend und verheiflungsvoll ansehen darf, wenn man an das Wachstum und an die
Ausdehnung der Gemeinschaft denkt. Im Mutterhaus wurde 1858 fiir alte und gebrechliche
Menschen eine Pensionsanstalt erdffnet (St.Lazarus) — unter den Pensioniren war eine
Franziskanerin von St. Ludwig, die zu ihrer groflen Freude wieder ein Ordenskleid erhielt,
1860 als 95jihrige starb—, dazu kam 1860 ein Pensionat fiir Midchen zur Erlernung des
Haushalts. Es heifit in einem Jahresbericht von Schwester Arcadia Scholl:

»Bald nach Entstehen des Mutterhauses wurden wir ofters von biirgerlichen Familien

ersucht, ihre Tochter zur Erlernung aller weiblichen Arbeiten aufzunehmen, da in den

bestehenden Instituten des Landes, weil mehr fiir Téchter hherer Stinde eingerichtet,
hiezu wenig Gelegenheit geboten wurde«!®.

Daraus entwickelte sich die erste Haushaltungsschule. 1869 wurde eine Anstalt fiir
schwachsinnige und verkriippelte Kinder eroffnet und 1872 die Anstalt zum Guten Hirten fiir
gefihrdete Midchen und Frauen.

Auch die Pflege der Geisteskranken ist der Gemeinschaft schon bald nach ihrer Griindung
zugewachsen. Es heiflt in unserer Chronik:

»Eigentiimlich war es, dafl einige Geisteskranke aus benachbarten Ortschaften ihrer

Familie entliefen, ins Mutterhaus kamen und selbst um Aufnahme baten, wodurch sich

nach und nach der Gedanke nahelegte, fiir solche Ungliicklichen ein eigenes Asyl zu

griinden, da es bisher im Lande an einer katholischen Irrenanstalt mangelte. So wurde
dieses Vorhaben mit allgemeinem Beifall aufgenommen und am 2. Juli 1860 der Grund-
stein dazu gelegt«'.

Die Geisteskranken wurden zunichst im Mutterhaus Gmiind aufgenommen bis 1864 eine
Anstalt, St. Vinzenz in Gmiind, errichtet wurde. Sie erwies sich bald als zu klein und da die
Pline der Stadt keine Erweiterung zuliefen, war die Ordensleitung gezwungen, an eine
Verlegung in eine groflere Einrichtung zu denken und entsprechende Schritte zu unterneh-
men. Zunichst dachte man an Neresheim und man nahm Kontakt auf mit dem Fiirst von
Thurn und Taxis. Der Fiirst war bereit, das »Schlof« an die Kongregation zu verpachten, er
wollte jedoch unter keinen Umstinden, dafl Geisteskranke darin untergebracht werden. Auch
die von ihm in Aussicht gestellte Unterbringung in Obermarchtal zerschlug sich. Die
Aufmerksamkeit richtete sich immer mehr auf Rottweil/Rottenmiinster. Die Durchfithrung
dieser Pline war jedoch mit immensen Schwierigkeiten verbunden: Das ehemalige Zisterzien-
serinnen-Kloster war sehr heruntergekommen, die Kirche diente als Magazin fiir die Saline,
die einzelnen Gebiude waren von der baulichen Substanz her schlecht und wenig geeignet fiir
15 Chronik, Archiv Kloster Untermarchtal.

16 Archiv Kloster Untermarchtal.
17 Chronik, Archiv Kloster Untermarchtal.



106 MARIE LUISE METZGER

ein Krankenhaus, so dafl mit umfangreichen Um- und Neubauten gerechnet werden mufite.
Die Ordensleitung beschloff trotzdem, Rottenmiinster zu erwerben. Nachdem die Finanzver-
waltung in Stuttgart zu einem Verkauf bereit war, mufite eine Reihe von Genehmigungen
eingeholt werden. Die Finanzierung war fiir die Gemeinschaft eine ungeheure Belastung. Der
ganze Besitz der Kongregation wurde verpfandet. Duttenhofer in Rottweil, die Firma Mauser
in Oberndorf und Heinemann in Kéln leisteten Biirgschaft fiir einen Kredit in Hohe von
300000 Mark. Nach dreijahriger Bauzeit konnte am 18. Oktober 1898 die Kirche mit einem
feierlichen Gottesdienst wieder erdffnet werden und drei Wochen spiter wurden die 93 Kran-
ken in einem Sonderzug von Schwibisch Gmiind nach Rottenmiinster gebracht. Heute hat das
Krankenhaus Rottenmiinster 840 Betten und gliedert sich in:

Akute Psychiatrie

Langzeittherapie und Rehabilitation

Geronto-Psychiatrie

Suchtkrankheiten

Neurologie

Ambulanz fiir Neurologie und Psychiatrie
mit den dazu nétigen medizinisch-technischen Einrichtungen und zahlreichen therapeuti-
schen Angeboten. Angeschlossen ist dem Krankenhaus eine Schule fiir Krankenpflege und
Krankenpflegehilfe mit iiber 100 Ausbildungsplitzen.

Taubstummenschule 1869

Der Anstof}, der zur Griindung einer Taubstummenschule fiihrte, ging von evangelischer Seite
aus. Stadtpfarrer Wagner, der zugleich Vorstand der evangelischen Taubstummenanstalt war,
br}?;:htfk dieses Anliegen 1862 der Ordensleitung vor. Uber die Griindung berichtet unsere
Chronik:

»Die Sache wurde der koniglichen Kommission fiir Erziehungshiuser und im Mirz 1865

der wiirttembergischen Stindekammer vorgelegt, und nachdem das Ministerium iiber die

Tiichtigkeit der Ordenspersonen fiir Unterricht und Erziehung hinlinglich iiberzeugt war,

wurden durch die konigliche Kommission fiir Erziehungshiuser Bedingungen und

Bestimmungen zur Griindung einer solchen Anstalt bezeichnet, welche von den

Ordensobern, Superior Khuen und Frau Mutter Arcadia Scholl unter dem 17. Juni 1868

angenommen und unterzeichnet wurden« '8,

Die Schule wurde zunichst in einem gemieteten Haus erdffnet, im November 1869 wurde
die Private Gehorlosenschule St.Josef, Schwibisch Gmiind, erdffnet. Der neunklassigen
Grund- und Hauptschule wurde 1929 eine Lehrwerkstitte fiir Damen- und Wischeschneide-
rinnen, eine Berufsschule, ein Madchen- und Altenheim fiir Hérgeschidigte und 1930 ein
Kindergarten fiir horgeschidigte Kinder angegliedert.

Haushaltungsschulen, Nihschulen

sind aus einer aktuellen Not heraus entstanden. Im Zuge der Landflucht suchten viele
Midchen und junge Frauen als Haushaltshilfe oder in Fabriken Arbeit in der Stadt. 1860
wurde in Gmiind ein Pensionat erdffnet zur Erlernung des Haushalts. Auch in anderen
Stidten wurde die Bitte an die Schwestern herangetragen, Koch- und Nahkurse zu erteilen,
Fabrikanten forderten Schwestern an zur Betreuung der Arbeiterinnen in Wohnheimen
(Andelfingen, Wangen).

18 Chronik, Archiv Kloster Untermarchtal.



DIE BARMHERZIGEN SCHWESTERN VOM HEILIGEN VINZENZ IN UNTERMARCHTAL 107

Heim- und Volksschulen

Als 1858 die Rettungsanstalt Gundelsheim (Mulfingen) eine Filiale vom Mutterhaus
Gmiind wurde, sollten die Schwestern auch den Bereich Unterricht und Erziehung iiber-
nehmen. Es wurden Lehrerinnen ausgebildet, die zunichst in den Rettungsanstalten und
Kinderheimen, nimlich in Gundelsheim/Mulfingen, in der Piuspflege Oggelsbeuren, in der
Annapflege Leutkirch, im Elisabethenheim Schonebiirg, unterrichteten. Uber deren Titig-
keit heifit es in einem Chronikbericht:

»Uberall hielten sie gute Disziplin und iiberraschten durch Erziehungs- und Unter-

richtserfolge. Nicht selten begehrten auch Land- und Stadtschulen klosterliche Lehre-

rinnen, die das Mutterhaus gerne stellte, soweit ausgebildete Krifte zur Verfiigung
standen« ',

In folgenden Gemeinden waren Schwestern bis zum Verbot im Dritten Reich in Schu-
len eingesetzt: Bohmenkirch 1863, Buchau 1863, Weingarten 1863, Wangen 1863, Aulen-
dorf 1867, Odheim 1872, in Zeil (Unterricht der Kinder der fiirstlichen Familie, spiter
Dorfschule in Zeil).

Diese Titigkeit wurde auch in katholischen Kreisen nicht iiberall mit Wohlwollen auf-
genommen. Regens Joseph Mast, der zugleich Superior bei den Schulschwestern in Rotten-
burg war, schrieb nach Rom, um diese Titigkeit zu unterbinden?® und an Prilat Franz
Joseph Schwarz: »Ich bin unzufrieden mit den Barmherzigen Schwestern ... Mit ihrem
Pensionat fiir junge Personen, die angeblich fiir die Haushaltung gebildet werden sollen,
mogen sie doch nicht weiter gehen, als sie bereits gegangen sind. Wenn Sie als mein Freund
hiefiir, ohne mich zu nennen, ein scharfes Wort sprechen, bin ich zufrieden und Ihnen
dankbar ... Ohne Abgrenzung der Gebiete gibt es in einem solchen Krihwinkelstaat
immer unangenehme Reibungen«?'.

Der Abgeordnete Freiherr von Gemmingen, der spitere Prisident des Evangelischen
Konsistoriums, kam am 4. Mai 1875 im Landtag auch auf die Barmherzigen Schwestern zu
sprechen, sie seien zwar staatlich zugelassen, aber sie hitten ihre Titigkeit auch auf den
Unterricht und die Erziehung der Jugend ausgedehnt, auf 48 Stationen wiirden 140-150
Schwestern in der Schule verwendet. Die Schwestern konnten jedoch nicht die geeigneten
Lehrerinnen fiir die Jugend sein, weil sie Geliibde abgelegt, eine weltfremde klosterliche
Ausbildung genossen und zu wenig Fiihlung mit den Familien und biirgerlichen Leben
hitten und von auswirtigen kirchlichen Obern abhingig seien. Wenn sie in stirkerem
Mafle in der Schule verwendet wiirden, sei damit die Gefahr verbunden, dafl sie willige
Werkzeuge einer extremen kirchlichen Gesinnung und Richtung wiirden und zur Stérung
des konfessionellen Friedens beitragen kénnten?.

Zur Arbeit im Kindergarten

»Gott liebt die bescheidenen Anfinge.« Dieses Wort des heiligen Vinzenz hat sich bewahr-
heitet, wenn man an den Anfang der verschiedenen Titigkeitsbereiche unserer Gemein-
schaft denkt. Uber die Aufnahme der Titigkeit in Kinderschulen berichtet die Chronik
1855:
»Es wurde eine Kleinkinderschule angefangen, wozu wir die Riume im anstofienden
Waisenhaus erhielten. Ebenso wurde der Unterricht in franzosischer Sprache und in der

19 Chronik, Archiv Kloster Untermarchtal.

20 Vgl. Historisch-politische Blatter 63, 1863, 424.

21 August HAGEN, Die Genossenschaft der Barmherzigen Schwestern zu Untermarchtal. Hundert Jahre
Vinzentinerinnen in der Diézese Rottenburg—Stuttgart 1958, 33f.

22 Vgl. Hagen 34f.



108 MARIE LUISE METZGER

weiblichen Handarbeit eingefiihrt. In der Nihe des Spitals wurde ein kleiner Garten in der

Ledergasse gemietet, wohin bei gutem Wetter die kleinen Kinder mehrere Stunden am Tag

gefithrt wurden«?.

Der Kindergarten in Schwibisch Gmiind war damals der erste, der von Ordensschwestern
gefiihrt wurde und der neunte katholische Kindergarten im Konigreich Wiirttemberg, auf
evangelischer Seite gab es bereits mehrere. Ein paar Jahre nach der Eroffnung konnte die
Kinderschule in Schwibisch Gmiind in einem kongregationseigenen Haus untergebracht
werden. Verschiedene Gemeinden forderten in der darauffolgenden Zeit Schwestern fiir die
Kindergartenarbeit an, zunichst dort, wo bereits Schwestern in Spitilern titig waren (Rott-
weil, Weingarten ...), in der unmittelbaren Umgebung von Schwibisch Gmiind und bereits
bestehenden Niederlassungen. Bis zum Jahr 1900 waren es iiber 70 Kindergirten, in denen
Schwestern unserer Gemeinschaft titig waren. Bei diesen Neugriindungen handelte es sich
meist um Filialen mit drei Schwestern, die im Kindergarten, in der Gemeindekrankenpflege
und im Handarbeitsunterricht eingesetzt waren. Im Jahre 1902 berichtet die Chronik: »Diese
Woche wird der erste Kinderschulkurs in St. Loreto, Schwibisch Gmiind, eréffnet mit der
Einfiihrung der neuen Methode«.

Nachdem die Geisteskranken nach Rottenmiinster verlegt wurden, wurde das ehemalige
St. Vinzenz zur Ausbildungsstitte St. Loreto umgebaut, in das 1899 die Haushaltungsschule des
Mutterhauses und das private Lehrerinnenseminar Einzug hielt. Die damalige Generaloberin,
Schwester Margarita Linder (Generaloberin von 1893-1918), war sehr aufgeschlossen fiir die
Arbeit im Kindergarten und berief Frau Professor Wilhelmine Keppler (Schwigerin von Bischof
Keppler und Schwester Friederike Keppler, Oberin des Marienhospitals) nach Schwibisch
Gmiind zur Ausbildung der Schwestern und Kandidatinnen. Frau Professor Keppler kam aus
den USA und leitete dort ein Frobel-Seminar und war Prisidentin der Kindergartenassociation
im Staat Siid-Carolina. In den Gmiinder Schulnachrichten von 1902 heifit es:

»Wir haben von einer interessanten pidagogischen Unternehmung aus Schwibisch

Gmiind zu berichten. Schon seit einiger Zeit hat Frau Professor Wilhelmine Keppler, eine

geborene Amerikanerin, in der Kleinkinderschule der Barmherzigen Schwestern von

St. Loreto (dem fritheren St. Vinzenz) den ausgezeichneten Handfertigkeitsunterricht ein-

gefiihrt, welcher in englisch-amerikanischen Kindergirten iiblich ist. ... Unser Berichter-

statter, welcher mit den besten Kleinkinderschulen in Norddeutschland, Thiiringen und
der Schweiz wohlbekannt ist, und dem man wohl ein Urteil zutrauen darf, versicherte uns,
dafl diese Arbeiten und Arbeitsmethoden ihm auergewchnlich gefallen haben. Frau

Professor Keppler hat schon eine Anzahl von Barmherzigen Schwestern in ihrem System

ausgebildet und am Montag, dem 9. Juni, die damit erzielten Erfolge einer Versammlung

von Geistlichen und Lehrern vorgefiihrt, zu welcher auch Herr Regierungsrat Dr. Wahl
von Stuttgart herbeigekommen war. Derselbe hat am Schluff der wohlgelungenen Auffiih-
rung sowohl dem System selbst als auch den personlichen Leistungen und Erfolgen der

Frau Professor Keppler seine unbedingte Anerkennung ausgesprochen«?.

Am 29. September 1902 wurde der neuerbaute Kindergarten St. Paul erdffnet und Kurse
nach der Frobel-Methode fiir Kinderpflegerinnen angeboten. Im Jahr 1918 konnte das
Kindergartnerinnenseminar als erste katholische Ausbildungsstitte der Diozese eroffnet wer-
den. Das Institut fiir sozialpidagogische Berufe hat heute 180 Ausbildungsplitze, Triger der
Einrichtung ist die Didzese, der Caritasverband und unsere Gemeinschaft, die seit 1971 eine
GmbH bilden. Bis heute ist die Arbeit am vorschulpflichtigen Kind ein Schwerpunkt in der
Titigkeit unserer Gemeinschaft. Derzeit sind Schwestern unserer Gemeinschaft in 52 Kinder-
girten eingesetzt, 2 Kindergirten und ein Schiilerhort sind in eigener Trigerschaft.

23 Archiv Kloster Untermarchtal.



DIE BARMHERZIGEN SCHWESTERN VOM HEILIGEN VINZENZ IN UNTERMARCHTAL 109

Gemeindekrankenpflege

In Schwibisch Gmiind begann nicht nur die Arbeit im Kindergarten, bei den Gehérlosen,
Behinderten und Geisteskranken. In dieser Stadt waren auch die Schwestern erstmals in der
Gemeindekrankenpflege titig, und zwar seit 1862. Das Mutterhaus in Straflburg, mit dem die
Obern in Schwibisch Gmiind auch nach der Trennung in engem Kontakt standen, sprach sich
zunichst gegen diese Titigkeit aus. Doch auf Bitten des Bischofs und aufgrund verschiedener
Anfragen von Gemeinden wurden Schwestern fiir diesen Dienst bereitgestellt, denn man sah
darin einen genuinen vinzentinischen Auftrag. Auf Wunsch des Bischofs wurden 1862
Schwestern aus Ingenbohl und Menzingen, die vor allem in Gemeinden des Oberlands in der
Hauskrankenpflege titig waren, zuriickgezogen. An ihre Stelle traten Schwestern aus diczesa-
nen Mutterhdusern. Uniformierungspline fiir die im Land ansissigen Schwesternkongregatio-
nen gab es seit 1854. Am 3.Oktober 1855 legte der Kultusminister Karl Eberhard von
Wichter-Spittler Bischof Lipp den Gedanken nahe, die Schwesternvereine von Ehingen und
Steinbach dem Gmiinder Mutterhaus als Filialen unterzuordnen.
Riickblickend laft sich sagen, die Schwestern haben neue Aufgaben nicht gesucht, sondern
sich ihnen gestellt. Dazu ein paar Zitate aus Jahresberichten und Chroniken:
»Fiir die ambulante Krankenpflege im ganzen Lande wurden seitens der Geistlichen und
der Arzte immer mehr Schwestern verlangt, namentlich, wo es sich um ansteckende und
ekelerregende Krankheiten handelte.«
»Auf den ersten Hilferuf der von der Cholera bedringten Stadt Heilbronn eilten sofort
finf Schwestern dorthin, um acht Wochen lang zusammen mit den Diakonissen die
Kranken und Sterbenden zu pflegen.«
»In den Jahren 1863-1865 beunruhigten die gefiirchteten Pocken die Gmiinder Bevolke-
rung. In ihrer Not nahmen die einzelnen Familien zu den Schwestern ihre Zuflucht, und
das Mutterhaus sandte Hilfe, soweit es die beschrinkte Schwesternzahl zulief. Fiir
schwere Fille verordnete die Stadtverwaltung die Unterbringung im alten Siechenhaus
St. Katharina. Dort wurden Kranke und Schwestern von der Offentlichkeit abgesondert
und eingeschlossen, 1863 nur einige Wochen, 1864 und 1865 aber 8-10 Wochen. Das
Mutterhaus sandte das Essen, das an einem bestimmten Fenster abgestellt und von den
Schwestern in Empfang genommen wurde, ohne dafl sie in Beriihrung mit der Essenstrige-
rin kamen. Bei der Pflege einer Pockenkranken in der Stadt erhielt Schwester Luitgard eine
iiberaus gefihrliche Ansteckung. Ihre kriftige Natur aber behielt die Oberhand, und
genesen von der schweren Krankheit stellte sie ihre Kraft wieder in den Dienst der
Pockenkranken.«
»In Buchau waren Katholiken und Juden in gleicher Weise um eine Schwesternstation
besorgt gewesen und hatten die ndtigen Mittel zur drmlichen Einrichtung aufgebracht. Im
Februar 1862 geleitete Frau Mutter Arcadia zwei Schwestern nach Buchau und schon im
Sommer hatten die beiden Schwestern in der Typhuskrankenpflege vollauf zu tun. Besonders
heftig grassierte die gefiirchtete Krankheit unter der jiidischen Bevolkerung. Die geforderten
Leistungen iiberstiegen die Krifte der Schwestern. Im August starb die gute, treubesorgte
Schwester Aloysia. Eine junge Schwester, die erst sechs Wochen eingekleidet war, fiillte die
Liicke aus, wenige Wochen spiter erlag auch sie dieser Krankheit.«
»In Berlichingen lagen wohl 200 Personen krank an Typhus. Eine Krankenpflegestation
fehlte, und so ging man das Mutterhaus in Gmiind um zwei Schwestern an. Linger als drei
Monate harrten sie unter grofiten Anstrenungen und Opfern aus, bis die Epidemie
erloschen war. Geschwicht und ermiidet kehrten die Schwestern ins Mutterhaus zuriick,
ohne von der verheerenden Krankheit angesteckt worden zu sein«?*,

24 Archiv Kloster Untermarchtal.



110 MARIE LUISE METZGER

Soweit Zitate aus verschiedenen Chronik- und Jahresberichten.

Zur Entwicklung der Gemeindekrankenpflege, die auch heute einen Schwerpunkt in der
Titigkeit unserer Gemeinschaft bildet, einige Zahlen:

1862: 1. Krankenpflegestation in Schwibisch Gmiind

1886: 51
1900: 70
1928: 171

1986: 54 Sozial- bzw. Gemeindekrankenpflegestationen

Marienhospital Stuttgart

Am 30.Januar 1866 kamen zwei Schwestern in die Gemeindekrankenpflege nach Stuttgart.
Der Anfang dort war sehr hart. Die beiden Schwestern schrieben iiber die erste Zeit: »Auf den
Straflen mufiten wir allerlei Schimpfreden von Grof und Klein ertragen. Eines Tages sagte mir
eine protestantische Kranke: >Ich mufl ihnen gestehen, dafl ich durch Sie eine bessere Ansicht
von der katholischen Kirche erhalten habe. Es mufl doch manches nicht wahr sein, was man
uns in der Schule von der katholischen Kirche gesagt hat.« Sie fragte mich iiber mehreres, iiber
die Verehrung der Mutter Gottes und der Heiligen, iiber die Beichte, iiber das Gebet fiir die
Verstorbenen, iiber den Ablaf}. Ich habe ihr alles einfach und biindig erklart, woriiber sie sehr
befriedigt war. So brachte man uns bald nicht nur von der katholischen Bevélkerung
Vertrauen entgegen«?. Im Jahre 1875 konnten die Schwestern in ein eigenes Haus einziehen,
in dem sie bis 15 Kranke aufnehmen konnten. Bei der grofien Nachfrage und den Bediirfnissen
einer wachsenden Grofistadt erwies sich dieses Beleg-Krankenhaus von Anfang an als viel zu
klein. Abhelfen konnte nur ein neues grofiles Krankenhaus, das jedoch die finanziellen
Moglichkeiten der Kongregation weit iiberstieg. Es brauchte ein maflloses Gottvertrauen und
einen Wagemut ohne Grenzen, dafl sich die Generaloberin Arcadia Scholl und Superior
Joseph Eisenbarth (Superior von 1878-1898) zu einem Neubau entschlossen. Eine Werbear-
beit ohnegleichen, ein Aktionskommitee unter der Leitung von Fiirst Waldburg-Zeil, Kon-
zerte zugunsten des Baus, Spendenaufrufe, Lotterien und Bazare, Hoftheater und Militiror-
chester wurden organisiert, der Hof selbst beteiligte sich. All dies, zusammen mit einer
offentlichen Anleihe, erbrachte 390000 Goldmark. Es gab allerdings auch andere Stimmen,
z.B. Heft 4 der »Brackenheimer Flugschriften« mit dem Titel »Was ist mit den Barmherzigen
Schwestern und dem Spital« oder HeftVII der »Mitteilungen iiber die konfessionellen
Verhiltnisse Wiirttembergs«. In einer Flugschrift aus dem Steinkopf Verlag Stuttgart heifit es
u.a.: »Zuriickfiihrung der Protestanten in den Schof} der »alleinseligmachenden« Kirche, das ist
der Gedanke, welcher gegenwirtig alle Mafinahmen dieser Kirche beherrscht. Diesem Zweck
miissen auch die in protestantischen Stidten errichteten katholischen Spitiler, miissen die
Barmherzigen Schwestern dienen. Man wird sich ja vorerst hiiten, in massiver, plumper Weise
in den Spitilern Ketzerbekehrung zu treiben. Zunichst sollen die Barmherzigen Schwestern
nur durch ihren Dienst die Gemiiter fiir sich einnehmen. Dafl sie aber auch fanatische
Bekehrungsversuche nicht scheuen, dariiber liegen z.B. aus Metz, aus Teschen in Osterreich-
Schlesien, aus Potsdam, aus Bremen gerichtlich beglaubigte Protokolle vor, welche die in
solchen Fillen romischerseits beliebte Ableugnung in eigentiimlichem Licht darstellen.. .«

Es werden dann Beispiele der Proselytenmacherei angefiihrt, bezeichnenderweise stammt
keines aus dem siiddeutschen Raum. Gegen Schluf heifit es dann: »Auf die Vermehrung des
romischen Einflusses in dem evangelischen Volk unsrer Stadt ist dies Krankenhaus berechnet,
und wir Evangelischen sollen mithelfen an dieser Schidigung unserer Kirche«?!

25 Chronik, Archiv Kloster Untermarchtal.
26 Archiv Kloster Untermarchtal.



DIE BARMHERZIGEN SCHWESTERN VOM HEILIGEN VINZENZ IN UNTERMARCHTAL 111

Nach vielen Schwierigkeiten konnte im Jahr 1890 das Krankenhaus in Anwesenheit von
Konigin Olga eingeweiht werden. Zur Entwicklung des Krankenhauses wieder ein paar
statistische Zahlen: )

1890: 90 Betten, 562 Patienten im Jahr, 30 Schwestern, 2 Arzte

1900: 240 Betten, 2223 Patienten &

1928: 450 Betten, 267 Schwestern und Mitarbeiter, 12 Arzte

1985: 627 Betten, 18000 Patienten, 1120 Beschiftigte, 121 Arzte

Der Pflegesatz wurde 1948 von 5,40 auf 7,20 DM erhéht. 1985 betrug er: 252,91 DM.

Ubersiedlung nach Untermarchtal

Dreiflig Jahre nach der Eréffnung des Mutterhauses stand die Gemeinschaft bereits in einem
breitgeficherten Bereich sozial-caritativer Dienste. Durch das schnelle und zahlenmiflig
starke Aufblithen der Gemeinschaft wurde die Raumnot im Mutterhaus in Schwibisch
Gmiind von Jahr zu Jahr driickender. Erweiterungen waren wegen der Lage im Stadtkern
nicht méglich. Im Jahr 1883 schrieb Superior Josef Eisenbarth an das Bischéfliche Ordinariat:

»Bei dem steten Wachstum der Genossenschaft erweisen sich die Riume des Mutterhauses

immer mehr als unzulinglich, und es ist der Bau eines neuen Mutterhauses ernstlich ins

Auge zu fassen«?’.

Zunichst dachte man an einen Neubau in Schwibisch Gmiind. Doch dann ergab sich eine
andere Méglichkeit. Franz Joseph Linder aus Rottweil stand in engem Kontakt mit dem
Mutterhaus in Gmiind. Auf seine Initiative hin kamen 1854 Schwestern aus Straflburg in das
Rottweiler Spital, seine Tochter, Josephine Linder, war seit 1868 Barmherzige Schwester. Im
Jahr 1886 hatte Linder das ehemalige Ritter- und Jagdschlof der Herren von Speth in
Untermarchtal gekauft und der Kongregation zur Verfiigung gestellt. Es waren verschiedene
Griinde, die eine Verlegung des Mutterhauses nach Untermarchtal nahelegten. Im September
1891 zog die Leitung der Kongregation, das Postulat und Noviziat in das neue Mutterhaus in
Untermarchtal. Die Gemeinschaft zihlte damals mehr als 600 Schwestern, darunter waren
56 Novizinnen. Im Jahre 1893 wurde Schwester Margarita Linder zur 3.Generaloberin
gewihlt. Unter ihrer Amtszeit (1893-1918) hat sich das ehemalige Jagdschlof zu einer
Klosteranlage entwickelt mit Klosterkirche, Noviziatsgebiude, Exerzitienhaus, Schwestern-
krankenhaus und Altenheim, Wirtschaftsgebiude.

ah%ur weiteren Ausdehnung der Gemeinschaft bis zum Ende des 2. Weltkriegs ein paar
Zahlen:

Jahr Nieder- Profef- Novizinnen
lassungen  schwestern

1900 70 850

1908 114 1030 136
1918 168 1508 153
1925 1719 82
1935 230 1902 46
1945 240 1821 6

27 Archiv Kloster Untermarchtal.



112 MARIE LUISE METZGER

Die Zeit des Nationalsozialismus und des 2. Weltkriegs

Von den Vertretern des 3. Reiches war weder Anerkennung noch Toleranz zu erwarten. Die

Schwestern galten als »politisch unzuverlissig, gesinnungsmifig lebensfeindlich, biologisch

unproduktiv und als eifrige Vertreter der katholischen Kirche«2. Die dufleren Schwierigkeiten

haben jedoch zur Stabilitit beigetragen. Einige Daten und Beispiele zur Verdeutlichung der

Schwierigkeiten wihrend dieser Zeit: v

Im Marienhospital wurden bereits 1933 nicht-arische Arzte an der Berufsausiibung
gehindert, in offentlicher Fiirsorge stehende Kranke wurden in stidtische Hiuser verlegt, so
standen Abteilungen fiir einige Zeit leer. Das Krankenhaus mufite zu Beginn des Krieges
20 NS-Schwestern mit eigener Fiihrerin zur Ableistung eines praktischen Jahres aufnehmen.
Wie die anderen Einrichtungen der Kongregation wurde das Krankenhaus mit empfindlichen
Steuern belegt, 1943 waren es 483000RM.

Das psychiatrische Krankenhaus Rottenmiinster erhielt am 29. Januar 1940 vom Reichsmi-
nisterium die Anordnung, niemanden mehr zu entlassen, die sogenannten Staatspfleglinge zu
verlegen. Bei der Leitung des Hauses wurde eine Verlegung in staatliche psychiatrische
Anstalten vorgetiuscht. Doch bald trafen die ersten Todesnachrichten ein. Durch folgende
Mafinahmen verhinderten Arzte und Schwestern den Abtransport von weiteren Kranken in
die Vernichtungslager:

— Kranke, vor allem Staatspfleglinge wurden zu Pensioniren gemacht, oder in kleinen
Schwesternstationen, bei Angehérigen und Bekannten der Schwestern untergebracht.

- Krankengeschichten wurden gefilscht und die Diagnose so verindert, dafl eine Meldung
nicht ndtig war, oder eine Entlassung pro forma erfolgen konnte.

- Es wurden geheime Krankenstationen eroffnet (z.B. im Okonomiegebiude von Rotten-
miinster) und von der Auflenwelt véllig abgeschlossen.

Dem mutigen Eingreifen der Krankenhausleitung, der Arzte und der Schwestern ist es zu
verdanken, dafl Rottenmiinster von allen psychiatrischen Krankenhiusern vergleichbarer
Grofle am wenigsten Opfer zu beklagen hatte. Es wurden iiber 600 Kranke vor dem Tod in
Vernichtungslagern bewahrt?*.

Reservelazarette und Lager fiir Volksdeutsche wurden eingerichtet in: Rottenmiinster, im
Marienhospital Stuttgart, in zwei Kurheimen: Bad Ditzenbach und Wildbad, in der Gehérlo-
senschule St. Josef, im Tochterinstitut St. Loreto in Schwibisch Gmiind, im Mutterhaus und
Schwesternaltenheim in Untermarchtal.

— Bei Kriegsausbruch mufite die Ordensleitung eine Liste mit den Namen der Krankenschwe-
stern einreichen, die zum Einsatz in Lazaretten jederzeit einberufen werden konnten.

- In Kindergirten mufiten die Schwestern teilweise trotz entschiedenen Eintretens der Eltern
NS-Schwestern weichen.

— Schulen in eigener Tragerschaft wurden wegen staatsfeindlicher Einstellung geschlossen, aus
offentlichen Schulen wurden die Schwestern wegen »politischer Unzuverlissigkeit« zu-
riickgezogen. ,

— Am 8.Juli 1941 wurde der gesamte Besitz der Kongregation beschlagnahmt, alle Bankkon-
ten wurden gesperrt.

— Durch eine Verfiigung der Geheimen Staatspolizei wurde die Gemeinschaft am 25. Februar
1942 enteignet.

— Anfang Juni 1942 wurde ein Prozef gegen das Kloster gefiihrt, 5Schwestern wurden zu
Gefingnisstrafen verurteilt mit der Begriindung, gegen die Kriegswirtschaftsfilhrung ver-

28 Hacen 97.
29 Hermann TiicHLE, Die Barmherzigen Schwestern von Untermarchtal. Zur 125jihrigen Titigkeit der
Vinzentinerinnen im Bistum Rottenburg-Stuttgart, Ostfildern 1983, 121.



DIE BARMHERZIGEN SCHWESTERN VOM HEILIGEN VINZENZ IN UNTERMARCHTAL 113

stofien zu haben. Lebensmittel seien der Erndhrung des Volkes widerrechtlich entzogen

worden. (Die Schwestern liefen den im Mutterhaus einquartieren 2000 Volksdeutschen,

Kriegsgefangenen und Verwundeten Gemiise, Eier und Fleisch aus der Klosterokonomie

zukommen).

Erst im Jahr 1948 erklirte das Landgericht Ravensburg die Enteignung fiir nichtig und im
Juli 1953 erfolgte die Tilgung aus dem Strafregister und die Abgabe einer juristischen
Ehrenerklirung fiir die Kongregation.

Die Zeit nach dem 2. Weltkrieg

Seit 1933 konnten die Neueintritte nicht mehr die Todesfille ausgleichen. Trotz der riicklaufi-
gen Schwesternzahl wurden neue Aufgaben iibernommen. In den vergangenen 25 Jahren kam
die Aufgabe an alten Menschen stirker auf uns zu. Neben der offenen Altenhilfe haben wir
3 Altenheime in eigener Trigerschaft mit insgesamt 686 Betten.

Mit der religiosen Bildungsarbeit wurde bereits am Ende des vorigen Jahrhunderts
begonnen. Man sah darin eine vinzentinische Aufgabe, denn Vinzenz von Paul hat sich nicht
nur auf dem Gebiet der Caritas grofie Verdienste erworben, er war auch der Erneuerer des
religiosen Lebens in Frankreich. Heute liegt auch ein Schwerpunkt in den Angeboten fiir
junge Menschen. Neben Besinnungstagen und Exerzitien sind es vor allem die Sternwallfahrt
und der Jugendtag, die der Lebensorientierung aus dem Glauben dienen.

Mission

Ende der 50er Jahre wurde die Bitte wiederholt an uns herangetragen, Missionare nicht nur
finanziell zu unterstiitzen, sondern Schwestern in die Mission zu entsenden. Dies geschah im
Oktober 1960. Heute arbeiten 15 europiische Schwestern auf 6 Missionsstationen in Tanzania.
1980 haben die ersten afrikanischen Schwestern Profef abgelegt. Die im Aufbau begriffene
afrikanische Schwesterngemeinschaft zihlt

47 Profefischwestern 20 Postulantinnen

26 Novizschwestern 30 Kandidatinnen
Schwerpunkte in der Tatigkeit der Mission sind:

die Arbeit im Hospital,

Haushaltungsschulen, Frauenbildungsarbeit,

Katechese,

Kindergartenarbeit,

Sorge um Behinderte, zur Zeit wird in Songea eine Gehorlosenschule gebaut.

Tanzania gehért zu den drmsten Lindern der Erde. Das staatliche Gesundheitswesen liegt
im argen. Es gibt kaum Medikamente. Lebensnotwendige Dinge fehlen und sind kaum zu
kaufen, die Korruption blitht. Sehr hoch ist die Kindersterblichkeit. Priester und Katechisten
leben am Rande des Existenzminimums. Hier zu helfen ist ein vordringliches Anliegen der
Mission. Dariiber hinaus geht es darum, zum Aufbau und zur Eigenstindigkeit der Kirche
Afrikas beizutragen durch das Zeugnis des Glaubens und durch mitmenschliche Solidaritit
und Hilfsbereitschaft.

Zum Schlufl wieder ein paar statistische Zahlen, die etwas das Wirken der Schwestern in
der Mission verdeutlichen. Im Jahr 1985 waren es:

6425 Geburten in 5 Hospitilern
43113 Patienten in stationdrer Behandlung (452 Betten)
288246 Patienten in ambulanter Behandlung
117472 schwangere Frauen und Miitter kamen zur Beratung



114 MARIE LUISE METZGER

Inneres Wachstum und Leben der Gemeinschaft

Geschichtsdaten, statistische Zahlen sagen etwas aus iiber die Entstehung und Entwicklung
einer Gemeinschaft, an ihnen ist jedoch nicht ablesbar, wovon eine Gemeinschaft lebt.
Vielleicht 1aft sich dies am ehesten durch ein Bild verdeutlichen. Es war ein junger,
lebenskriftiger Trieb, der in der Mitte des vorigen Jahrhunderts von Stralburg nach Schwi-
bisch Gmiind verpflanzt wurde. Der Boden, das Klima waren giinstig, die junge Pflanze
konnte trotz manchen Sturms Wurzel fassen, wachsen und gedeihen. Die Kraft, aus der die
Schwestern gelebt haben, war das vinzentinische Erbe, das in der Straflburger Gemeinschaft
sehr lebendig war. Wir haben in unserem Archiv viele Briefe aus der Zeit der Griindung,
Nachschriften von Exerzitienvortrigen, handgeschriebene Abschriften und Erliuterungen zur
Regel, Unterrichtsaufzeichnungen zur fachlichen und spirituellen Bildung der Postulantinnen
und Novizinnen. In all dem kommt zum Ausdruck, dafl auf die religiése Bildung und
Formung grofler Wert gelegt wurde. Vor allem in den ersten Jahren nach der Profeff - das
beweist der rege Briefwechsel — erfuhren die Schwestern eine intensive Begleitung. Wie ein
roter Faden zieht sich durch die Geschichte unserer Gemeinschaft der zentrale Gedanke
vinzentinischer Spiritualitit: Gott ist Liebe, Erbarmen ist sein innerstes Geheimnis. Davon
war Vinzenz von Paul betroffen, er sagte den ersten Schwestern: »Das ist eure Sendung,
Armen und Kranken menschgewordene Gottesgiite zu sein.« Jesus Christus war fiir ihn die
Inkarnation des gottlichen Erbarmens. In seiner Menschwerdung hat er sich in die Not und
das menschliche Elend hineingebunden, seine Passion geht weiter in allen, die leiden. Seine
Sendung fiihrt er weiter in allen, die das Erbarmen Gottes sichtbar und erfahrbar machen in
der Hinwendung zum Nichsten.

Die 1. Generaloberin, Schwester Arcadia Scholl, sagte in einer wochentlichen Unterwei-
sung den Schwestern: »IThr Beruf und Thre Berufung ist die Ubung der Liebe. Sie hat zwei
Seiten, die sich erginzen und zusammengehéren. Die eine betrifft Gott, mit ihm sind Sie durch
das Gebet vereinigt, die andere vereinigt Sie durch die Werke der Barmherzigkeit mit dem
Nichsten. Die Beschiftigung der Martha und die Beschiftigung der Maria haben ein Ziel: die
Liebe. Sie hilft IThnen nicht blof, einzelne Bediirfnisse der Kranken zu befriedigen, sondern
sich ihrer ganzen Bediirftigkeit anzunehmen«*. Wenn man diesen Gedanken weiterfiihrt,
dann heiflt das, dafl nicht nur einzelne Fihigkeiten, nicht nur die Kraft der Hinde in den
Dienst der andern gestellt werden, sondern auch die Kraft des Herzens und des Glaubens. Die
Not und die Aufgaben haben sich in der fast 130jihrigen Geschichte unserer Gemeinschaft
gedndert, nicht aber diese Grundhaltung, aus der Dienst erwichst. Das Gleichbleibende des
Dienstes umschreibt die Synode mit den Worten: »Aus der Kraft der Liebe Christi haben
Ordensleute seit Jahrhunderten Gottes- und Nichstenliebe gelebt. Sie haben sich den leibli-
chen und geistlichen Werken der Barmherzigkeit hingegeben, lingst bevor unser Sozialwesen
organisiert wurde. Aus dem Glauben befihigt, bringen Ordensleute ihre ganze Person ins
Spiel im heilenden, schiitzenden, betenden und versshnenden Dienst gerade an den geringsten
Schwestern und Briidern (vgl. Mt25,40)«>!.

Fazit der Betrachtung der Geschichte unserer Gemeinschaft ist auch die Erkenntnis:

»Gott wird denen seine Hilfe nicht versagen, die auf ihn hoffen und sich fiir seine Sache

einsetzen. Er versiumt nie, das Seine zu tun, wenn wir das unsere getan haben.«

Dieses Wort des hl. Vinzenz, mit dem ich schlieffen méchte, ist fiir uns heute Herausforde-
rung und zuversichtliche Hoffnung in den Schwierigkeiten unserer Zeit.

30 Archiv Kloster Untermarchtal.
31 Beschliisse der Dibzesansynode Rottenburg-Stuttgart 1985/86. Weitergabe des Glaubens an die
kommende Generation, hg. vom Bischéflichen Ordinariat Rottenburg, Ostfildern 1986, 198.



ERNST SCHERING

Ordenserneuerung und Gestaltwerdung der Diakonie
im Protestantismus des 19. Jahrhunderts'

Geschichte ist — und das wissen wir spitestens seit Hegel — zu allen Zeiten ein dialektischer,
dynamischer Prozefl. Daher gehoren Wechsel, Krisen und Erneuerungen zum Wesen der
Geschichte. Das Bedeutsame ist aber nicht, wie manche Zeitgenossen meinen, das Phinomen
der Krise, sondern die auf sie folgende, von ihr ausgeloste, sie iiberwindende Erneuerung?,
wobei allerdings einerseits zu fragen ist, ob die jeweiligen Renaissancen als sachgemafie
Antworten auf die Herausforderung der Zeit zu werten sind, andererseits zu priifen ist, ob
und wie weit sie dem verborgenen Ziel der Geschichte gedient haben. Der konomische und
gesellschaftliche Kontext unseres Themas ist die tiefgreifende soziale Krise, die im Zeitalter
der ersten industriellen Revolution aufgebrochen ist, welche aber hier nicht ausfiihrlich
dargelegt werden kann; es soll vielmehr hervorgehoben werden, wie das Massenelend jener
Zeit im Protestantismus zur Gestaltwerdung der Diakonie gefiihrt hat, die ein Pendant zur
katholischen Caritas-Bewegung darstellt®. Dabei ist besonders zu betonen, dafl in den neuen
diakonischen Einrichtungen beachtenswerte Versuche unternommen wurden, neue Formen
verbindlichen gemeinschaftlichen Lebens zu verwirklichen.

Kirchengeschichtliche Leitbilder

Die Wegbereiter der neuen evangelischen diakonischen Arbeit hatten begriffen, dafl das
Massenelend nicht durch individuelle Hilfeleistung zu beheben ist — man nannte das derzeit
Hausarmenpflege -, sie erkannten ebenfalls, dafl die bisherigen lindlichen Haftungsverbinde
sich spitestens zu dem Zeitpunkt auflsten, als die Leute vom Land in die Stadt gezogen
waren. Die Wegbereiter wufiten ebenfalls auf Grund ihrer praktischen Arbeit sowie aus dem
Studium der Geschichte, dafl das karitative, diakonische Engagement, das nur aus individuel-
len religiosen Wurzeln entspringt, sich nur zu leicht verfliichtigt. Zudem gibt es in jeder
karitativen Arbeit immer auch Riickschlige und Miflerfolge. Deshalb forderten unsere geisti-
gen Viter eine »Assoziation« der Helfenden. Diese sollten keineswegs Standesorganisationen
der Pflegerinnen oder Sozialarbeiter, sondern Dienst-, Lebens- und Glaubensgemeinschaft
sein. Bei der Strukturierung dieser Gemeinschaften orientierte man sich — wie stets in der
Kirchengeschichte — an tradierten Leitbildern christlicher Gemeinschaften: dem altkirchlichen

1 Uberarbeiteter und mit Anmerkungen versehener Vortrag vom 15.7. 1986 im Rahmen der von
Geschichtsverein und Akademie der Didzese Rottenburg-Stuttgart in Weingarten veranstalteten Studien-
tagung »Aufbruch oder Restauration? Der Weg kirchlicher Gemeinschaften im 19. Jahrhundert«.

2 G.]asperr, Krise als kirchengeschichtliche Kategorie, in: B. JaspERT und R. MoHR, Tradition — Krisis —
Renovatio aus theologischer Sicht. Festschrift fiir Winfried Zeller, Marburg 1976, 241.; J. CHaMBON, Was
ist Kirchengeschichte? Maflstibe und Einsichten, Gottingen 1957, 68.

3 Vgl. den Vortrag von Anton LAUBACHER, Caritas-Friihling in den Di6zesen Rottenburg und Freiburg,
siche unten S.253-262.



116 ERNST SCHERING

Diakonat, den mittelalterlichen Orden, den aus der devotio moderna hervorgegangenen
Genossenschaften von Laien (Beginen, Begarden) sowie den neuzeitlichen Kongregationen
der Barmherzigen Schwestern (Vinzentinerinnen, Borromierinnen, Englische Friulein). Hin-
ter dem von Theodor Fliedner (1800-1864) 1836 gegriindeten Diakonissenhaus stand der
Gedanke der Erneuerung des altkirchlichen Diakonats, allerdings in der Form eines vom
Ehepaar Fliedner geleiteten Mutterhauses®. Dabei verwies er u.a. auf das Vorbild der
Mennoniten und Barmherzigen Schwestern® sowie auf die Konzeption der Erneuerung des
Diakonissenamtes®, wie sie bereits von Johann Friedrich Oberlin (1740-1826) initiiert wurde.
Das von Pfarrer Franz Heinrich Hirter (1797-1874) und Freunden 1842 errichtete Mutterhaus
in Straflburg wurde nicht von ihm, sondern vom Konvent der Schwestern geleitet”. Im
Mutterhaus Bethanien in Berlin, 1847 gegriindet, sollte die Ordensidee realisiert werden®.
Allen voran ging Amalie Sieveking (1794-1859), die einer angesehenen Hamburger Patrizier-
familie entstammte, sich nach dem Tode ihres Bruders (1817) und anderen Enttiuschungen
vom Rationalismus ihrer Kindheit abgewandt, zur einfiltigen biblischen Wahrheit zuriickge-
funden, sich der Erweckungsbewegung angeschlossen hatte. 1824 verdffentlichte sie die
programmatische Schrift »Entwurf einer Regel fiir eine Barmherzige Schwesternschaft«®. Das
konfessionell eingrenzende Attribut »evangelisch« fehlte dabei kennzeichnenderweise. Diese
kleine Schrift erregte ungeheure Aufmerksamkeit, lebhafte Zustimmung fiihrender Leute,
selbst des Staatsmannes Karl Reichsfreiherr vom und zum Stein (1757-1831). Zu den »Lieb-
lingsideen« dieses bedeutenden Politikers gehérte, dafl »in der protestantischen Kirche eine
der Barmherzigen Schwestern shnliche Einrichtung begriindet« wiirde!®. Amalie Sieveking
stand in engem Gedankenaustausch mit dem katholischen Priester Johannes Evangelista
Gossner (1773-1858), der von Johann Michael Sailer (1751-1832) sowie von der bayerischen
katholischen Erweckungsbewegung geprigt war, auf Grund der Intrigen des Staatsministers
Clemens Fiirst von Metternich (1773-1859) aus St. Petersburg vertrieben worden war, damals
in Hamburg weilte, 1824 Amalie fiir ihren Dienst als Diakonisse einsegnete und ihr Werk
forderte!'. Amalies unerschrockener Einsatz wihrend der Pestepedemie in Hamburg (1831)
war ein weit leuchtendes Signal. Im gleichen Jahr griindete sie den »Weiblichen Verein fiir
Armen- und Krankenpflege«. 1826 wurde Gossner evangelischer Pfarrer an der Bethlehems-
Kirche in Berlin und errichtete dort das Elisabeth-Stift der Stadt. Bei der Einweihung des
Hauses am 16. November 1833 sprach er nachdriicklich von Pflegerinnen, nicht von Diakonis-
sen. 1837 hielt er einen als Separatdruck erschienenen Vortrag mit dem Titel: »Wie miissen
christliche Krankenpflegerinnen oder evangelische Barmherzige Schwestern beschaffen
sein« 12?

Unterschiedliche Konzeptionen standen auch am Anfang der minnlichen Diakonie. Das
von Fliedner 1844 gegriindete Briiderhaus sollte den altkirchlichen Diakonat erneuern. Er

4 M. GErHARDT, Theodor Fliedner, Bd. 2, Diisseldorf-Kaiserswerth 1937, 84-98.

5 GERHARDT 1942,

6 E.ScueriNGg, Oberlin. Griinder der ersten Kindergirten und Wegbereiter der Inneren Mission,
Bielefeld 1959, 30-37; E. PsczoLLa, ]. F. Oberlin, Giitersloh 1979, 151-154.

7 C.BOEGNER, Im Dienst des Herrn. Denkschrift zur Jubelfeier, Stralburg 1893, 11-16; R. VoeLTZEL,
Service du Seigneur. La vie et les ceuvres du pasteur F. Haerter, Strasbourg 1983, 61-65.

8 G.ScHurzE, Bethanien. Die ersten 50]Jahre und der gegenwirtige Stand des Diakonissenhauses
Bethanien in Berlin, Berlin 1897, 5-11.

9 P.PuiLipei, Die Vorstufen des modernen Diakonissenamtes als Elemente fiir dessen Verstindnis und
Kritik, Neukirchen 1966, 85-97, 120-124.

10 Pmivippr 108; vgl. den Brief von A.Sieveking an Frhr. von Stein vom 14.9. 1830, abgedruckt bei
PHILIPPI 254-257.

11 W.HousTeN, Gossner. Glaube und Gemeinde, Géttingen 1949.

12 Howvsten 111.



ORDENSERNEUERUNG UND GESTALTWERDUNG DER DIAKONIE 117

nannte dieses Institut jedoch nicht Diakonenanstalt, sondern Pastoralgehilfen-Institut 3, da es
in der reformierten Kirche auf Grund der Genfer Kirchenordnung im Presbyterium jeder
Gemeinde (nebenamtliche) Diakone fiir die Sozialarbeit der Gemeinde gab. Mit der Griindung
des Rauhen Hauses in Hamburg (1833) wollte Johann Hinrich Wichern (1808-1881) einer
ordensihnlichen Korporation eine zeitgemifle Form geben. Adalbert Graf von der Recke-
Volmerstein (1791-1878) schuf 1847 in Kraschnitz in Schlesien eine Pflegeanstalt, miihte sich,
das »Deutsche-Samariter-Ordensstift« nach dem Vorbild der alten Ritterorden zu errichten*.
In dem 1850 in Neinstedt a. Harz erdffneten Briiderhaus war die Idee der Genossenschaft von
Laien ausschlaggebend *°.

Wie sich in den folgenden Jahrzehnten die Schwester- und Briiderhauser entwickelt haben,
die Leitideen sich vermischten, sei hier nicht entfaltet. Es ist eher angebracht, in aller Kiirze
auf drei Faktoren zu verweisen, die die Geschichte der damals geschaffenen Institute entschei-
dend geprigt haben. Den grofien Impetus bei der Griindung neuer diakonischer Einrichtun-
gen sowie das entstehende Gemeinschaftsleben verstehen wir nur im Zusammenhang mit der
Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts'é, die die Christen aufgerufen hat, den Glauben
durch Werke der Barmherzigkeit, durch personliche Hingabe, durch Engagement fiir die
Notleidenden zu legitimieren. Nur von hier aus ist es einsehbar, daff die Viter der Inneren
Mission es wagten, gleichsam aus dem Nichts heraus, Grundstiicke zu kaufen, Hiuser zu
bauen, mit Forderung gleichgesinnter Freunde, jedoch ohne staatliche und kirchliche Unter-
stiitzung ans Werk zu gehen, den Bediirftigen (ohne jeglichen Pflegesatz) zu helfen. Nur weil
die Erweckungsbewegung breite Schichten der Gesellschaft, vor allem junge Leute erfafit
hatte’”, war es moglich, dal Hunderte, bald Tausende sich vom Glauben her getrieben
wuflten, sich in christliche Gemeinschaften zu integrieren und in der diakonischen Arbeit ihre
Lebensaufgabe, ihre Berufung, ihren Beruf zu erkennen.

Sodann ist uniibersehbar, dafl am Anfang oft die Pflege fiir Kranke und Sieche gestanden
hat. Damals gab es freilich bereits viele kommunale Krankenhiuser. Das beriihmteste war die
Charité in Berlin 8. Diese stidtischen Hiuser standen allerdings, und das mufl im folgenden
stets bedacht werden, in einem schlechten Ruf. Viele sprachen damals von »Augias-Stillen«.
Die Pflegerinnen waren oft untauglich, fiir thre Arbeit iiberhaupt nicht ausgebildet, viele
bestechlich, schlampig, nicht wenige waren zuvor dem »iltesten Gewerbe« nachgegangen. Bei
den Patienten, aber auch bei den Pflegern regierte oft »Kénig Alkohol«. Von Hygiene konnte
nicht die Rede sein.

Bisher kam der Pflegedienst zur Sprache. Bei dem Wort Diakonisse denken die meisten
heute nur noch an Krankenschwestern. Am Anfang stand hingegen, auch nach dem Vorbild
der Barmherzigen Schwestern, ein weitgefichertes Berufsbild: Fliedner hatte schon frithzeitig
den Dienst der Lehrdiakonissen fiir Unterricht und Erziehung konzipiert und in Kaiserswerth
ein Lehrerinnen-Institut fiir Diakonissen gegriindet'®. Hinzu trat sowohl bei Fliedner wie bei

13 GERHARDT 194-203. .

14 E.Bunke, Die minnliche Diakonie seit Wichern. Ein Uberblick iiber ihre Geschichte, Hamburg
1931, 171.

15 K.Voer, Geschichte und Struktur der deutschen Diakonenanstalten, Stuttgart 1957.

16 E.BEYREUTHER, Die Erweckungsbewegung, Géttingen 1977.

17 K.KuriscH, Zwischen Idealismus und Massendemokratie. Geschichte der evangelischen Kirche in
Deutschland 1815-1945, Berlin 1960, 113f., 119-124.

18 G.]Jakcker, Die Charité. Die Geschichte des beriihmtesten deutschen Krankenhauses, Bayreuth
1963, 184-191, 194-201.

19 GEerHARDT 351-359.



118 ERNST SCHERING

Wichern die Fiirsorge fiir die Gefangenen und deren Familien®. Wichern hatte 1858 in Berlin
das von ihm selber geleitete Johannesstift ausschlieBlich zu dem Zweck errichtet, um Diakone
fiir den Dienst in Gefingnissen auszubilden. Dabei berief er sich auf das Beispiel von Vincent
de Paul (1581-1660) und dessen Einsatz fiir die Galeerenstriflinge. Die Zustinde in den
Gefingnissen waren trostlos, die Wirter fiir ihre Arbeit iiberhaupt nicht qualifiziert, es gab
keine modernen Strafanstalten.

Der diakonische Aufbruch

Wicherns beriihmt gewordene Rede auf dem 1. Evangelischen Kirchentag am 21. September
1848 in Wittenberg wurde oft als Sternstunde der Diakonie bezeichnet?!. In der bisherigen
Forschung und selbst von Gerhard Uhlhorn wurden die Bemithungen Wicherns um Erneue-
rung christlicher Korporationen oft iibersehen??. Wichern wurde unzutreffenderweise der
Vater der minnlichen Diakonie genannt. Wenn auf Fliedners Grabstein die Worte stehen
»Durch Gottes Gnade Erneuerer des apostolischen Diakonissenamtes«, so war dies ein
biindiger Ausdruck seines Wollens. Er meinte in der Tat, ein Amt der Urgemeinde entdeckt
und im Blick auf seine Gegenwart gestaltet zu haben. Wichern hingegen hatte keine Diako-
nenanstalt gegriindet. Seine Lebensaufgabe erkannte er darin, verwahrlosten Jungen zu einem
sinnerfiillten Leben zu verhelfen und zugleich junge Manner im Rauhen Haus aufzunehmen,
sie fiir sozialpidagogische Aufgaben zu qualifizieren, gleichzeitig zu einer christlichen Bruder-
schaft zusammenzuschliefen. In der sozialpidagogischen Arbeit waren ihm andere vorange-
gangen, Minner wie August Hermann Francke (1663-1727), Johann Daniel Falk (1768-1826),
Christian Heinrich Zeller (1774-1860), Adalbert Graf von der Recke und viele andere, die er
als Vorbilder gepriesen hat. Auch sie haben Gehilfen fiir ihre Arbeit herangebildet?. Wichern
ging einen entscheidenden Schritt weiter; er wollte nicht nur Mitarbeiter gewinnen und fiir
ihren Dienst qualifizieren, sondern sie zugleich zu einer Bruderschaft zusammenschliefien.
Das Geniale bei ihm ist darin zu erblicken, dafl er diese und andere Konzeptionen bereits als
junger Mann von knapp 25 Jahren entworfen hatte. Senator Carl Sieveking (1787-1847) und
andere Goénner warnten ihn eindringlich davor, im liberalen Hamburg bei der Rede zur
Griindung des Rauhen Hauses am 12. September 1833 bereits von einer neuen Bruderschaft zu
reden. Der junge Vikar folgte diesem Rat. Seine Gedanken trug er erstmalig 1839 in den von
ihm herausgegebenen »Blitter aus dem Rauhen Haus« vor?*; ausfiihrlich berichtete er dariiber
1843 in seiner »Ersten Nachricht vom Gehilfeninstitut«?. Das Selbstverstindnis der Bruder-
schaft hat er am klarsten in einem Artikel entfaltet, den er 1855 zur ersten Auflage der
»Protestantischen Realenzyklopidie« geschrieben hat?. Entschieden wandte er sich darin
gegen die Bezeichnung Diakonen- oder Diakonissenhiuser; jede Ankniipfung an altkirchliche
Amter hielt er fiir eine Fiktion, da es sich bei den neuentstandenen diakonischen Einrichtun-
gen und deren Mitarbeitern um »Korporationen« eines véllig neuen Stiles, um vom evangeli-

20 GERHARDT 288-299; vgl. DEgs., Bd. 1, 1935, 157-170; J. H. WicHERN, Vortrag zur Begriindung des
Johannesstifts in: Simtliche Werke, Hg. P. MeiNHOLD, Bd.IV,2, Berlin und Hamburg 1959, 252-275.
21 WicHERN, S.W. Bd.I, 1962, 155-175.

22 Gerhard Uhlhorn hat in seiner bisher unerreichten Geschichte der Diakonie allerdings sowohl bei der
Griindung des Rauhen Hauses wie bei der Bethaniens die Ordensidee nicht erwihnt, vgl. G. UHLHORN,
Die christliche Liebestitigkeit, Stuttgart 1895, 719f.; 737.

23 Bunke 30.

24 WicHern, $.W. Bd.Il, 1958, 197-201. Der Ursprung der Bezeichnung »Rauhes Haus« ist nicht ganz
klar, sie leitet sich entweder von der Farbe »rot« oder dem Namen des fritheren Besitzers »Ruge« ab.
25 WicHEerN, S.W. Bd.II, 202-220.

26 WicHERN, S.W. Bd.III,1, 76-91.



ORDENSERNEUERUNG UND GESTALTWERDUNG DER DIAKONIE 119

schen Geist geprigte Genossenschaften handele. Den Nachweis fiihrte er mit historischer
Argumentation. Er besafl ein vitales Interesse an der Geschichte. Als Mann des 19. Jahrhun-
derts 16ste er ein Problem, indem er die Geschichte des Problems erhellte. Seine Kennzeich-
nung der Diakonie in der alten Kirche und im Mittelalter ist hier nicht von Belang, um so mehr
die von ihm gestellte Frage, wieso sich im Zeitalter der Reformation Orden und Stifte
aufgeldst hatten, obwohl Luther das Ordenswesen zu schitzen wufite, Ordensminner wie
Bernhard von Clairvaux hoch verehrte, zudem in den Ordenshiusern und Stiften die Werke
der Barmherzigkeit geiibt wurden. Luther wollte lediglich das Ordenswesen reformieren, die
Lehre von der Rechtfertigung allein aus Gnaden als biindigen Ausdruck des Evangeliums
proklamieren?’. Er wandte sich nicht gegen die Kldster an sich, sondern nur gegen die
theologische Begriindung der Geliibde als eine vermeintliche zweite Taufe?. Ebenso polemi-
sierte er nicht gegen die Kleriker an sich, sondern gegen die theologische Glorifizierung eines
vermeintlich hoheren Standes, des Standes der Vollkommenheit. Gegen Luthers Willen losten
sich die Klaster auf?. Viele Ordensleute wurden Vorkimpfer der Reformation. Die diakoni-
sche Arbeit wurde durch die reformatorischen Ordnungen des »Gemeinen Kastens« (Kollek-
ten) neu geregelt, den Gemeinden iibertragen, wie dies schon im spiten Mittelalter angebahnt
war, wobei allerdings nicht iibersehen werden darf, dafi man derzeit keinen Unterschied
zwischen Parochie und kommunaler Gemeinde machte. Die im 19. Jahrhundert neu entstan-
denen Bruderhiuser sah Wichern in Kontinuitit zur Tradition der Orden und deren Werke.

Wichtig war fiir Wichern der Unterschied zwischen Diakonenhiusern und Bruderschaf-
ten, zwischen Diakonissenhiusern und Schwesternschaften®. In dem genannten langen
Artikel, in spiteren Aufsitzen und Denkschriften ist er oft darauf zuriickgekommen und
entfaltete sodann seine Leitidee, das christliche Liebesgebot habe zu allen Zeiten in der freien,
der kirchlichen und der biirgerlich-staatlichen Diakonie eine dreifache Ausprigung erhalten.
Alle drei Formen miissen nebeneinander wirken und sich frei entfalten kénnen>!. Die Tragik
der Geschichte bestiinde darin, dal immer wieder eine Form der Diakonie die anderen
verdringen wollte. Die im 19.]Jahrhundert erbliihende biirgerliche, sikulare Armenpflege
schicke sich an, die anderen zu »ruinieren«. Wichern meinte — vor fast 150 Jahren — vor dem
Wobhlfahrtsstaat warnen zu sollen: »Jetzt ist wiederum die biirgerliche Diakonie in eine
gefihrliche Krisis geraten und um ihr Vertrauen gekommen. In diesen schwankenden Bewe-
gungen erzeugen sich nicht nur Gefahren fiir die Armen und deren Wohl, sondern zugleich
Gefahren fiir das ganze Volksleben. Wenn z.B. die biirgerliche (d.h. staatliche) Armenpflege
das ganze Gebiet der Diakonie an sich zieht, so wird der Staat prinzipiell zum sozialistischen
System gedringt; von dem Wesen der Diakonie bleibt dann nur der Schein; sie wird blofle
Philanthropie oder Administration, sie wird karikiert und das Volk im innersten Gewissen
ruiniert. Als Aufgabe erscheint uns deshalb die richtige Teilung der diakonischen Arbeit und
die organische Verkniipfung der verschiedenen Teile«. Die kirchliche Diakonie ist gegen-
wirtig nur ein »kraftloser Schatten der Wahrheit«. Die verfafite Kirche, die Amtskirche ist
aufgerufen, sie zu erneuern. Wichern sah seine Aufgabe darin, der freien Diakonie in der
Lebensform der Bruderhiuser die rechte Gestalt zu geben. Er gliederte die Bruderschaft in

27 WICHERN, ebd. 78-81.

28 U.Ko6pF, Martin Luthers Lebensweg als Ménch, in: G. RuasacH und K. ScumipT-CrauseN, Kloster
Amelungsborn 1135-1985, Hannover 1985, 194f. - R. Scuwarz, Luthers unveriuflerte Erbschaft an der
monastischen Theologie, ebd., 221f. - B. Lonsg, Ménchtum und Reformation. Luthers Auseinanderset-
zung mit dem Mdnchsideal des Mittelalters, Géttingen 1962.

29 WICHERN, ebd., 81f.

30 WICHERN, ebd., 76.

31 WicHerN, Gutachten iiber die Diakonie und den Diakonat, in: Simtliche Werke, Bd. III,1, 130f.
32 WicHERN, ebd., 130.



120 ERNST SCHERING

kleine Rekonvente, stellte Bibellesen auf, gab Ordnungen fiir die tiglichen Gottesdienste,
insbesondere auch fiir die in der Passionszeit, entwarf eine Bruderregel®. Beim 9. Evangeli-
schen Kirchentag 1857 hob er zur Profilierung hervor, die neu entstandenen Briiderschaften
sollten nicht das katholische Ordenswesen »immitieren«, sondern sich vielmehr als Neu-
schopfungen aus biblisch-reformatorischem Geist formieren. Der Standort dieser neuen
Korporationen ist sowohl neben der Kirche, die das Diakonen-Amt entfalten sollte, wie neben
den Vereinen, die nur soziale Ziele verfolgen.

Wichern hat seine Gedanken hiufig dem Kénig Friedrich WilhelmIV. (1840-1861)
vorgetragen, der keineswegs der »Romantiker auf dem Thron der Cisaren« war, als den ihn
der erzliberale Theologe und Schriftsteller David Friedrich Straufi (1808-1874) in seiner
polemischen Schrift von 1847 bezeichnet hat*; er war vielmehr ein geistreicher, fein gebilde-
ter, hochtalentierter Monarch, dem nur das Gespiir fiir das Realisierbare fehlte und daher oft
den zweiten Schritt vor dem ersten tat*. Sein Ungliick bestand darin, in unruhigen Zeiten
regieren zu miissen. Vor allem war er ein Mann, der von der Erweckungsbewegung zutiefst
geprigt war. Letztlich galt ihm die Bibel als die Richtschnur in allen Lebensfragen?. In seinen
hochgesteckten Plinen zur Erneuerung der evangelischen Kirche standen nationalkirchliche
und okumenische Vorstellungen nebeneinander. Im Gesprich mit seinen Ratgebern, dem
Staatsrechtler Friedrich Julius Stahl (1802-1861), dem Oberlandesgerichtsprisidenten Ludwig
von Gerlach (1795-1877), dem General und spiteren Generaladjutanten Leopold von Gerlach
(1790-1861), dem Minister Ernst von Bodelschwingh (1794-1854), dem Vater des beriithmten
Friedrich von Bodelschwingh (1831-1910), und anderen fiihrenden Leuten forderte er wieder-
holt und mit Nachdruck?, die evangelische Kirche, die bisher nur das Pfarramt kannte, sollte
eine neue Konzeption des Episkopats und des Diakonats verwirklichen, denn zum »Wesen
der Kirche« gehdren die drei Amter: Bischof, Pfarrer, Diakon und Diakonisse. Er beabsich-
tigte, den landesherrlichen Episkopat der evangelischen Kirche zuriickzugeben, den kirchli-
chen apostolischen Episkopat unter der Leitung des Fiirsterzbischofs von Magdeburg als

33 WicHerN, Die tiglichen Gottesdienste im Rauhen Haus, in: Simtliche Werke, Bd.IV,2, 1959,
68-71. — Die Briiderschaft, ebd., 200-206. — Die Ordnungen der Briiderschaft, ebd., 216-233. — Die
Basilika der Inneren Mission, in: Simtliche Werke, Bd.IV,1, 1958, 221-228.

34 M.Hemsius, Der schwesterliche Gedanke bei J. H. Wichern und W. Lahe, in: L. PRAGER, Frei fiir
Gott und die Menschen. Evangelische Bruder- und Schwesternschaften der Gegenwart in Selbstdarstel-
lung, Stuttgart 1964, 490. Dieses Zitat belegt auch, dal Wichern, dem in den 50er Jahren »romische
Irrwege« wiederholt vorgeworfen waren, sich veranlafit sah, im Gegensatz zu seiner urspriinglichen
Konzeption sich mehr vom Vorbild der Orden zu distanzieren. Der von nun an von ihm hiufiger
gebrauchte Begriff Verein darf nicht im verengten Sinne des BGB von 1900 verstanden werden, sondern
meinte vielmehr eine Vereinigung Gleichgesinnter.

35 D.F.Strauss, Der Romantiker auf dem Thron der Cisaren oder Julian der Abtriinnige, Miinchen
1847.

36 E.HerMELINK, Das Christentum in der Menschheitsgeschichte von der Franzésischen Revolution bis
zur Gegenwart, Bd. 2, Stuttgart 1953, 316f. — P. SentHE, Deutsche Geschichte im letzten Jahrhundert,
Frankfurt/M. 1960, 32. - R. HucH, 1848. Die Revolution des 19. Jahrhunderts in Deutschland, Ziirich
1948, 119-123. — KupiscH 59-62.

37 H.].ScHoEps, Preuflen. Geschichte eines Staates, Frankfurt a. M.~Berlin 1966, 187-192.

38 A.Apam, Volkskirche und Nationalkirche im deutschen Protestantismus, Gottingen 1938.-
H. ].ScHoEps, Das andere Preuflen. Konservative Ideen im Zeitalter Friedrich WilhelmsIV., Berlin 1961.
39 Brief des Kronprinzen an Bunsen vom 24.3. 1840, in: Aus dem Briefwechsel Friedrich Wilhelms IV.
mit Bunsen, hg. von Leopold von RANKE, Leipzig 1873, 54f. — C. C.]. von Bunsen, Die Verfassung der
Kirche der Zukunft, Hamburg 1845, 148f. — Vgl. E. ScuarEr, Die geistesgeschichtlichen Voraussetzungen
der Kirchenpolitik Friedrich Wilhelms IV., Stuttgart 1938.



ORDENSERNEUERUNG UND GESTALTWERDUNG DER DIAKONIE 121

Primas Germaniae wieder einzufilhren*. Christian Carl Josias Freiherr von Bunsen
(1791-1860), 1824 bis 1839 preuflischer Gesandter beim Vatikan, nach 1842 Gesandter in
London, Freund und besonderer Berater des Koénigs in kirchlichen Fragen, hatte es verstan-
den, dessen Begeisterung fiir die anglikanische Kirche, deren Verfassung und liturgischen
Reichtum zu wecken*!. Friedrich Wilhelms episkopalische Pline liefen sich in Preuflen nicht
realisieren. Es entstand lediglich 1841 das anglikanisch-preuflische Bistum St.Jacob von
Jerusalem*2. Als erster Bischof wurde der zur anglikanischen Kirche konventierte und von ihr
konsekrierte ehemalige Rabbi Dr. Michael Alexander inthronisiert. Nach dessen Tod 1846
wurde auf Vorschlag Friedrich Wilhelms der Schweizer Theologe Samuel Gobat (1799-1879),
der ebenfalls von der anglikanischen Kirche konsekriert war, Bischof von St.Jacob. Dieser
entfaltete umfangreiche missionarische und diakonische Arbeit*’. Fliedner entsandte 1851
l{Diakoru'ssu:'n nach Jerusalem, um die Orient-Mission aufzubauen, die sich erfolgreich entwik-
eln sollte.

Da sich die vagen bischoflichen Ideen des Konigs nicht verwirklichen lieflen*, setzte er
sich um so entschiedener fiir die Forderung der diakonischen Werke und die Neubelebung
diakonischer Amter ein. Bereits 1839 hatte er noch als Kronprinz Kaiserswerth besucht, einen
starken Eindruck von der jungen Anstalt und deren enorm emsigen Leiter gewonnen. Fliedner
wurde ihm ein stindiger Berater in allen diakonischen Fragen. Bei einer Audienz am
28. Oktober 1847 in Potsdam versicherte ihm der Konig, er erachte die »Erneuerung des
apostolischen Diakonats fiir eine Grundforderung zur Neubelebung der Kirche«*. Ahnlich
hatte sich zuvor bereits Bunsen geduflert. Das Amt der Liebe ist »vorzugsweise das Amt der
Kirche der Zukunft ... Hier ist die Bewihrung ... hier ist der Mittelpunkt, aus welchem allein
die Kirche der Zukunft hervorgehen kann«*,

40 A.Nicorovius, Die bischofliche Wiirde in Preuflens evangelischen Kirchen, Kénigsberg
1834. — K.B.HunDESHAGEN, Das anglo-preuflische Bistum zu St.Jakob in Jerusalem, Freiburg i.B.
1842. - E. Benz, Bischofsamt und apostolische Sukzession im deutschen Protestantismus, Stuttgart 1953,
126-141. - K.ScumipT-CLAUSEN, Vorweggenommene Einheit. Die Griindung des Bistums Jerusalem
1841, Berlin und Hamburg 1965, 289-304, 344-352. — F. ScHnABEL, Deutsche Geschichte im 19. Jahrhun-
dert. Die protestantische Kirche, Freiburg i.B. 1965, 308-318.

41 K.L.RicHTER, K6nig Friedrich WilhelmIV. und die Verfassung der evangelischen Kirchen, Berlin
1861, 37-52. — ScaMIDT-CLAUSEN 62-70.

42 S.Gosar, Evangelischer Bischof in Jerusalem. Sein Leben und Wirken nach seinen eigenen Aufzeich-
nungen, Basel 1884, 223f. — E. StaeneLIN, Die Christentumsgesellschaft in der Zeit von der Erweckung
bis zur Gegenwart, Basel 1974, 577 ff. — Benz 148-156; ScuMinT-CLAUSEN 363-367; A. CARMEL, Christen
als Pioniere im Heiligen Land, Basel 1981, 19ff. Hinter diesen Bemiihungen Friedrich WilhelmsIV. stand
auch sein Wunsch nach Errichtung eines gemeinsamen Protektorates fiir alle Evangelischen im Heiligen
Land. Frankreich iibte dort das vom Sultan akzeptierte Protektorat iiber die Katholiken aus, der Zar von
Ruflland das Protektorat fiir die Orthodoxen. HERMELINK 283 f., 324, Das Patronatsrecht hingt zusam-
men mit dem Besitzrecht an und in den Gotteshiusern im Helhgen Land, insbes. der Grabes- und
Geburtskirche.

43 L.ScHNELLER, Vater Schneller. Ein Patriarch der Evangelischen Mission im Heiligen Lande, Leip-
zig 1925. — H.ScHNELLER, ].L.Schneller, der Griinder des Syrischen Waisenhauses, Metzingen
1971. — A.CarmEL, Chr. F. Spittlers Beitrag zum Wiederaufbau Paldstinas im 19. Jahrhundert, in:
Pietismus und Neuzeit. Ein Jahrbuch zur Geschichte des neueren Protestantismus, Bd. 7, 1981, 147-179.
44 GERHARDT 514-525, 650-658.

45 GERHARDT 253f,

46 Bunsen 283f.



122 ERNST SCHERING

Ordensernenerung und Diakonie

Bunsen hatte auch die Pline des Konigs zur Ordenserneuerung unterstiitzt, verwies auf die
anglikanische Kirche, innerhalb derer es im Zusammenhang mit der Oxford-Bewegung zur
Griindung anglikanischer Orden gekommen war. 1842 stiftete Friedrich WilhelmIV. die
Friedensklasse des Ordens Pour le mérite, um Kiinste und Wissenschaften zu fordern. Als
Ordenskanzler wurde Alexander Freiherr von Humboldt (1769-1859) berufen. Im gleichen
Jahr entschlof sich der Monarch insbesondere zur Férderung der Diakonie den Schwanenor-
den, den iltesten hohenzollernschen Orden, der am Ende des 16.Jahrhunderts ohne formelle
Auflosung eingegangen war, zu erneuern. Dieser einst von Kurfiirst FriedrichII. von Bran-
denburg (1440-1470) 1440 gestiftete »Orden unserer lieben Frauen zum Schwan« war ebenso
wie der Orden vom Goldenen Vlief (1435) und der von St. Michel (1464) keine Dekoration,
sondern eine nach dem Vorbild der Ritterorden geschaffene Korporation, um den Adel zu
ritterlicher Zucht, héfischer Gesinnung und Werken der Barmherzigkeit zu erziehen. Die
Stiftungsurkunde von 1440 sowie die von Papst EugenIV. (1431-1447) 1443 genehmigten
Statuten betonten stirker als die anderer Ritterorden die religisen und sittlichen Pflichten der
Mitglieder*’, sie sollten »durch die Tat das Bekenntnis zur christlichen Wahrheit ablegen«*.
Die durch ein kéonigliches Patent vom 24.Dezember 1843 vollzogene Erneuerung des
Schwanenordens war nach dem Urteil der Zeitgenossen eine ureigenste Idee es Konigs. Er
selbst iibernahm das Amt des Grofimeisters; seine Frau Elisabeth (1801-1873), eine zur
evangelischen Kirche iibergetretene Wittelsbacherin®, das Grofimeisteramt fiir den weibli-
chen Ordenszweig. Ein Ordenskapitel und der Ordenskanzler sollten berufen, gekrénte
Hiupter und Adlige zu Rittern ernannt werden, Schwestern als Laienhelferinnen die karitative
Arbeit des Ordens erfiillen. Als erste dieser Aufgaben nannte das konigliche Patent die
»Stiftung eines evangelischen Mutterhauses fiir die Krankenpflege in den groflen Hospiti-
lern«*°; weitere, allerdings nicht genannte Werke sollten folgen. Die Vorverhandlungen zur
Griindung dieses Mutterhauses erstreckten sich iiber viele Monate. Bereits am 23. Februar
1842 bestimmte der K6nig in einer Kabinettsorder an den Minister Johann Albrecht Friedrich
Eichhorn (1779-1856): »Es erscheint Mir in hohem Grade wiinschenswert, dafl nach Art der
Kongregation der Barmherzigen Schwestern, jedoch durchaus im Geist evangelischer Freiheit
ein Institut zur Ausbildung von Krankenpflegerinnen errichtet werde«>!. Der Ordensgedanke
stiefd jedoch sogleich auf Widerstand. Die vorbereitende Kommission stand unter der Leitung
des Geheimen Regierungsrats Tschirner. Im Protokoll der ersten Sitzung vom 22. Februar
1843 vermerkte er: »Nachdem S. Majestit die Errichtung einer (Diakonissenanstalt) in hiesiger
Residenz allergnidigst anzuordnen geruht hat...«%2. Das Wort »Diakonissenanstalt« wurde
nachtriglich eingeklammert und am Rande des Protokollbuches vermerkt: »eines Instituts zur
Ausbildung von Krankenpflegerinnen nach Art der Kongregation der Barmherzigen Schwe-
stern, jedoch im Geist evangelischer Freiheit.« Pfarrer Otto von Gerlach (1801-1849) lieff am

47 Der Schwan war im Mittelalter ein Christus-Symbol, nie ein Marien-Symbol. Er ist ein Symbol der
Reinheit und gemahnt zugleich, das Ende zu bedenken, das er selber mit seinem »Schwanengesangs«
ankiindige, vgl. G. HEINz-MoHR, Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen Kunst,
Diisseldorf 1981, 260f.

48 R.M. Frhr. von StiLLFrIED RaTTONITZ, Der Schwanenorden, sein Ursprung und sein Zweck, seine
Geschichte und seine Altertiimer, Leipzig 1942, 21845, 31-35.

49 L.Hesexier, Elisabeth Luise, Konigin von Preuflen, o.]. (1882).

50 A.HiLLER, Der Schwanenorden. Seine Geschichte, Statuten und Bedeutung, Berlin 1844, 22.

51 Schurze 10.

52 Acta commissionis betr. die Errichtung eines Institutes barmherziger Schwestern in Berlin, Vol. 1,
1843, Archiv des Central-Diakonissenhauses Bethanien in Berlin. (A.C.B.). Da die Blitter der Archiv-
binde nicht durchnumeriert sind, kénnen Seitenzahlen nicht angegeben werden.



ORDENSERNEUERUNG UND GESTALTWERDUNG DER DIAKONIE 123

4. Mirz 1843 im Protokollbuch vermerken und durch Unterstreichung hervorheben: »In der
allerhéchsten Kabinettsorder ist das anzulegende Institut nicht Diakonissenanstalt genannt;
mir erscheint dies insofern nicht unwichtig, als Diakonisse der Name eines Amtes in der
Gemeinde ist, was hier nichts stattfinden soll; S. Majestit haben den Ausdruck Barmherzige
Schwestern gebraucht«*. In einem Kommissionsbericht vom 10. Juli 1843 wird das geplante
Haus »Institut evangelischer Barmherziger Schwestern« genannt. Eine allerhchste Kabinetts-
order vom 3. November 1843 bezeichnet es als »Normalanstalt evangelischr Schwestern«; der
Minister Eichhorn hat sich in seinem Schreiben vom 18. November 1843 diesen Ausdruck zu
eigen gemacht. Die nationalkirchlich gesonnenen Ratgeber des Konigs wie die Gebriider
Gerlach und die Minister Bodelschwingh und Eichhorn sprachen sich entschieden gegen die
Ordenserneuerung aus, die sie fiir eine Schwirmerei des Konigs hielten. Auch die aufgeklrten
Berliner spotteten iiber die Restitution eines mittelalterlichen Ordens, in dessen Zeichen das
Bild der heiligen Jungfrau iiber dem Schwan zu erkennen war. Der Konig gab widerstrebend
nach. Bei der Grundsteinlegung am 23. Juli 1845 wurde der zu errichtende Bau das »Normal-
Krankenhaus auf dem Képenicker Feld« genannt, jedoch gleichzeitig noch einmal die Erneue-
rung des Schwanenordens proklamiert®. Der Kénig entschied, das Haus solle Bethanien
heiflen. Dank der Zuschiisse aus der kéniglichen Schatulle konnte es grofiziigig und rasch
gebaut werden, stellte mit dem Krankenhaus und seinen 360 Betten sowie den Nebengebiuden
einen fiir damalige Zeiten enorm groflen Komplex dar. In der Mitte stand die Kapelle, in der
die tiglichen Andachten gehalten wurden. Bei der feierlichen Einweihung des Hauses am
10. Oktober 1847 nahmen der Kénig, Prinz Adalbert (1811-1873), der Hofstaat und fast das
ganze Kabinett teil”’. Fliedner fithrte die Oberin Marianne Grifin zu Rantzau (1811-1855)
und die von Kaiserswerth entsandten Diakonissen in ihr Amt ein*. Bischof Daniel Amadeus
Neander (1775-1869) hielt die Weiherede, sprach von »Heil- und Bildungsanstalt christlicher
Krankenpflege«®, vermied es, vom Amt der Diakonisse in dem Sinne zu reden, wie es
Fliedner gewiinscht hitte®’. Von nun an erhielt Bethanien die Bezeichnung eines Diakonissen-
hauses®!; der Ordensgedanke war damit verdringt. Dennoch blieben Selbstverstindnis und
Struktur noch lange Zeit offen. Die zweite Oberin Anna Grifin zu Stolberg-Wernigerode
(1819-1868), Tochter des Ministers Anton Graf zu Stolberg-Wernigerode (1785-1854), bat
wiederholt um genauere Fixierung der Statuten von Bethanien, damit der »Unterschied zu
anderen Diakonissenanstalten« klarer hervortrete. In einer Eingabe an den K6nig vom 1. Juni
1855 schrieb sie: »Wir bitten allerunterthinigst den Namen >Evangelischer Orden der Schwe-
stern vom Kreuz<und als Zeichen ein einfaches lateinisches Kreuz in Silber fiir die Schwestern,
in Gold fiir die Oberin tragen zu diirfen«2, Erst nach jahrzehntelangem Ringen hat sich
Bethanien zu einem Diakonissenhaus entwickelt®.

53 Ebd.

54 Ebd.

55 HERMELINK 326, 533. — H. von TrerTscHkE, Deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert, Bd. 5, Leipzig
1894, 247.

56 ScHuLzE 17.

57 ScHuLZzE 20-26.

58 GERHARDT 248. — Fliedners Rede wurde sogleich als Separat-Druck verdffentlicht (Fliedner-Archiv,
Kaiserswerth).

59 ScHuLzE 24f.

60 Brief Fliedners an seine Frau, z.T. zitiert von GERHARDT 247 ff.

61 Genauer gesagt, hiefl es »Central-Diakonissenhaus«, weil man urspriinglich hoffte, von dort aus
wiirden weitere Mutterhiuser in den 8stlichen Provinzen errichtet werden.

62 Akte: Berichte der Frau Oberin zu Stolberg, A.C.B.

63 Th. FLIEDNER, Briefwechsel (vgl. Anm. 68) 109-114; ScHuLzE 48-55; E. KuTzER, Unser Weg. Stif-
tung Diakonissenhaus Bethanien Berlin 125 Jahre, Berlin 1972. — K. KupiscH, Bethanien in Berlin, Berlin



124 ERNST SCHERING

Der Konig wollte urspriinglich Amalie Sieveking als Vorsteherin berufen®, weil diese nach
seiner Meinung die werdende Schwesternschaft im rechten Sinne prigen wiirde; dabei dachte
er an das Vorbild der Barmherzigen Schwestern; doch diese wollte lieber in Hamburg bleiben.
Daraufhin trug der Konig Theodor Fliedner und dessen Ehefrau Caroline (1811-1892) die
Leitung Bethaniens an; doch diese zogen es vor, in Kaiserswerth selbstindig zu wirken®s.
Zudem lehnte Fliedner die Ordensidee ab, er beharrte auf der Vorstellung der Erneuerung
eines apostolischen Amtes. Er wehrte sich entschieden gegen das Brustkreuz, das die Schwe-
stern in Bethanien (im Gegensatz zu Kaiserswerth) tragen sollten®, ebenso gegen die
schwarze Tracht der Schwestern dieses Hauses. Diese Farbe erinnere an den Tod und das
Kleid katholischer Ordensfrauen®. Er hatte seinen Schwestern die damals iibliche Kleidung
einer verheirateten Biirgersfrau aus blauem Stoff gegeben, sowie ein weifles Hiubchen der
Ehefrauen. Wegen der Art der Kleidung Bethaniens hatte Fliedner in seinen Briefen der
Oberin heftige Vorwiirfe gemacht®, die auch Wichern nicht begreifen konnte®. Heute mag
manchem der Streit um die Tracht befremdlich erscheinen, aber dahinter verbirgt sich im
Grunde die Theologie des Kleides, wie sie auch immer bei der Reform katholischer Orden
eine Rolle spielte. Der locus communis, »Kleider machen Leute, birgt einen tieferen
theologischen und soziologischen Sinn. Das Kleid bekundet unmifiverstindlich die Rolle, die

o0.]. (1970), 24-30. Kurz nach der Einweihung des Hauses zogen Journalisten und Dichter iiber die
angeblich kiihle Oberin und die pietistisch enge Atmosphire des Hauses her, das eher einer katholischen
als einer evangelischen Institution entspriche: Alexander von Ungern-Sternberg (1806-1868) in seinem
Roman »Die beiden Schiitzen« (1849) sowie Karl Gutzkow (1811-1878) in seinem Roman »Die
Diakonissin« (1855). Theodor Fontane (1819-1898), der von 1848-1849 als Apotheker in Bethanien
angestellt war, empérte sich iiber die Gehissigkeit Sternbergs, den er einen »Schubiak« nannte (Th. Fon-
TANE und Bernhard von LepEL, Ein Freundschaftsbriefwechsel, hg. von J. PETERsEN, Bd. 1, Berlin. 1940,
185-192). Zwar hatte er selber bei seinem Einzug in Bethanien gewisse Bedenken, es konnte ihm
»vielleicht ein Singen im hoheren Chor zugemutet werden«. Th. FONTANE, Von Zwanzig bis Dreiflig, hg.
von K. ScHREINERT, Bd. 15, Miinchen 1967, 360. Riickblickend gesteht Fontane: Das Leben in Bethanien
»war ein Idyll, wie es nicht schoner gedacht werden kénnte: Friede, Freundlichkeit, Freudigkeit« (371).
Die Oberin wufite er sehr zu schitzen: »An der Spitze stand die Grifin Rantzau. Hier ihres Amtes zu
walten, war damals eine sehr schwierige Aufgabe, die viel Takt erheischte. Denn die Berliner Bevolkerung
wollte von dem ganzen auf protestantischer und, wie mancher fiirchtete, vielleicht auf katholischer
Kirchlichkeit aufgebauten Krankenhause nicht viel wissen. Der Grifin lag es also, neben anderen, ob, die
ziemlich widerwillige 6ffentliche Meinung mit Bethanien zu versohnen ... Ich mochte behaupten diirfen,
dafl sie die zu solcher Stellung wiinschenswerten Eigenschaften in ganz besonderem Mafle besessen habe
... Der Konig, als er sie wihlte, zeigte auch darin wieder eine sehr feine Fiihlunge« (363f.). Vgl.
E. ScHERING, Von der Revolution zur preuflischen Idee. Fontanes Titigkeit im Mutterhaus Bethanien und
der Wandel seiner politischen Einstellung, in: ZRGG 22, 1970, 289-323.

64 ScuuLze 10f.

65 GERHARDT 233.

66 Im September 1845 fand in Potsdam eine Kabinettsitzung statt, in der die ersten Entwiirfe der
Statuten Bethaniens erdrtert wurden. Fliedner berichtete dariiber u.a. an seine Frau: »Ich sagte dem
Kénig, ein Marienbild umhingen haben, sei in Rheinland und Westfalen das Schibboleth (INB Kennzei-
chen) des rémischen Katholizismus. Ein Madonnenbild am Schwanenorden wiirde also die allerschidlich-
ste Wirkung auf die Evangelischen haben und sie aufs duflerste empéren.« GERHARDT 235. Ebenso lehnte
er die Bezeichnung »Frau Oberin« fiir die Vorsteherin ab.

67 GerHARDT 100f., 550, 773f.

68 E.ScHERING, Auftrag und Gestaltwerdung der weiblichen Diakonie im Spiegel des Briefwechsels
zwischen Theodor und Caroline Fliedner mit Marianne von Rantzau, in: Monatshefte fiir Evangelische
Kirchengeschichte des Rheinlandes, 33 (1984) (abgekiirzt: Fliedner, Briefwechsel), 891.

69 FLIEDNER, Briefwechsel 132.



ORDENSERNEUERUNG UND GESTALTWERDUNG DER DIAKONIE 125

ein Mensch in der Gesellschaft und in der Kirche einnimmt”. Der alte monastische Grundsatz
lautet deshalb: habitus facit ordinem, wobei habitus sowohl das Kleid wie die Lebensfithrung
meint. Fliedners entschiedene Ablehnung einer vermeintlich klésterlichen Tracht muff man
auch z.T. aus der Situation eines evangelischen Pfarrers in der Diaspora verstehen.

Die Absage an all das, was als rémisch-katholisch angesehen werden koénnte, hinderte
Fliedner keineswegs daran, die Statuten auch seines Mutterhauses nach dem Modell der
Barmherzigen Schwestern zu entwerfen”!. Noch klarer kommt dies in den Statuten von
Bethanien zum Ausdruck, bei denen er mitgewirkt hatte, die in einigen Punkten noch lange
umstritten waren’. Das Amt der Protektorin des Hauses wurde der Konigin Elisabeth
iibertragen”. Die gesamte Leitung lag in den Hinden der Oberin. Paragraph3 lautet: »sie
vertritt das Haus nach innen und auflen; sie leitet die Okonomie«”®. Der Pastor hingegen ist
auf Predigt, Kultus, Sakramentsverwaltung und Beratung der Oberin beschrinkt’>. Das
Vorbild der katholischen Kongregationen ist unverkennbar.

Noch aufschlufireicher sind die Etappen der Instruktionsreise, die die Oberin Bethaniens
auf Vorschlag Fliedners von Mai bis Oktober 1846 unternommen hatte, um andere Anstalten,
deren Arbeit und innere Struktur kennenzulernen. Fliedner hatte nicht nur das Haus der
Amalie Sieveking in Hamburg, sowie die Diakonissenhiuser von Dresden, Straflburg, St. Gal-
len und Paris, sondern noch nachdriicklicher mehrere genauer bezeichnete »vorziigliche
Hospitiler« der Barmherzigen Schwestern empfohlen’, die in Deutschland erst im 19. Jahr-

70 E.PetErseN, Theologie des Kleides, in: Benediktinische Monatsschrift 1930, 347-352. — E. SCHERING,
Mystik und Tat. Therese von Jesu, Johannes vom Kreuz und die Selbstbehauptung der Mystik,
Miinchen-Basel 1959, 320.

71 GERHARDT 99-117.

72 FLIEDNER, Briefwechsel, 81, 103. — G. FLIEDNER, Theodor Fliedner. Sein Leben und Wirken, Bd. III
(Urkundenbuch), Kaiserswerth 1912, 51-56. — Eingabe der Oberin Anna Grifin Stolberg an den Kénig
vom 1.6. 1855, Akten: Oberin Grifin Stolberg, A.C.B. Auch innerhalb des Kuratoriums wurden diese
Fragen diskutiert. Schulze, 45f.; 72-75. Der Minister fiir die geistlichen, Unterrichts- und Medizinalange-
legenheiten Johann Albrecht Eichhorn, dessen Frau zum Kuratorium Bethaniens gehorte, hatte der
Ordensidee widersprochen, férderte um so entschiedener die diakonische Arbeit. Ihn unterstiitzte dabei
Oberhof- und Domprediger Karl Wilhelm Snethlage (1792-1871), ebenfalls Mitglied des Kuratoriums
(Schulze, 153), Seelsorger des Konigs in dessen letzten Lebensjahren; vgl. A. REumonT, Aus Konigs
Friedrich WilhelmsIV. gesunden und kranken Tagen, Leipzig 1885.

73 Auch die ihr folgenden Kéniginnen von Preuflen waren lt. Statuten Protektorinnen des Hauses.

74 ScHuULZE 160.

75 Die exzeptionelle Stellung der Oberin, das Patronat der Kénigin, sowie die hochstehenden Person-
lichkeiten im Kuratorium trugen dazu bei, daf stets bedeutende Frauen mit der Leitung des Hauses, das
nur 2km vom Schlof} entfernt lag, beauftragt wurden. Nach der Oberin Anna Grifin zu Stolberg-
Wernigerode (1855-1868) wurde Aurelie Platen berufen (1868-1873); ihr folgte Luise Kirsch, geb. von
Gerlach (1873-1892), Tochter des Juristen Ernst Ludwig von Gerlach; sodann wurde Jenny Grifin v.
Keller gewihlt (1892-1909), deren Mutter eine Tochter von Anton Graf zu Stolberg-Wernigerode war
(vgl. W. LANGER, 100]ahre Zentral-Diakonissenhaus Bethanien, Berlin 1947, 23-26). Zu Beginn unseres
Jahrhunderts, von 1909 bis 1935, regierte die Oberin Hildegard v. Bethmann-Hollweg (1860-1944), eine
imponierende Personlichkeit mit hohen Geistesgaben, klaren Zielvorstellungen, beachtlicher Energie und
lebhaftem Verstindnis fiir ihre Mitmenschen. Sie trat ihr Amt gleichzeitig an wie ihr Bruder, der
5. Reichskanzler Theobald v. Bethmann-Hollweg (1909-1917). Menschen, die beide kannten, meinten,
Deutschlands Geschichte hitte wohl eine bessere Wende nehmen konnen, wenn sie statt ihres an sich
noblen Bruders zur Regierung gekommen wire. Der Grofivater Moritz-August v. Bethmann-Hollweg
(1795-1877) erstrebte wie andere Mitglieder des erweckten Freundeskreises Friedrich Wilhelms IV. eine
»evangelische Katholizitit« und eine Einigung der deutschen Landeskirchen. Er war von 1848-1872
bestindig Prisident der Evangelischen Kirchentage und des Central-Ausschusses fiir die Innere Mission.
76 FLIEDNER, Briefwechsel 75-80.



126 ERNST SCHERING

hundert, in romanischen Lindern bereits friiher, ihre Arbeit aufgenommen hatten. Die Briefe
der Oberin Marianne Grifin Rantzau an Fliedner dokumentieren den starken Eindruck der
katholischen Einrichtungen. Es seien hier nur einige Orte genannt: Dresden, Prag, Wien,
Miinchen und Paris. In Basel fiithrte sie Gespriche mit Samuel Gobat, dem designierten
Bischof von Jerusalem”. Von Straflburg aus besuchte sie das naheliegende Steintal, in dem
Oberlins Werk in Segen fortgefiihrt wurde’. In Paris lebte sie in dem renommierten, von
Pfarrer Antoine Vermeil geleiteten Mutterhaus”. Ihre Jugendfreundin, die Herzogin Helene
von Orléans (1814-1858), geb. Prinzessin von Mecklenburg-Schwerin, Witwe des 1842
verstorbenen franzésischen Kronprinzen Ferdinand, empfing sie sowohl in St. Cloud wie in
den Tuilerien®, vermittelte lingere Gespriche mit Pére Etienne, Supérieur Général des Sceurs
de St.Vincent de Paul®, lieff sich von ihm durch mehrere Anstalten, auch durch die
Salpétiére® und die Irrenanstalt Charenton fithren. In Lyon lieR sie sich von Abbé Rey
informieren®. Fliedner und Oberin Marianne waren sich einig, die Hauser der Barmherzigen
Schwestern waren die rechten Vorbilder fiir die neuen evangelischen Einrichtungen.

Beruf — Berufung

Aus dem Briefwechsel zwischen Fliedner und Oberin Marianne geht auch hervor, dafl beide
von der inneren Einstellung der Barmherzigen Schwestern zu ihrem Dienst ergriffen waren.
Katholische Ordensfrauen legen auf Grund der evangelischen Ratschlige ihre Geliibde ab.
Evangelische Schwestern leisten bei ihrer Einsegnung das Versprechen, in der Gemeinschaft
des Hauses Christus als ihrem Herrn zu dienen. So manches junge Midchen schrieb beim
Gesuch um Aufnahme: »Ich war hocherfreut zu erfahren, dafl es dem Weibe moglich gemacht
wurde, ihre, wenn auch schwachen Krifte zur Férderung des Reiches Gottes anzuwenden«®.
Die Faszination, die von den neugegriindeten Diakonissenmutterhiusern ausging und bald
Hunderte, Tausende veranlafite, um Aufnahme zu bitten, bestand zunichst darin, dafl
diejenigen, welche von der Erweckungsbewegung Kraft des Glaubens und Sinngebung ihres
Daseins erhalten hatten, nun eine sinnerfiillte Betitigung dieses Glaubens erkannten. Zudem
mufl gesehen werden, daf} es fiir Tochter hoheren Standes und des Adels, abgesehen von der
Titigkeit als Lehrerin oder Gouvernante, keine Berufschancen gab. Das Amt der Diakonisse
hingegen galt von Anfang an als »konvenabel« fiir Téchter der besseren Hauser. Damit war
erstmalig in der Geschichte des Protestantismus der Frau die Moglichkeit geboten, in der
Kirche aktiv und hauptamtlich mitzuarbeiten. Dieser neue Beruf hat Entscheidendes zur
echten Emanzipation der Frau geleistet (erst ein halbes Jahrhundert spiter durften Frauen

77 Ebd. 83.

78 Ebd. 82. - PsczoLLa 161.

79 G.Lacny, Le Réveil de 1830 i Paris et les origines des diaconesses de Reuilly, Paris 1958.

80 Auch Wichern stand mit ihr in stindiger Verbindung, empfahl ihr die Griindung diakonischer
Einrichtungen in Frankreich; vgl. WicHErN, Promemoria fiir die Herzogin von Orléans, in: S.W.IV,1,
323-340.

81 FLIEDNER, Briefwechsel 85.

82 Eine von LudwigXIIl. gegriindete Salpeterfabrik wurde 1656 zu einem Frauenhospital umgebaut.
Ende des 19. Jahrhunderts wirkte dort Jean Martin Charcot (1825-1893), Wegbereiter moderner Psych-
iatrie, unter dessen Anleitung Sigmund Freud (1856-1939) neue psychoanalytische Einsichten gewann.
83 FLIEDNER, Briefwechsel 85.

84 Aus dem von Emmy Danckwerts 1850 in Bethanien geschriebenen Lebenslauf; sie wurde 1860
Oberin der Henriettenstiftung in Hannover. E. ScHeriNG, Emmy Danckwerts, in: W. Hersic (Hg.),
...neue Wege, alte Ziele. 125 Jahre Henriettenstiftung Hannover, Hannover 1985, 166. Fontane urteilte
spiter iiber sie: »Unter den vielen klugen und charaktervollen Damen, die ich das Gliick gehabt habe in
meinem Leben kennen zu lernen, steht sie mit an erster Stelle.« FONTANE, Von Zwanzig 367.



ORDENSERNEUERUNG UND GESTALTWERDUNG DER DIAKONIE 127

studieren). Wenn die Diakonissen auch nur ein relativ geringes Taschengeld erhielten, so
waren sie doch Zeit ihres Lebens abgesichert. Der geringe »Lohn« war fiir Téchter des
Biirgertums und des Adels ein Anreiz, Diakonisse zu werden, denn Lohnarbeiterin wollten sie
nicht sein. Thnen wurde nicht nur sinnerfiilltes Leben, sondern auch eine gehobene gesell-
schaftliche Position geboten. Dies fand auch in der Kleidung einen entsprechenden Ausdruck.
Die einheitliche Tracht »verwischt den Unterschied zwischen Grifin und Dienstmagd,
Tochter des Geheimrats und des Tagelohners«, gibt allen gleiche Wiirde. Auflenstehende
hielten allerdings diese Tracht zunichst fiir etwas »Katholisches«, bis man begriff, dafl sie
nicht nur die »natiirliche Eitelkeit des Weibes unterband«, sondern auch die Schwestern
schiitzte, wenn sie »unbegleitet durch Hauser und Gassen, auch der Elendsviertel« gingen®.
Fliedner und andere Vorsteher erwarteten Gehorsam gegeniiber der Leitung des Mutterhau-
ses, das die Dienstvertrige abschloff, die Schwestern aussandte oder zuriickrief. Man hat
neuerdings gemeint, etwas Kluges vorzubringen, wenn man die Mutterhauser des »Patriarcha-
lismus« geziehen hat. Dabei verkennt man jedoch, dal der Diakonisse ein grofler Freiraum
eingeriumt ist; sie untersteht nie einem Mann, selbst nicht dem Chefarzt, sondern nur ihrer
Oberschwester und dem Mutterhaus. Dafl schlielich ein sittlich vorbildliches Leben erwartet
wurde, versteht sich von selbst. Wenn etwa eine Schwestern den Anschein eines unerlaubten
Umganges mit minnlichen Mitarbeitern im Hause erweckte, so wurde sie prompt entlassen
und allen, die davon gehért hatten, striktes Schweigen auferlegt. Diese genannten sittlichen
Normen erheischen Anerkennung und Befolgung. Sie erhalten ihre Legitimation, wenn sie in
rechter Relation zu hoheren Werten und Zielen stehen®. Hochstes Ziel christlicher Existenz
ist die Nachfolge Jesu. Wilhelm Lohe (1808-1872), der Griinder des Diakonissenmutterhauses
in Neuendettelsau®, hat Nachfolge Jesu und Bereitschaft, ihm zu dienen, in seinem Diakonis-
senspruch in verdichteter Form bekundet:

Was will ich? Dienen will ich. Wem will ich dienen? Dem Herrn in Seinen Elenden und
Armen. Und was ist mein Lobn? Ich diene weder um Lobn noch um Dank, sondern aus Dank
und Liebe; Mein Lobn ist, dafl ich darf! Und wenn ich dabei umkomme? Komme ich um, so
komme ich um, sprach Esther, die doch Ibhn nicht kannte, dem zuliebe ich umkime, und der
mich nicht umkommen lafit! Und wenn ich dabei alt werde? So wird mein Herz griinen wie
ein Palmbaum, und der Herr wird mich sittigen mit Gnade und Erbarmen. Ich gebe mit
Frieden und sorge nichts.

Diakonie und Sozialpolitik

Wichern hat die umstrittene Konzeption der Ordensrenovation im Grunde fiir »kerngesund«
erachtet. Da er im Gegensatz zum Kénig ein geniales Gespiir fiir reale Moglichkeiten besaf,
forderte er, man miisse den Ordensgedanken »nur in das Deutsch unserer Tage« iibertragen,
ihn als »freie Assoziation der Liebesarbeit« umgestalten®. Dabei kniipfte er an die Statuten
des Schwanenordens an: die diakonischen Einrichtungen »kénnen nur dann zur vollen

85 E.ScCHERING, Johannes Samuel Biittner, in: HeLsic (Hg.), ... neue Wege, 185f.

86 Theodor M. MiLws, Soziologie der Gruppe, Stuttgart 1969, 85-91.

87 Lohe hatte urspriinglich Bedenken gegeniiber dem Patriarchalismus in Kaiserswerth und dem
reformierten Amtsverstindnis; vgl. W.LoHE, Vorschlige zur Vereinigung lutherischer Christen fiir
apostolisches Leben. Leipzig 1848; DErs., Aphorismen iiber die neutestamentlichen Amter, Niirnberg
1849. — Degs., Correspondenzblatt der Diakonissen, Neuendettelsau 1858, 1866. — S. HesarT, Lohes
Lehre von der Kirche, ihrem Amt und ihrem Regiment, Neuendettelsau 1939, 211-216. Lohes 1854
gegriindetes ev. luth. Mutterhaus nahm allerdings gewisse Kaiserswerther Prigung an.

88 GERHARDT, J. H. Wichern, Bd. 2, Hamburg 1928, 26.



128 ERNST SCHERING

Wirksamkeit, deren sie fihig sind, gelangen, wenn sie ein gemeinsames Band um einen
leitenden und anregenden Mittelpunkt vereinigt«®. Dies zielte auf das noch zu berufende
Ordenskapitel. Wicherns Plan hingegen bestand darin, die damals iiber 2000 selbstindigen
Vereine und Einrichtungen der Inneren Mission, die sich iiberall in Deutschland gebildet
hatten, unter einem Dachverband zu vereinen. Da sich die Restituierung des Schwanenordens
nicht verwirklichen liefl, griindete er gemeinsam mit einem Komitee, das beim ersten
Wittenberger Kirchentag 1848 berufen war, im Januar 1849 den Centralausschuf} fiir die
Innere Mission®, der sehr bald umfangreiche Titigkeit entfaltete. Minister General von Thile
(1781-1852), Vorsitzender der Berliner Bibelgesellschaft, daher der »Bibel-Thile« genannt, hat
diesen Zusammenhang als einer der ersten gewiirdigt. In einer Pro Memoria an Friedrich
Wilhelm IV. schrieb er 1851: »Die Innere Mission ist ihrem tiefsten Wesen nach nichts anderes
als der Schwanenorden, nur in der einzigen, der rein geistigen Idee vollig entsprechenden
Form. Was Bethanien fiir den Schwanenorden werden sollte, das mége es nun fiir die
Verbriiderungen in der Inneren Mission sein. Fiir den Geist und das Herz seines Griinders
wird es allezeit ein glorreiches Denkmal bleiben, und der Kénig wird an der Spitze dieser
Verbriiderungen in hellerem Glanze leuchten, wie er als Haupt eines Ordens vermocht hitte,
bei welchem die damit verkniipfte Auflerlichkeit das innere Leben getétet oder verkiimmert
haben wiirde«®!. Eine der Hauptaufgaben des Centralausschusses lag auf dem Gebiet der
Sozialgesetzgebung. Hier seien die Bismarckschen Sozialgesetze hervorgehoben, die eigentlich
die Lohmannschen heiflen sollten, da sie von Theodor Lohmann (1831-1905) entworfen
waren, der viele Jahre lang Vizeprisident des Centralausschusses war, 1871 als Referent in das
preuflische Handelsministerium, Anfang der 80er Jahre als Unterstaatssekretir in das
Reichsamt des Inneren berufen wurde®. Auch spitere Sozialgesetze bis hin zum Bundesso-
zialhilfegesetz von 1961 gehen im wesentlichen auf Entwiirfe des Centralausschusses zuriick.

Renovation des Jobanniterordens

Friedrich WilhelmIV. lieff die Ordensidee nicht fallen. Am 15. Oktober (seinem Geburts-
tag) 1852 hatte er auf Grund des alten, dem Markgrafen von Brandenburg zustehenden und in
Artikel XII des Westfilischen Friedens anerkannten Souverinitits- und Patronatsrechtes die
Balley Brandenburg des Johanniterordens erneuert, die iibrigens auch nach der Einfithrung
der Reformation im Verband des Gesamtordens verblieben war, jedoch 1811 von Konig
Friedrich WilhelmIII. (1794-1840) aufgehoben wurde. Um geistig und rechtlich an die
Tradition des aufgeldsten Ordens anzukniipfen, ernannte Friedrich WilhelmIV. (1840-1861)
jene acht Ritter, die vor der Sikularisation den Ritterschlag erhalten hatten, zu Kommendato-
ren, die am 14. Mirz 1853 Prinz Carl von Preuflen (1801-1883), einen jiingeren Bruder des
Monarchen, zum 31. Herrenmeister wihlten, der am 17. Mai 1853 in der Schlofkapelle von
Charlottenburg nach altem Zeremoniell investiert wurde®. Seit dem Heimbacher Vergleich
von 1382 war die Balley Brandenburg autonom, besafl das Recht, ihren Herrenmeister selber

89 Patent zur Wiederbelebung des Schwanenordens, vgl. HiLLERT 25.

90 Programm und Statuten des Central-Ausschusses unterzeichnet von Dr. Abendroth, Bethmann-
Hollweg, Biichsel, v. Miihler, Graf v. Schlippenbach, Senft v. Pilsach, Stahl, Wichern, $.W.II, 1965, 27. -
M. GeErHARDT, Ein Jahrhundert Innere Mission. Geschichte des Central-Ausschusses, Giitersloh 1948.
91 Preuff. Geh. Staatsarchiv, zit. nach ScHuLzE 8.

92 H.RotnreLs, Theodor Lohmann und die Kampfjahre der staatlichen Sozialpolitik, Stuttgart 1927.
93 Ch. Frhr. von IMHOFF, Der Johanniter-Orden im 19. und 20. Jahrhundert, in: A. Wienanp (Hg.),
Der Johanniterorden — der Malteserorden. Der Ritterliche Orden des hl. Johannes vom Spital zu
Jerusalem, Kaln 21977, 529-532.



ORDENSERNEUERUNG UND GESTALTWERDUNG DER DIAKONIE 129

Kirche des Mutterhauses Bethanien, nach einer Zeichnung der Oberin Jenny Grafin v. Keller (Archiv von
Bethanien)



130 ERNST SCHERING

Diakonissenhaus Bethanien, 1847 (Archiv des Diakonissenhauses Bethanien)



ORDENSERNEUERUNG UND GESTALTWERDUNG DER DIAKONIE 131

zu wihlen®. Da seit der Sikularisation das deutsche Grofipriorat und die deutsche
Ordensprovinz aufgelost waren, teilte Prinz Carl am 4. Juni 1853 seine Wahl und Einfiihrung
dem Magisterium des Malteserordens in Rom mit. Das Grofimeisteramt war seit 1805 nicht
mehr besetzt, wurde von einem Statthalter wahrgenommen. Ordensstatthalter Bailli Philipp
Graf von Coloredo iibermittelte am 10. Januar 1854 dem neuen Herrenmeister seine Gliick-
wiinsche, sprach die Hoffnung aus, dafl »sich unsere alten Beziehungen erneuern« und »eine
neue Ara sich fiir unseren beriihmten Orden eréffnen« werde®®. Paragraph36 der vom
Ordenskapitel der Balley Brandenburg festgelegten Statuten besagte: »Ein jeder, welcher als
Rechtsritter angenommen wird, soll dem Ordensgeliibde gemifl leben und handeln.« Para-
graph 37: »Der Orden soll, soweit seine Mittel es gestatten, im ganzen Land Krankenhduser
und seinem Zweck entsprechende Anstalten errichten.« Paragraph 38: »In Sonnenburg (N.B.
Residenz des Herrenmeisters) soll ein Muster-Krankenhaus errichtet werden«®. 1885 wurde
die Johanniter-Schwesternschaft gegriindet. Allein in den ersten zehn Jahren nach der
Renovation errichtete der Johanniterorden 24 Krankenhiuser und fiinf weitere Heime, die
meist von Diakonissen Bethaniens betreut wurden?”. Die Zusammenarbeit ergab sich schon
allein daraus, dafl der Ordenskanzler Eberhardt Graf zu Stolberg-Wernigerode (1810-1872)
der Bruder der Oberin Anna von Bethanien war. Bei der Griindung des Internationalen Roten
Kreuzes 1863 war der Johanniterorden mafigeblich beteiligt; Heinrich XIII. Prinz zu Reuss
(1830-1897), Komptur des Johanniterordens, wurde zum Vizeprisidenten gewihlt?. Der
Balley Brandenburg sind angeschlossen die nicht-deutschen Genossenschaften von Finnland
(Johanniter Ridderskapet i Finland), Frankreich (Association frangaise de I’Ordre de Saint-
Jean), Ungarn (Johannitarend Magyar Tagozata), die Genossenschaft der Johanniterritter in
der Schweiz sowie die Kommende Osterreich. Am 13. Juni 1961 vereinigten sich die Balley
Brandenburg, The Grand Priory in the British Realm of the Most Venerable Order of the
Hospital of Saint-John of Jerusalem, der Johanniterorden i Sverige und der Johanniter Orde in
Nederland zur »Allianz der Ritterlichen Orden St. Johannis vom Spital zu Jerusalem«?; sie
hat ihren Sitz in Bern und einen Delegierten bei den Internationalen Kérperschaften in Genf
beordert. Ziele der Allianz sind Festigung der Verbundenheit untereinander, verschiedene
Aktivititen der vier Orden zu koordinieren und zu intensivieren sowie internationale Hilfs-
mafinahmen in Katastrophengebieten zu férdern. Nach dem 2. Weltkrieg wurde nach dem
Vorbild des britischen Johanniterordens die Johanniter-Unfallhilfe gegriindet, deren Aktiviti-
ten allgemein bekannt sind.

94 Text bei Wienanp 603f.; H.Prutz, Die geistlichen Ritterorden, Berlin 1907, Nachdruck 1977,
312f. - E. OpENORTH, Die Balley Brandenburg des Johanniterordens im Zeitalter der Reformation und
der Gegenreformation, Wiirzburg 1963, 29—41. — B. WaALDSTEIN-WARTENBERG, Rechtsgeschichte des
Malteserordens, Wien 1969, 190f. E.ScuErING, Tradition und Wirken des Johanniterordens, Nieder-
Weisel 1981, 16f. — W. G. R6pEL, Der ritterliche Orden St. Johannis vom Spital zu Jerusalem, Nieder-
Weisel 1986, 45f.

95 Beide Texte bei WiENAND 605f.

96 ImHOFF 531.

97 ScHuLzE 281-371.

98 IMHOFEF 536.

99 L’ordre de Saint-Jean de Jérusalem. Alliance Internationale, Genf 1964. - S. ]. KLiMEK, Im Zeichen des
Kreuzes. Die anerkannten geistlichen Ritterorden, Stuttgart 1986.



132 ERNST SCHERING

Zur Struktur einer christlichen Bruderschaft

Es ist notwendig, abschlieflend eine Erwigung ins Spiel zu bringen, die auf den ersten Blick
soziologischer, religionssoziologischer Natur ist. Jede Gruppe in der Kirche — von den Orden
iiber die Kloster bis hin zu den Verbinden — hat, was eigentlich fiir jede andere Gruppe der
Gesellschaft im vergleichbaren Sinne ebenfalls gelten sollte, eine doppelte Funktion zu
erfiillen: eine nach innen, eine andere nach auflen, eine gegeniiber ihren Mitgliedern, eine
andere gegeniiber den Mitmenschen, der Kirche, der Gesellschaft als ganzes. Wird eine der
beiden Funktionen nicht hinlinglich erfiillt, so verliert diese Gruppe ihre Legitimation. Wenn
eine Gruppe nur nach innen hin strukturiert ist, nur ihren Mitgliedern verpflichtet ist, ihnen
geistige Werte oder gar materielle Vorteile vermittelt, jedoch keine Leistungen erbringt, die
den Mitmenschen zugute kommen, so wird sie fiir die Gesellschaft unglaubwiirdig, zumindest
uninteressant'®. Karl Suso Frank OFM vertritt die These, Kontemplation allein verleiht den
Orden keinen Bestand°!. Andererseits mufl betont werden, wenn eine Gruppe nur nach
auflen wirkt, ihr Ziel lediglich darin erblickt, gesellschaftliche Aufgaben zu erfiillen, so sind
sowohl die religiose Identitit wie auch der innere Zusammenhalt in Frage gestellt. Die
Geschichte der Kirche und der Orden weist Epochen der Stagnation, Krisen und Verfallser-
scheinungen auf, die entweder mit dem Verlust der Funktion nach innen oder der Funktion
nach auflen zusammenhingen. Das Bedeutsame am Geschichtsprozef sind die auf die Krisen
folgenden Erweckungen und Erschliefungen neuer Aufgaben auf kulturellem, pidagogischem
oder sozialem Feld. Diese gilt es zu entdecken und in der Nachfolge Jesu zu gestalten.

100 E.ScHERING, Sinn und Auftrag einer christlichen Bruderschaft im Abbild der Geschichte des
Klosters Amelungsborn, in: Quatember50, 1986, 158-165. — Ders., 850]Jahre Zisterzienserkloster
Amelungsborn, in: Erbe und Auftrag. Benediktinische Monatsschrift 61, 1985, 356.

101 K.S.Frank, Ordensreform und Verlust der gesellschaftlichen Funktion im spiten Mittelalter, in:
G.RuHBACH, 148, 155. — DErs., Grundziige der Geschichte des christlichen Ménchstums, Darmstadt
1983.



PETER THADDAUS LANG

Die Kirchenvisitationsakten des 16. Jahrhunderts
und ihr Quellenwert

Beato Judae Apostolo

Sicherlich wird niemand bestreiten, daff die Kirchenvisitationsakten eine hochst wichtige
Quellengattung fiir die Erforschung der frithen Neuzeit sind!. Thre Bedeutung macht sie
zweifellos einer niheren Betrachtung wert, zumal sich die auflerdeutsche Forschung seit
geraumer Zeit mit ihnen sehr intensiv auseinandersetzt2.

Hier soll nun das 16.Jahrhundert besonders ins Auge gefafit werden, weil dies die
vielleicht interessanteste Periode innerhalb der Geschichte des Visitationswesens ist: Nach der
Reformation und nach dem Tridentinum erstand es wieder neu. Die mit der Visitation
befafiten kirchlichen Verwaltungseinrichtungen hatten deshalb noch wenig Erfahrung im
Gebrauch dieses Kontrollinstruments; sie setzten es aber ein, um die in Kirchendingen zu
jener Zeit weitgehend herrschende Unordnung zu beheben.

Aus dem umfassenden Themenkomplex seien im Folgenden drei Gesichtspunkte heraus-
gegriffen, die fiir die Praxis des Historikers besonders zweckdienlich erscheinen.

Zunichst sind einige Worte zu verlieren iiber die Visitationsarten, denn die inhaltliche
Substanz der Akten hingt unmittelbar davon ab, auf welche Weise eine Visitation durchge-

1 E.W.ZeepeEn/H. MoLrror (Hg.), Die Visitation im Dienst der kirchlichen Reform, Miinster/W.
21977 (= Katholisches Leben und Kirchenreform 25/26); P. Mtinch, Zucht und Ordnung. Reformierte
Kirchenverfassungen im 16. und 17. Jahrhundert (Nassau-Dillenburg, Kurpfalz, Hessen-Kassel), Stuttgart
1978 (= Spatmittelalter und Frithe Neuzeit 3), 156ff.; E. W. Zeepen/P. Th. LANG u.a. (Hg.), Repertorium
der Kirchenvisitationsakten aus dem 16. und 17. Jahrhundert in Archiven der Bundesrepublik Deutsch-
land, Bd. 1: Hessen, Stuttgart 1982, Bd. 2: Baden-Wiirttemberg I, Stuttgart 1984, Bd. 2: Baden-Wiirttem-
bergII (im Druck); E. W. Zeepen/P. Th. Lanc (Hg.), Kirche und Visitation. Beitrage zur Erforschung
des friihneuzeitlichen Visitationswesens in Europa, Stuttgart 1984 (= Spitmittelalter und Friihe Neu-
zeit 14); P.Th. Lang, Die Bedeutung der Kirchenvisitation fiir die Geschichte der Frithen Neuzeit, in:
Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte3, 1984, 207-212. In diesen Veréffentlichungen jeweils
weiterfiihrende Literatur. — Seither sind erschienen: P. Ma1/M. Pope, Das Regensburger Visitationsproto-
koll von 1508, in: Beitrige zur Geschichte des Bistums Regensburg18, 1984, 7-316; A.Baur, Die
Visitationen im Landkapitel Neckarsulm von 1596, 1597 und 1619, in: Rottenburger Jahrbuch fiir
Kirchengeschichte 5, 1986, 271-310; A. LANDERSDORFER, Das Bistum Freising in der bayerischen Visita-
tion von 1560, St. Ottilien 1986 (= Miinchener theologische Studien, hist. Abt. Bd. 26).

2 Vgl. die englischen, franzésischen, italienischen und polnischen Beitrige in dem unter Anm.1
genannten Sammelwerk »Kirche und Visitation«; auflerdem der Band »Sensibilité religieuse et discipline
ecclésiastique en territoires protestants (pays rhénans, comté de Montbéliard, pays de Vaud) XVI-XVIII*
siécles«, Straflburg [1975]; D. W. SaBEAN, Power in the Blood. Popular culture and village discourse in
early modern Germany, Cambridge 1984, 37-60; J. KrrreLson, in: K. C. Sesstons / Pu. N. Bess (Hg.),
Pietas et Societas: New Trends in Reformation Social History. Essays in Memory of Harold J. Grimm
(= Sixteenth Century Essays and Studies 4), Kirksville, Missouri 1985; U. MazzoNe/A. Turcumi (Hg.),
Le visite pastorali. Analisi di una fonte (= Annali dell’Istituto storico italo-germanico in Trento/Jahrbuch
des italienisch-deutschen historischen Instituts in Trient, Quaderno 18), Bologna 1985; M. PRESTWICH
(Hg.), International Calvinism 1541-1715, Oxford 1985, 28, 51, 93, 103, 115, 149, 161, 177, 189.



134 PETER THADDAUS LANG

fithrt wird. Zweitens wird ein kurzer Blick auf die vielfiltigen Aktenarten gerichtet werden,
die im Zuge einer Visitation entstehen konnen. Schliellich soll, drittens, etwas ausfithrlicher
die Rede sein von den Inbalten der informationsreichsten Aktengruppe, wobei jene Punkte
eingehender betrachtet werden, welche die Visitationsakten fiir die Sozialgeschichte, fiir die
Geschichte der Mentalititen und der Volkskultur erheblich machen — fiir historische Teildiszi-
plinen also, die gegenwirtig in Deutschland vorrangiges Interesse finden.

Die Visitationsarten

Hinsichtlich des Quellenwertes ist grundsitzlich zu unterscheiden zwischen der Mittelpunkt-
visitation und der Visitationsreise. Bei der Mittelpunktvisitation werden alle Geistlichen eines
bestimmten Gebietes an einem Ort zusammengerufen und dort von den Visitatoren befragt.
Dieser Visitationstyp ist fiir die Visitatoren auflerordentlich bequem, da sie sich nicht den
Strapazen einer Reise unterziehen miissen. Ansonsten bringt eine solche Vorgehensweise nur
Nachteile mit sich. Zum einen kénnen die Aussagen der Pfarrer nicht durch den Augenschein
iiberpriift werden; zum andern haben die Geistlichen nun ihrerseits lange Anmarschwege in
Kauf zu nehmen (sofern es sich um ein gréferes Territorium oder ein ganzes Bistum han-
delt) — Kleriker, die zur Visitation nicht erschienen, fiihrten dies regelmiflig zu ihrer
Entschuldigung an.

Trotzdem findet sich dieser Visitationstyp recht hiufig. Das Problem der langen An-
marschwege wird gelost, indem man den Klerus eines kleineren Gebiets zusammenruft
(Landkapitel oder Amter bzw. Superintendenzen). Auflerdem werden bei dieser Visitation oft
nur solche Fragen gestellt, die auch ohne die Anwesenheit des Visitators in der Pfarrei
verhiltnismiflig zuverldssige Informationen versprechen: Fragen etwa nach den theologischen
Kenntnissen oder nach der dogmatischen Ausrichtung.

Dieser Visitationsart bediente man sich beispielsweise bei der Einfithrung der Reformation
in der Grafschaft Hohenlohe?. Auch die evangelischen Synoden und Klassenkonvente wie die
jahrlichen Zusammenkiinfte der katholischen Geistlichen eines Landkapitels kénnen in funk-
tionaler Hinsicht als Mittelpunktvisitation gelten, obwohl sie kirchenrechtlich meist einer
anderen Nomenklatur unterworfen sind.

Viele Bereiche des Niederkirchenwesens lassen sich jedoch bedeutend wirksamer iiberprii-
fen, wenn sich der kirchliche Kontrolleur auf einer Visitationsreise persénlich ein Bild vom
Zustand der Pfarreien verschafft. Dies trifft fraglos zu fiir die Verwaltung der kirchlichen
Finanzen (wenn der Visitator die Kirchenrechnungen einsieht) oder fiir den baulichen Zustand
und die materielle Ausstattung der Kirchen und der kirchlichen Nebengebiude (wie Pfarr-
haus, Pfarrhof, Schulhaus oder Friedhof). Was der Visitator dariiber aufschreibt oder auf-
schreiben laflt, ist trotzdem nicht immer ganz objektiv. So mag der Bauzustand eines
Kirchengebiudes fiir einen weniger kritischen Visitator noch zufriedenstellend sein; ein
anderer, der strengere Mafistibe anlegt und vielleicht auch schirfere Augen hat, konnte
dagegen schon allerhand Mingel finden.

Was die Amts- und Lebensfiihrung des kirchlichen Personals und das Verhalten der Laien
anbetrifft, ist der Visitator ohnehin meist auf die Aussagen der Betroffenen (oder auch anderer
Leute) angewiesen. Er hat jedoch verschiedene Moglichkeiten, der Wahrheit etwas niher zu
kommen: So kann er sich iiberraschend und ohne Ankiindigung in einer Pfarrei einfinden, um
damit dem Kleriker die Gelegenheit zu nehmen, seine Konkubine zu verstecken, priesterliche
Kleidung anzulegen oder einen Rausch ausklingen zu lassen. Des weiteren kann der Visitator
unter Eid aussagen lassen (wodurch die Wahrheit freilich noch nicht unbedingt gefunden ist);

3 Vgl. ZEEDEN/LANG u.a., Repertorium (wie Anm. 1), Bd. 2/I, 369.



DIE KIRCHENVISITATIONSAKTEN DES 16. JAHRHUNDERTS 135

dazuhin kann er verschiedene Personen iiber einander ausfragen, zum Beispiel den Lehrer
iiber den Pfarrer, den Biirgermeister iiber den Mesner, den Pfarrer iiber den Kaplan und vice
versa. Der Leser solcher Akten muf) allerdings die sozialen Beziehungen der solchermaflen
Befragten in Rechnung stellen. Pfarrer und Schulmeister etwa waren oftmals nicht eines
Sinnes, und auch zwischen Pfarrern und Kaplinen herrschte gelegentlich Zwietracht.

Dariiber hinaus kann sich der Visitator verschiedener anderer (mehr oder minder subti-
ler) Verhortechniken bedienen, um die Befragten psychisch unter Druck zu setzen*. Die
erhaltenen Akten geben dariiber nicht viel Auskunft und es bedarf eines gewissen interpre-
tatorischen Geschicks, will man solches herausfinden.

Neben der Mittelpunktvisitation und der Visitationsreise findet sich noch eine Misch-
form aus diesen beiden. Die Visitatoren pflegten namlich bisweilen an verschiedenen Orten
kleinere Gruppen von Pfarrern zusammenzurufen (was vom Quellenwert her einer Mittel-
punktvisitation entspricht). Auch bei einer Visitationsreise sensu proprio kann es vorkom-
men, dafl der Visitator auf den Besuch der einen oder anderen Pfarrei verzichtete und die
betreffenden Geistlichen in eine von ihm visitierte Nachbarpfarrei zitierte, um sich auf diese
Weise beschwerliche Wegstrecken zu ersparen.

Als letzter Visitationstyp soll hier schlielich die Einzelvisitation genannt werden. Eine
solche liegt vor, wenn lediglich eine einzelne Pfarrei inspiziert wird. Dies mag bedingt sein
durch besonders skandalése Vorkommnisse oder auch durch bestimmte politische Gegeben-
heiten®. Die bei Einzelvisitationen gewonnenen Informationen sind zwar mitunter auflerge-
wohnlich detailliert, doch ist es nicht immer méglich, Vergleiche anzustellen zwischen einer
gesondert visitierten Pfarrei und anderen, die gleichsam in Serie kontrolliert wurden.

Die Visitationsakten

Threr Entstehung nach lassen sich die Visitationsakten in drei Gruppen einteilen:

Da sind erstens jene Akten, die bei der Vorbereitung einer Visitation zustande kamen,
wie juristische und pastorale Traktate zum Thema Kirchenvisitation, Gesetze und Erlasse
iiber die Durchfithrung, Instruktionen fiir die Visitatoren, Interrogatorien und Visitationsbe-
fehle.

Eine zweite Gruppe bilden alle Akten, die in unmittelbarem Zusammenhang mit einer
Visitation entstanden, nimlich die Protokolle und Berichte®, welche die Visitatoren fiir
iibergeordnete Behorden anfertigten.

Zu einer dritten Gruppe gehéren schlieflich die Akten, welche im Anschluff an eine
Visitation erwuchsen. Dazu gehoren neben Visitationsrechnungen, Zusammenfassungen und
statistischen Erhebungen vor allem Riigen, Urteile und Rezesse, durch welche die festgestell-
ten Mingel beseitigt werden sollten.

Nicht unerwihnt bleiben diirfen die oft zahlreichen Beiakten: zumeist Kirchenrechnun-
. gen, Einkommens- und Abgabenverzeichnisse oder Inventarien der Kirchenausstattung.
Gelegentlich finden sich auch Korrespondenzen zwischen dem Veranlasser der Visitation und

4 Diesen wichtigen Aspekt bei der Interpretation der Visitationsakten hat die Forschung bisher kaum
beachtet. Ein Beispiel fiir die Verhortechnik des Visitators bei P. Th. Lang, Wiirfel, Wein und Wetterse-
gen. Klerus und Gliubige im Bistum Eichstitt am Vorabend der Reformation, in: V. Press/D. STIEVER-
MANN (Hg.), Martin Luther — Probleme seiner Zeit, Stuttgart 1986, 220244, hier bes. 224f.

5 So wurde z.B. die Pfarrei Kiirnbach stets fiir sich alleine visitiert. Dieser Ort war ein Kondominat von
Wiirttemberg und Hessen-Darmstadt; siehe dazu ZeepEN/LANG u.a., Repertorium Bd. 2/11.

6 »Protokoll« meint hier die Aufzeichnungen, welche im Verlauf einer Visitation entstanden, unter
»Bericht« sind spitere Uberarbeitungen zu verstehen. Diese Begriffe haben sich eingebiirgert jenseits der
insbesondere von Heinrich Otto Meisner geprigten Terminologie der Aktenkunde.



136 PETER THADDAUS LANG

anderen (geistlichen oder weltlichen) Herrschaftstrigern und Institutionen, die sich in ihren
eigenen Rechten eingeschrinkt sahen; nicht selten sind Eingaben und Beschwerdeschriften an
den Visitator, sei es von Gemeindemitgliedern oder auch von Geistlichen. Seltener hingegen
stofit man auf Namenslisten von Personen, die in der einen oder anderen Weise die kirchlichen
Normen miflachteten: Leute, die den Sakramenten fernblieben, die gegen das Fastengebot
verstieflen, die ihre Ehe brachen oder einer anderen Konfession zugehdrten?. — Nach
Verzeichnissen aller Bewohner eines Dorfes (gegliedert etwa nach Ehepaaren, Kindern,
Verwitweten, Knechten und Migden) muff man indes recht lange suchen. Sie diirften freilich
im 17. Jahrhundert etwas hiufiger angefertigt worden sein.

Die vorbereitenden Akten sind stets in allgemeinem Ton gehalten und geben keine
Auskunft iiber die Zustinde in einzelnen Orten — bisweilen mit Ausnahme der Instruktionen,
wenn sich diese auf vorangegangene Visitationen beziehen und den Visitator auf bestimmte
Mingel in einzelnen Pfarreien aufmerksam machen wollen. Ginzlich unwichtig sind diese
Akten allerdings nicht. Den Visitationstraktaten (und manchmal auch den Visitationsbefehlen)
kann man entnehmen, warum es die jeweilige Konfessionskirche fiir angebracht hielt, Visita-
tionen durchzufithren. Die Instruktionen und Interrogatorien lassen erkennen, welche
Objekte der betreffenden Kirchenleitung einer Kontrolle wert erschienen?. Die Interrogato-
rien selbst sind oftmals zum besseren Verstindnis der Protokolle notwendig, so etwa, wenn
der Protokollant nichts anderes niederschrieb als »nescit«, »nichts«, »kein Mangel« oder »ist
zufrieden<®.

Die Akten der dritten Gruppe wiederum geben nur Ausschnitte des Visitationsgeschehens
wieder; die Mingelverzeichnisse etwa blenden den »Normalzustand« aus und vermitteln
deshalb ein stark verzerrtes Bild; sie sind, fiir sich allein genommen, »chroniques scandaleu-
ses« im wahrsten Sinn des Worts.

Die inhaltlich ergiebigste und aussagekriftigste Aktengruppe bilden ohne Zweifel die
Protokolle und Berichte. Sie lassen sich zumeist an ihrer dufleren Form erkennen. Die
Schreiber nennen den visitierten Ort in der Art einer Uberschrift (wobei sie im Idealfall auch
das Datum angeben) und fiihren dann die einzelnen Punkte auf, welche durch das Interrogato-
rium vorgegeben werden (gewissenhafte Schreiber halten sich dabei an die Reihenfolge des
Interrogatoriums). Daran anschlieflend folgt der nichste visitierte Ort mit den zugehérigen
Informationen und so fort.

Damit ist freilich nur ein Idealtyp beschrieben, denn gerade die friihen Visitationsberichte
sind formal oft recht uneinheitlich. Die Visitatoren hatten es vielfach noch nicht gelernt, sich
streng an die Interrogatorien zu halten. Sie neigten dazu, all jene Dinge iiberaus genau zu
beschreiben, die ihnen besonders auffielen oder die ihnen sehr wichtig erschienen; andere
Punkte kamen dariiber zu kurz oder wurden véllig vergessen. So kann es sein, dafl ein
Visitator vom Ort A nur iiber Glaubensabweichungen berichtet, wihrend ihm der anstofige
Lebenswandel des Pfarrers von B eine lange Klage entlockt, wohingegen er in C nichts anderes
wahrnimmt als das wohlgebaute Gotteshaus mit seinem prichtigen Altar. Auch haperte es
zunichst noch hiufig an der Visitationsreise selbst. Ein nicht unbetrichtlicher Teil der zur

7 Den wiirttembergischen Visitationsberichten sind Listen iiber Andersgliubige fast regelmiflig beige-

gt.
8 Die katholischen Visitationsinterrogatorien des deutschsprachigen Raumes aus dem 16. und 17. Jahr-
hundert sind untersucht worden: P. Th. LanG, Reform im Wandel. Die katholischen Visitationsinterroga-
torien des 16. und 17. Jahrhunderts, in: ZeepEN/LANG, Kirche und Visitation (wie Anm. 1) 131-190. Eine
Analyse der protestantischen Interrogatorien steht noch aus. ;
9 Vgl. z.B. ZEEDEN/LANG u.a., Repertorium (wie Anm. 1), Bd.2/1, 379.



DIE KIRCHENVISITATIONSAKTEN DES 16. JAHRHUNDERTS 137

Visitation vorgesehenen Orte wurde einfach links liegen gelassen ' — als mutmaflicher Grund
leuchtet hierfiir die Bequemlichkeit der Visitatoren wohl am ehesten ein.

Dies alles erschwert die Arbeit des Historikers, wenn er bemiiht ist, sich ein moglichst
geschlossenes Bild zu verschaffen iiber alle Orte eines bestimmten Gebietes.

Der Inhalt der Visitationsprotokolle

Als eine franzosische Forschergruppe unter der Leitung von Dominique Julia und Marc
Venard das Projekt eines »Répertoire des visites pastorales de la France«!! konzipierte, stellte
sich die Frage, auf welche Weise man den Inhalt der Akten wiedergeben sollte. Zu diesem
Zweck entwarfen die franzosischen Forscher einen Katalog von mehreren hundert Punkten'?,
der in seiner iiberaus groflen Detailliertheit sehr prizise alles erfafit, dessen Handhabung
jedoch seines Umfangs wegen mit einer gewissen Umstindlichkeit verbunden ist.

Die Viter des deutschen »Repertoriums der Kirchenvisitationsakten«'* entschieden sich
deshalb fiir einen Katalog von lediglich 23 Punkten, der aber durch spezifizierende Bemer-
kungen erginzt wird, um der Gefahr der Vergréberung zu begegnen. Da vor allem in den
frithen Visitationsberichten die Informationen nicht immer einheitlich sind, entschloff man
sich, diesem Umstand Rechnung zu tragen und die grofiere oder geringere Hiufigkeit
einzelner Punkte durch Symbole'® zu kennzeichnen. Dieses Schema lieff sich jedoch nur mit
grofem Zeitaufwand in die Tat umsetzen, weshalb nur die Akten des 16.Jahrhunderts
inhaltlich aufgearbeitet wurden. — Es handelt sich um folgende Punkteé:

1. Besondere Umstinde der Visitation

Gemeint sind damit die Einzelheiten iiber den formalen Ablauf der Visitation: Es kommt vor,
dafl der Visitator iiber seinen Reiseweg berichtet und angibt, wo er seine Mahlzeiten einnahm
und wo er nichtigte. In gegebenem Falle teilt er mit, ob thm das Recht zur Durchfithrung der
Visitation bestritten wurde — dies konnen (bei einer bischoflichen Visitation) geistliche
Korporationen sein, aber auch weltliche Herrschaftstriger bzw. deren Reprisentanten. Der
Visitator sah sich dann fiir gewdhnlich gezwungen, unverrichteter Dinge weiterzuziehen.
Besonders gut sind wir iiber die Visitationsmodalititen des hessisch-darmstadtisch/wiirt-
tembergischen Kondominats Kiirnbach unterrichtet??, weil beide Kondominatsherren arg-
wohnisch darauf bedacht waren, sich ihre Visitationsrechte von der anderen Seite nicht
schmilern zu lassen. So wurde die Verfahrensweise bis ins Einzelne geregelt. Bei den Akten
befindet sich sogar ein Plan des Zimmers, in welchem die Visitation vorgenommen wurde:

10 Sogar bei den vergleichsweise sehr akkurat durchgefithrten Wiirzburger Visitationen der Echterzeit
werden durchschnittlich rund 30% der Orte pro Visitation iibergangen. Uber die Echter’schen Visitatio-
nen sieche P.Th.Lanc, Die tridentinische Reform im Landkapitel Mergentheim bis zum Einfall der
Schweden 1631, in: Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte 1, 1982, 143-171; dort auch weitere
Literatur.

11 Répertoire des Visites Pastorales de la France. Premiére Série: Anciens Diocéses (jusqu’en 1790).
Tome 1: Agde-Bourges, Paris 1977; tome2: Cahors-Lyon, Paris 1980; tome 3: Macon-Riez, Paris 1983;
tome4: La Rochelle-Ypres et Bile, Paris 1985 (CNRS, Recherche coopérative sur programme 206).

12 Jetzt auch iibersetzt in ZEEDEN/LANG, Kirche und Visitation (wie Anm. 1), 68-75.

13 Teilprojekt Z3 »Konfessionsbildung in Territorien« am Sonderforschungsbereich8 »Spatmittelalter
und Reformation« in Tiibingen; bis 1976 geleitet von Hg, Molitor, 1977/78 von J. Sieglerschmidt und 1978
bis 1984 von P. Th. Lang. Die bisher erschienenen Binde unter Anm. 1.

14 Er wurde von ]. Sieglerschmidt entworfen.

15 +++ immer bzw. sehr hiufig, ++ hiufig, + selten.

16 Vgl. ZEEDEN/LANG u.a., Repertorium (wie Anm. 1) Bd.1, 18f.; Bd. 2/I, 20f.

17 Siehe oben Anm. 5.



138 PETER THADDAUS LANG

Man sieht, wie die Stiihle um den Tisch gruppiert waren und wer auf welchem Stuhl zu sitzen
das Anrecht hatte. — Solche Informationen sind allerdings eine Seltenheit.

2. Kirchenrechtliche Verbaltnisse

Hier werden Kollatur, Patronat, Investitur, Vermégensverwaltung, Bau- und sonstige Lasten
sowie Inkorporationen angegeben. Der wohl wichtigste Gesichtspunkt — das Patronat - findet
am hiufigsten Erwihnung; andere Einzelheiten werden weniger oft genannt. Bei Protokollen
katholischer Provenienz ist gelegentlich zu erkennen, dafl der weltliche Territorialherr ver-
suchte, die Kontrolle iiber die kirchlichen Finanzen an sich zu bringen. Dies war beispiels-
weise dem Grafen Jost NikolausII. von Hohenzollern gelungen, sehr zum Leidwesen der
Visitatoren und ihres bischéflichen Dienstherrn’®. In protestantischen Territorien konnten
sich derartige Konflikte nur dort ergeben, wo Landes- und Kirchenherrschaft nicht identisch
waren.

3. Weltliche Verwaltung

Zur Sprache kommen hier Biirgermeister, Schultheifien, Amtleute, Richter und Gerichtsper-
sonen — entweder nur pauschal oder auch mit Angabe der Namen; vereinzelt finden sich
Details iiber ihre Religiositit und iiber ihre Amts- und Lebensfiihrung. Das ortliche Verwal-
tungspersonal wie auch die Triger der dérflichen Selbstverwaltung konnen also gelegentlich
prosopographisch sehr gut erfalit werden.

Was die Protokolle iiber ihr Tun und Treiben vermelden, das ist meistens nicht gerade
schmeichelhaft: Die in diesem Punkte sehr ausfiihrlichen Ulmer Visitationsakten etwa berich-
ten von hiufiger Pflichtvergessenheit der Amtleute und Végte, von unentwegter Trunksucht
und sonstigen Lastern?®.

4. Konflikte: geistliche — weltliche Obrigkeit/Pfarrer — Gemeinde

Bisweilen klagten die Pfarrer dariiber, daff die Inhaber der ‘weltlichen Herrschaft sich in
kirchliche Belange einmischten, indem diese zum Beispiel die Uberpriifung der Kirchenrech-
nungen an sich zogen oder Kirchengut fiir ihre eigenen Zwecke verwendeten. Zu Miffhellig-
keiten zwischen Pfarrer und Gemeinde kam es vor allem wegen der Abgaben. Die Gemeinden
liefen es auch oftmals an der von der kirchlichen Obrigkeit geforderten Ehrerbietung dem
Pfarrer gegeniiber fehlen (»verachten Pfarrer und Religion«). Von den nicht gerade seltenen
Spannungen zwischen Pfarrer und Schulmeister oder zwischen Pfarrer und Hilfsgeistlichen
war bereits die Rede?.

5. Demographische Angaben

Zumeist wird nur die Zahl der Kommunikanten bzw. der Abendmahlsempfinger genannt. Bei
der Beniitzung dieser Zahlen ist in mehrfacher Hinsicht Vorsicht geboten: Zum einen wird
nicht immer deutlich, ob der Pfarrer nur die Kommunikanten der Pfarrkirche oder auch noch
diejenigen der Filialorte meint. Zum anderen sind die Zahlen manchmal ganz offensichtlich
grob geschitzt (man sieht dies an stark abgerundeten Zahlenwerten). Des weiteren verschwei-
gen etliche Pfarrer die Zahl derer, die nicht zum Tisch des Herrn gingen. Schlieflich bleibt
auch die Frage offen, wie man aus der Zahl der Sakramentenfihigen eines Ortes die
Einwohnerzahl bestimmen kann. Eine Hilfe hierfiir mégen die in diesem Punkte sehr genauen
Angaben der wiirttembergischen Visitationsberichte des 17.Jahrhunderts sein. Dort finden

18 ZeeDEN/LANG u.a., Repertorium (wie Anm. 1) Bd. 2/1, 361.

19 P.HorEr, Die Reformation im Ulmer Landgebiet - religiose, wirtschaftliche und soziale Aspekte,
Diss. phil. Tiibingen 1977, 126-128.

20 Siehe oben S.135.



DIE KIRCHENVISITATIONSAKTEN DES 16. JAHRHUNDERTS 139

wir neben den Sakramentenfihigen auch die Kinder und die Unzurechnungsfihigen verzeich-
net. Eine stichprobenartige Erhebung ergab, dafl Kinder und Unzurechnungsfihige ungefihr
15-20% der gesamten Einwohnerschaft eines Ortes ausmachten. Hinzu kommen noch, je
nach den lokalen Verhiltnissen, Andersgliubige und Juden.

Im 17. Jahrhundert werden solche Angaben generell genauer und hiufiger; in zunehmen-
dem Mafle nennen die Akten auch Taufen, Trauungen und Todesfille. Vereinzelt finden sich
im 16. Jahrhundert schon Schiilerzahlen (im Idealfall sogar spezifiziert nach Knaben und
Mﬁdc:;:.l) oder die Zahl der Hiuser und Herdstitten. Genauere Auflistungen sind eine seltene
Ausnahme.

6. Patrozinien

Neben den Kirchenpatrozinien wird auch auf Kapellen- und Altarpatrozinien hingewiesen.
Daraus ergeben sich beispielsweise Aufschliisse iiber die Identitit von Kirchengebiuden und
iiber die Errichtung neuer Altire.

7. Bauzustinde

Die Akten beschrinken sich nicht auf das Kirchengebiude, sie gehen auch auf das Pfarrhaus,
auf Pfarrhof und Pfarrscheuer, auf den Friedhof und das Beinhaus und schlieflich auf die
Behausungen der Kapline und Schulmeister ein.

Vor allem bei Wohn- und Wirtschaftsgebiuden wurden wiederholt erhebliche Mangel
festgestellt; Reparaturmafinahmen lieflen hiufig jahrelang auf sich warten, weil keiner die
notwendigen Geldmittel bereitstellte.

8. Kirchenausstattung

Hierzu gehoren alle beweglichen und unbeweglichen Gegenstinde im Kircheninnern, wie
Altire und Sakramentshiuschen, Kreuze und Kelche, Monstranzen und Bilder, Gestiihl und
Kanzeln, Skulpturen und Glocken, Taufsteine, Weihwasserbecken und Beichtstiihle,
Rauchfisser, Chorrocke, Patenen, liturgische Biicher und dergleichen mehr.

Protestantische Visitatoren bemiangelten, dafl derlei Dinge aus vorreformatorischer Zeit
noch vorhanden waren; ihre katholischen Kollegen konstatierten oftmals die geringe Anzahl
solcher Geritschaften. Sobald diese dann schlieflich in dem vorgeschriebenen Umfange
vorhanden waren, gingen die Kontrolleure der nachtridentinischen Kirche allmahlich dazu
iiber, auch asthetische Mafistabe anzulegen?!. — Wer diesen Gesichtspunkt in den Visitations-
akten weiter bis ins 18.Jahrhundert verfolgt, der wird sicherlich sehen konnen, wie die
Gotteshduser nach und nach ein barockes Geprige annahmen.

9. Filialkirchen und Kapellen

Auch wenn die zu einem Pfarrsprengel gehérenden Kirchen und Gebetshauser ohne weitere
Angaben aufgefiihrt werden (was sehr hiufig der Fall ist), so kann man damit schon sehr viel
anfangen. Die erwihnten Ortlichkeiten, auf eine Landkarte iibertragen, ergeben das Pfarrnetz,
die Feinstruktur der regionalen Kirchenorganisation. An der Dichte der Pfarreien, Kaplaneien
und Vikarien ist ungefihr zu ersehen, wie gut oder wie schlecht die Voraussetzungen fiir eine
adiquate seelsorgerliche Betreuung der Bevolkerung waren.

Die Entfernungen der Filialen zur Mutterkirche vermitteln des weiteren einen Eindruck
davon, welche Wegstrecken die Pfarrkinder zuriickzulegen hatten, um den Gottesdienst zu
besuchen. Mitunter sind sogar die Entfernungen angegeben, doch bieten auch hier zeitlich
spatere Protokolle mehr als die fritheren. Die wiirttembergischen Akten des 17. Jahrhunderts

21 Vgl. z.B. Laneg, Landkapitel Mergentheim (wie Anm. 10) 157.



140 PETER THADDAUS LANG

beispielsweise vermerken die Wegstrecken durchgingig: Ganz kurze Distanzen werden dort
»Biichsenschufl« genannt und die kiirzesten heiflen »Steinwurf«. Sofern die Entfernungen
nicht in den ortsiiblichen Lingenmaflen, sondern in Wegstunden angegeben sind, kann man
den Versuch wagen, die genannten Strecken abzuwandern — wer die vorgegebenen Zeiten
einhalten will, mufl dabei tiichtig ausschreiten.

10. Wirtschaftliche Verhaltnisse

Angefithrt werden die Einkiinfte der Geistlichen und des kirchlichen Personals. Dies
geschieht teils unter Nennung der Lindereien, die zu einer Pfriinde gehéren, teils unter
Angabe der Naturalabgaben, teils auch unter Auflistung von Geldbetrigen. Auflerdem ist die
Rede von der Kirchenfabrik, ihrer materiellen Ausstattung und Verwaltung. Aus diesem
Fundus sind Reparaturen an den kirchlichen Gebiuden wie auch das liturgische Gerit zu
finanzieren.

Dabei stellten die Visitatoren allerlei Unregelmifigkeiten fest: Sdumigkeit und Betrug bei
den Abgaben, Entfremdung von Kirchengut oder Pflichtvergessenheit bei den Heiligenpfle-
gern, die fiir die Verwaltung der Kirchenfabrik zustindig waren.

11. Klerus und kirchliches Personal

Fast ausnahmslos nennen die Quellen die Namen der Pfarrer, seltener die der Hilfsgeistli-
chen, der Kapline, Vikare, Diakone, Altaristen und wie sie immer heiflen mégen. Im
16. Jahrhundert reden die Protokolle noch nicht sehr oft iiber Alter, Ausbildungsgang,
Dienstzeit, Ehefrau und Kinder (bei Protestanten) der Pfarrer; im 17.]Jahrhundert sind
solche Angaben dagegen iiberwiegend vorhanden. Nur ganz gelegentlich liefern die Akten
weitere Daten zur Person, wie die Namen der Eltern, die Herkunft der Ehefrau oder der
berufliche Werdegang der Kinder.

Uber die Pfarrer wird man noch am besten informiert, iiber die Hilfsgeistlichen weniger
gut und noch schlechter iiber die Laien, die hier zum kirchlichen Personal gezihlt werden:
die Altesten, Presbyter und Sendschoffen, die Heiligenpfleger, Mesner, Organisten und
Glockner.

12. Bekenntnis des Klerus

Die Konstituierung der Konfessionskirchen erlebte in ihrer Anfangsphase eine Vielfalt
mangelnder Bekenntnistreue. »Es kam nicht selten vor, dafl ein und derselbe Pfarrer an
demselben Altar das Abendmahl jetzt unter einer Gestalt, zu anderer Zeit unter beiden
Gestalten reichte, oder dafl er katholisch und lutherisch zugleich war«?. - Solche Bikonfes-
sionalitit verschwand allerdings rasch, sobald die Geistlichen durch regelmiflige Visitationen
tiberwacht wurden.

Dogmatische Unsicherheiten bleiben jedoch weiterhin bestehen. Sie ergaben sich in der
Nachfolge Luthers aus den Streitigkeiten um die Orthodoxie, sie sind aber auch dort
anzutreffen, wo ein Landesherr in seinem Territorium die Konfession inderte. Unter derarti-
gen Umstinden mufiten die Geistlichen oft vor dem Visitator ein Glaubensbekenntnis ablegen
oder sie wurden zu dogmatischen Einzelfragen ins Verhér genommen.

13. Lebensfiihrung des Klerus

In vorreformatorischer Zeit war der soziale Abstand zwischen dem niederen Klerus und den
Laien (besonders auf dem Lande) sehr gering. Die Konfessionskirchen suchten die Distanz zu
vergroflern und ihrer Geistlichkeit einen standesgemifien Lebenswandel anzuerziehen.

22 Paul Drews, zitiert bei E. W. ZeepeN, Die Entstehung der Konfessionen, Miinchen-Wien 1965, 74.



DIE KIRCHENVISITATIONSAKTEN DES 16. JAHRHUNDERTS 141

Unsere Quellen zeigen, wie weit die Praxis zunichst noch vom Ideal entfernt war: Die
Kleriker aller Konfessionen verzichteten teilweise nur ungern auf die bei den Laien iiblichen
Vergniigungen, wie etwa auf die Teilnahme an Festen, auf den Wirtshausbesuch, auf Trinkge-
lage und Schligereien, auf das Tanzen oder auf Karten-, Wiirfel- oder Kegelspiel®. Auch
wollten sie sich nicht daran gewdhnen, eine Kleidung zu tragen, wie sie nach Auffassung der
kirchlichen Obrigkeit dem Priesterstande angemessen war.

Im sexuellen und familiiren Bereich gab es ebenfalls Probleme — die katholischen Geistli-
chen zeigten wenig Neigung, vom Konkubinat abzulassen; die Ehen ihrer protestantischen
Ax:lltsbrﬁder waren nicht immer vorbildhaft (»hat ein bés Weib, geht ihm nicht besser als
anderenc).

Bei den Protestanten besserten sich die Verhiltnisse in der Regel gegen Ende des
16. Jahrhunderts und bei den Katholiken einige Jahrzehnte spiter — dies gilt auch fiir die
folgenden beiden Punkte.

14. Amtsfiihrung des Klerus

Wie bei Bekenntnis und Lebensfithrung, so zeigt sich auch bei der Amtsfiihrung, dafl die
Konsolidierung der Konfessionskirchen nicht von heute auf morgen vonstatten ging. Als
hiufigste Miangel wurden angetroffen: Unkenntnis und fehlerhafte Durchfiihrung der Riten
sowie Unterlassen der Amtsaufgaben in mehr oder minder groflem Umfang.

Monstrdse Beispiele hierfiir lassen sich aus allen Gegenden und Konfessionen in Fiille
anfiihren — da begann ein reformierter Pfarrer seinen Gottesdienst damit, daf} er ein Stiick Brot
aus dem Hosensack hervorzog und seine Gemeinde bat, ihm ein Messer zu reichen?; da
muflte eine Gemeinde am Sonntag stundenlang in der Kirche warten, weil der Pfarrer in
irgendeinem Straflengraben seinen Rausch ausschlief; da brach ein anderer den Gottesdienst
unvermittelt ab, weil ihn seine Kéchin zum Mittagessen rief. Im Bistum Eichstitt fiel ein
betrunkener Kleriker in das Taufbecken und ein weiterer mufite aus demselben Grunde vom
Altar weggeschleppt werden?.

Derart extremes Fehlverhalten war freilich nicht die Regel und nach dem 16. Jahrhundert
findet sich derlei kaum einmal mehr. Hiufiger dagegen passierte es jedoch, dafl der Nachmit-
tagsgottesdienst oder der Katechismusunterricht ausfiel. Die Geistlichen pflegten sich damit
zu entschuldigen, die Gliubigen wiirden ohnedies nicht kommen. Doch auch hier trat im
17.Jahrhundert eine Besserung ein.

15. Bildungsstand des Klerus

Wenn also der Klerus in seiner Amts- und Lebensfiihrung vielfach zu wiinschen iibrig lief}, so
war im Bereich der Bildung auch nur wenig zu erwarten, zumal nicht jeder Priester im
16.Jahrhundert mit einem Universititsstudium aufwarten konnte: Die Visitatoren hatten
somit guten Grund zu sorgfiltiger Kontrolle. Vielfach mufiten sich die Geistlichen einem
regelrechten Examen unterziehen und nicht selten wurde ihre (meist sehr kiimmerliche)

23 Man sollte daraus freilich nicht die etwas naive und anachronistische Schlufifolgerung ziehen, die
Geistlichen hitten sich dadurch groflere Sympathien bei der Bevélkerung verschafft (H.ScHNABEL-
ScHULE, Distanz und Nihe. Zum Verhiltnis von Pfarrern und Gemeinden im Herzogtum Wiirttemberg
vor und nach der Reformation, in: Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte 5, 1986, 339-348, hier:
342 und 344). Nach Ausweis der Quellen reagierte die Bevolkerung jedoch darauf weder negativ noch
positiv, weil man derlei Verhaltensweisen bei den Pfarrern gewohnt war und auch nichts anderes von
thnen erwartete. Vgl. dazu Karl Scrurz, Die niedere Weltgeistlichkeit in der Zimmerischen Chronik,
Diss. phil. Halle 1924, 69; P. Th. Lang, Wiirfel, Wein und Wettersagen (wie Anm. 4) 238.

24 Fir dieses Beispiel danke ich Frau Christa Reinhardt, Tiibingen, sehr herzlich.

25 Lang, Wiirfel, Wein und Wettersagen (wie Anm. 4) 231.



142 PETER THADDAUS LANG

Bibliothek inspiziert (wenn die Biicher in den Akten einzeln aufgefilhrt werden, ist dies
freilich ein Sonderfall). .

Die Ergebnisse derartiger Uberpriifungen waren denn auch bisweilen héchst unbefriedi-
gend. Fast bei jeder grofleren Visitation trafen die Kontrolleure auf ein oder zwei Kleriker,
iiber die sie nichts weiter zu sagen hatten als etwa »ist ein Idiot«.

16. Kultus

Dieses Stichwort umfafit die Ordnung und Form der rituellen Handlungen wie auch deren
vorgeschriebene oder ortsiibliche Frequenz — die Hochimter, Vespern und Vigilien, die
Taufen, Betstunden und Heiligentage, die Trauungen, Christmetten, Bufifeiern, Exequien und
was die kirchlichen Ritualien sonst noch enthalten. Dazu gehéren auch die »functiones
sacrae«?, d.h. kultische Formen in weiterem Sinne wie z.B. Prozessionen, Exorzismen und
Benediktionen oder die Verwendung des Palmesels und der Pfingsttaube, sofern derartiges
den kirchlichen Vorschriften nicht zuwiderlief.

17. Katechese und Predigt

Auch hier geht es um Ordnung, Form und Frequenz. Zur Katechese gehéren neben dem
Katechismusunterricht der Beicht-, Kommunion- und Brautunterricht. Gepredigt werden
sollte nicht nur an Sonn- und Feiertagen, sondern auch bei verschiedenen anderen Anlissen;
so ist in den Akten die Rede von Leichen-, Buff-, Tiirken- und Wochenpredigten.

18. Volksfrommigkeit und Brauchtum

Die Beteiligung des Volks am Gottesdienst und allen anderen unter »Kultus« genannten
liturgischen Handlungen kommt an dieser Stelle zur Sprache, zudem auch Brauchtiimliches,
das nicht in unmittelbarem Zusammenhang mit der Kirche steht, wie etwa das Johannisfeuer,
der Osterspaziergang oder der Pfingstumritt.

Den Kirchenoberen war das Volk in vieler Hinsicht nicht fromm genug. Die Gottesdienste
wurden schwach besucht, vor allem an Werktagen und wihrend der Erntezeit. Im Kirchgang
sahen die Glaubigen eine willkommene Gelegenheit, sich mit ihren Verwandten und Freunden
zu treffen. Viele blieben bei Tratsch und Klatsch vor der Kirche stehen; andere gingen zwar
hinein, sie schwatzten und scherzten aber dort weiter. Mit dem Empfang der Sakramente
stand es dementsprechend schlecht. An Kommunion und Abendmahl zeigte nur ein kleiner
Teil Interesse; Krankensalbung und Firmung hatte man weithin vergessen. Viele Jahrzehnte
mufiten vergehen, bis derlei Klagen seltener wurden.

19. Lebrabweichungen

Hier sind nur Lehrabweichungen der Laien? innerhalb einer Konfession gemeint; anderskon-
fessionelle Gruppen werden unter einem gesonderten Punkt erfafit2s,

Wie schwierig die »Lehrabweichung« von der »anderskonfessionellen Gruppe« zu schei-
den sein kann, zeigen beispielsweise die friihen Visitationen des Ulmer Landgebiets. Die
Visitatoren stieflen dort auf allerlei seltsam durcheinandergemischte Glaubensmeinungen, die
sich teils innerhalb, teils auflerhalb der offiziellen Ulmer Lehre bewegten®. Die Einfliisse
lassen sich unschwer feststellen: Luther, Zwingli, Schwenckfeld und Sebastian Franck, aber

26 Eingehende Diskussion dieser Erscheinungen bei R.W.ScrisNeR, Ritual and Popular Religion in
Catholic Germany at the Time of the Reformation, in: Journal of Ecclesiastical History 35, 1984, 47-77.
27 Solche des Klerus unter 12., siche oben S. 140.

28 Siehe unten S. 144.

29 Vgl. Horer, Die Reformation im Ulmer Landgebiet (wie Anm.19), 166-173. Die betreffenden
Quellen bei ZEEDEN/LANG u.a., Repertorium (wie Anm. 1) Bd. 2/IL.



DIE KIRCHENVISITATIONSAKTEN DES 16. JAHRHUNDERTS 143

auch Anabaptistisches und Antitrinitarisches, sowie verschiedene andere Elemente, die den
Theologen an die klassischen Heterodoxien des antiken Christentums erinnern.

20. Sozialeinrichtungen

Die Visitationsakten wissen zu diesem Punkte nicht sehr viel zu berichten. Ein Grund dafiir
mag sein, dal wihrend des 16. Jahrhunderts die soziale Fiirsorge im lindlichen Raum noch
weitgehend in den Hinden von Familie und Nachbarschaft ruhte; iiber Spitiler, Armen-,
Fallend-, Siechen- oder Waisenhiuser verfiigten ohnedies meist nur groflere Kommunen.

In einigen Fillen sprechen die Protokolle von Almosen und gehen darauf ein, wie diese
Gelder verwaltet und verteilt wurden. Etwas hiufiger nennen unsere Quellen die Hebammen.
Die Visitatoren kiimmerten sich jedoch nicht um deren fachliche Qualifikation, sie wollten in
erster Linie wissen, ob jene die Nottaufe spenden konnten und ob sie vom Pfarrer vereidigt
worden waren®.

21. Bildungseinrichtungen

Zumeist erwihnen die Visitatoren lediglich das Vorhandensein eines Schulmeisters. Zu seiner
Amts- und Lebensfilhrung wie auch zu seinem (in der Regel katastrophal schlechten)
Einkommen duflern sie sich dagegen nur vereinzelt. Das Schulgebiude, die Schiiler und der
Unterricht werden sehr selten abgehandelt.

Wie aus den Akten hervorgeht, stand es mit dem Schulwesen auf dem Lande nicht zum
besten. Im Sommer mufiten die Kinder bei der Feldarbeit helfen und auch im Winter blieben
manche zu Hause, wenn der Unterrichtsraum nicht geniigend geheizt wurde. Unter den
Schulmeistern fanden die Kontrolleure noch mehr Trunkenbolde und Tunichtgute als unter
den Amtleuten und Klerikern. Auch hért man immer wieder davon, dafl die Schiiler allzu hart
mit der Rute traktiert wurden.

22, Einstellung und Verhalten in der Gemeinde

Unter dieser Rubrik ist alles erfafit, was die Kirche — jenseits des engeren rituellen Rahmens —
an der Bevolkerung zu disziplinieren gedachte. Die Quellen geben allerdings nur indirekte
Informationen: Im allgemeinen berichteten nimlich die Pfarrer dem Visitator iiber ihre
Gemeinden; letzterer kannte die Verhiltnisse also nicht aus eigener Erfahrung.

Eine erschopfende Aufzihlung all dessen, was den Visitatoren mif¥fiel, ist an dieser Stelle
leider nicht méglich. Ich werde mich damit begniigen miissen, die hiufigsten Themenkom-
plexe zu nennen und mit einigen Beispielen zu illustrieren.

Dem sakralen Bereich verhiltnismifig nahe stehen die Forderungen der Konfessionskir-
chen nach der Heiligung der Sonn- und Feiertage sowie nach dem Unterlassen gotteslasterli-
cher Redensarten. Sonn- und Feiertage pflegten auf mehrfache Weise entheiligt zu werden:
durch Arbeit (im lindlichen Bereich vor allem zur Erntezeit), durch Handelsgeschifte und
Jahrmirkte und schlieflich noch durch verschiedene Arten des kollektiven Zeitvertreibs wie
Tanzen, Kegeln, Wiirfeln, Karten- und Ballspielen, Bogenschieflen oder Wirtshausbesuch -
doch auch wenn sich das Volk an Werktagen solchermafien vergniigte, war dies den Kirchen-
oberen zuwider.

Die Theologen sahen den Tatbestand der Blasphemie allenthalben gegeben, denn der
zeitgendssische Umgangston war insgesamt sehr derb und rauh. Beim Schimpfen und Fluchen
bediente man sich eines farbigen und reichhaltigen Arsenals von Kraftausdriicken, in denen
die Dreieinigkeit, die Sakramente, der Himmel und die Holle eine uniibersehbare Rolle
spielten; bisweilen werden derlei Redensarten in den Akten wortlich zitiert.

30 Vgl. hierzu LaNG, Landkapitel Mergentheim (wie Anm. 10) 156, Anm. 115.



144 PETER THADDAUS LANG

Die mannigfaltigen Fliiche und Schimpfreden ergaben sich wohl oft aus Streitereien, die
nicht selten zu Handgreiflichkeiten fiihrten, wie die kirchlichen Kontrolleure immer wieder
feststellen mufiten. Auf andere Arten unsozialen Verhaltens sahen sie weniger, wie etwa auf
Diebstahl, Betrug oder Wucher. Solche crimina lagen ja auch eher im Kompetenzbereich der
weltlichen Gerichte.

Ein wesentlich schirferes Auge hingegen hatten die Visitatoren auf magische Handlun-
gen — auf Wahrsagerei, Kristallseherei und Zauberei (die Akten fiihren gelegentlich auch
Zauberspriiche an), wie auch auf das weit verbreitete Segensprechen. Mitunter sind sogar die
Personen genannt, die solche Praktiken ausiibten.

Des weiteren galt das Augenmerk der Uberwacher jenem Bereich, den wir heute gemeinhin
unter »Brauchtum« subsumieren. Dazu gehéren die Sonnwendfeste, das Kirmes- und Fast-
nachtstreiben, das Lehenausrufen oder die Heischebriuche. Uberhaupt wurde viel, ausdauernd
und mit Hingabe gefestet, Anlisse dazu lielen sich in ausreichendem Umfange finden. Selbst die
alljahrliche Rechnungslegung der Kirchenfabrik beschloff man mit einer iippigen Schmauserei.
Dem beim Festefeiern getriebenen Aufwand (insbesondere bei Taufen und Hochzeiten) wie auch
der dadurch entstehenden Ausgelassenheit suchten die kirchlichen und weltlichen Obrigkeiten
engere Grenzen zu ziehen — zum Leidwesen der Kontrolleure oft mit recht geringem Erfolg.

Diese nahmen auch Anstofl am Tanzen, insonderheit der sexuellen Versuchung wegen. So
fanden die jungen Burschen etwa Gefallen daran, ihre Midchen (die ja keine Unterwische
trugen) moglichst rasch im Kreise zu drehen oder hoch in die Luft zu werfen, damit sich zu
jedermanns Belustigung die Récke hoben. Auch sonst ist von allerlei »Heimlichkeiten« der
jungen Leute wihrend und nach dem Tanzen die Rede*!. Zu solchen Heimlichkeiten kam es
auch in den Spinnstuben, weshalb die Obrigkeiten den jungen Minnern den Aufenthalt dort
untersagten oder diese ginzlich abzuschaffen trachteten.

Die Visitatoren hatten an der Jugend ansonsten wenig auszusetzen, sieht man von den
verschiedentlich festgestellten heimlichen Verlgbnissen und gelegentlicher Unbotmifigkeit ab.

Nicht gerade selten berichten die Visitationsakten von Unzucht, wobei es entweder bei einer
pauschalen Bemerkung bleibt oder aber die niheren Umstinde und die beteiligten Personen ge-
nanntwerden. Auflerdem finden sich Nachrichten iiber getrennt lebende Paare und iiber Ehepart-
ner (meist Mnner), die ihre Familien verlassen hatten. Daneben erfahren wir von Eheschwierig-
keiten aller Art, seltener von iiblem Haushalten, von der Erziehung, von der Vernachlissigung
der Kinder und von Auseinandersetzungen zwischen Eltern und erwachsenen Kindern.

23. Religiose Minderheiten

Jeweils anderskonfessionelle Gruppen werden hier aufgefiihrt — Kalvinisten, Katholiken,
Lutheraner, Schwenckfeldianer, Utraquisten, Wiedertiufer oder Zwinglianer, ganz nach dem
Standort der Visitatoren. Zu nennen sind an dieser Stelle auch die Juden, die in den
Protokollen allerdings kaum einmal erscheinen.

Zumeisterwihnen die Protokollelediglich die Glaubensgruppen pauschal (»acatholici«, » Papi-
sten«) und nur selten werden einzelne Personen mit Namen genannt. Ausnahmsweise trifft man
sogar auf ganze Namenslisten, die allerdings auch unter den Beiakten zu finden sein kénnen32.

Nunmehr stellt sich die Frage, mit welcher Hiufigkeit diese 23 Inhaltspunkte in den einzelnen
Visitationsprotokollen vorkommen. Um dies zu kliren, wurden alle einschligigen Akten-
stiicke durchgesehen, welche die Mitarbeiter des Sonderforschungsbereichs 8 »Spatmittelalter
und Reformation« wihrend der Jahre 1973 bis 1979 in mehr als 50 Archiven der Bundesrepu-
31 Nebenbei erfahren wir, welche Instrumente zur Tanzmusik verwendet wurden: Dudelsack, Pfeife,

Trommel und Fiedel.
32 Siehe oben S. 142.



DIE KIRCHENVISITATIONSAKTEN DES 16. JAHRHUNDERTS 145

blik bearbeitet hatten. Es handelt sich um 665 Aktenstiicke aus dem 16.Jahrhundert; 415
davon gehen auf bischofliche Visitationen in zwolf Didzesen zuriick, die iibrigen 250 stammen
aus 35 protestantischen Territorien des alten Reiches™.

Bei der Durchsicht zeigte sich, daf die Inhalte der protestantischen Akten von Territorium
zu Territorium auflerordentlich stark variieren, was aber nicht weiter iiberrascht angesichts
der sehr unterschiedlichen Kirchenverfassungen. In Anbetracht dieser territorial bedingten
enormen Variationsbreite lassen sich keine Unterschiede zwischen lutherischen und refor-
mierten Akten erkennen — die Differenzen zwischen den einzelnen Territorien sind grofier als
diejenigen zwischen den protestantischen Konfessionen.

Die Inhalte der katholischen Akten weisen ebenfalls von Bistum zu Bistum ein gewisses
Spektrum auf, doch sind sie vergleichsweise homogen.

Trotz dieser Uneinheitlichkeiten diirfte es sehr aufschlufireich sein, die katholischen und
protestantischen Akten nach der Hiufigkeit ihrer Inhalte miteinander zu vergleichen.

Wie das Schaubild (S. 146) zeigt, ist die katholische Visitation eine ausgesprochene Kleri-
kervisitation* (vgl. Punkt 11). Andere Inhaltspunkte treten daneben auffallend stark zuriick.
Nur in drei Rubriken bieten die katholischen Akten erheblich mehr Informationen als die
protestantischen: bei den demographischen Angaben (Punkt 5), bei den Patrozinien (Punkt 6)
und bei der Kirchenausstattung (Punkt8). Die verhiltnismiflig hohe Frequenz demographi-
scher Angaben in den katholischen Akten rithrt daher, daf diese zur Hilfte aus dem Bistum
Wiirzburg der Echterzeit stammen®, wo die Kommunikantenzahlen regelmiflig notiert
wurden. Was die Patrozinien und die Kirchenausstattung anbelangt, so ist dies offensichtlich
konfessionell bedingt. Die Kirchenpatrone spielen in der katholischen Kirche eine grofle Rolle
und fiir den katholischen Gottesdienst werden weitaus mehr liturgische Geritschaften bend-
tigt als fiir den lutherischen oder gar fiir den reformierten, die ja beide in erster Linie
Wortgottesdienste sind.

Im Vergleich zu den katholischen Visitationen decken die protestantischen eine wesentlich
breitere Skala von Inhaltspunkten ab. So wird die protestantische Geistlichkeit griindlicher
visitiert (Punkte 12-15), so werden die kirchenrechtlichen Verhiltnisse und die weltliche
Verwaltung stirker beriicksichtigt (Punkte 2 und 3), vor allem jedoch findet die Gemeinde eine
ungemein grofle Beachtung — sowohl was Katechese und Predigt (Punkt 17), was Frommigkeits-
iibungen (Punkt 18), was Wohlfahrts- und Bildungswesen (Punkte 20 und 21) angeht, aber auch
ganz besonders, was das Verhalten der Gemeinde selbst anbetrifft (Punkt22)%. Es zeigt sich
hierbei zum einen die im protestantischen Bereich vergleichsweise enge Verbindung von Kirche
und Staat (Punkt3), zum andern sieht man, wie sich konfessionell verschiedenes Kirchenver-
stindnis in der kirchlichen Verwaltung auswirkt. Hinsichtlich der Visitationen erweist sich die
katholische Kirche deutlich als Kirche des Klerus, wihrend die protestantischen Kirchen in
gleichem Mafle auf die Geistlichkeit wie auf die Gemeinde hin orientiert erscheinen.

Mithin kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, das protestantische Visitationswesen
sei im 16. Jahrhundert besser ausgebildet gewesen als das katholische.

In den protestantischen Kirchen konnte sich das Institut der Kirchenvisitation schneller
und besser entwickeln, weil jene in die Herrschaftsorganisation der werdenden Territorialstaa-
ten eingefiigt waren und von der Effizienz staatlicher Verwaltungseinrichtungen profitier-

33 150 Aktenstiicke beziehen sich auf lutherische, 100 auf reformierte Kirchenorganisationen. Nur am
Rande sei hier darauf hingewiesen, daf die Zahl der erhaltenen Akten aus dem 17. Jahrhundert wesentlich
grofer ist, nimlich rund 5000, davon ca. 2000 katholischen und etwa 3000 protestantischen Ursprungs.
34 Vgl. dazu Lang, Reform im Wandel (wie Anm. 8), 147.

35 Julius Echter von Mespelbrunn, Bischof von Wiirzburg 1573-1617. Vgl. oben Anm. 10.

36 I?,Hier ist der Unterschied zwischen katholischen und protestantischen Akten mit 19% zu 80% am
grofiten.



Houfigkeit der Inbaite
von protestantischen und katholischen Visitationsakten des 16. Jahrbunderts
(schraffiert: protestantische; gepunktet: katholische Akten

Zahl der Akten in %

20 30 40 50 60 70 8 92 100
1 1

i 1 1




DIE KIRCHENVISITATIONSAKTEN DES 16. JAHRHUNDERTS 147

ten¥. Dariiber hinaus wird man eine gewisse reformatorische Begeisterung bei den protestan-
tischen Kirchenfiihrern in Rechnung stellen kénnen.

Das Visitationswesen der katholischen Kirche hingegen kam ohnedies erst nach dem
Trienter Konzil in Gang - also ein bis zwei Generationen spiter. Dies geschah zunichst noch
sehr schleppend, denn die Bischofe, zu deren Aufgaben das Visitieren gehérte, lieflen sich
meist nur sehr zogernd von tridentinischem Reformeifer erfassen.

Anhang

Die Visitationsprotokolle des 16. Jahrhunderts
mit besonderem Quellenwert fiir die Sozialgeschichte

Aus der Fiille der Akten sind hier jene ausgewihlt, die in groflerem Umfang demographische
Angaben (Punkt5) und Informationen zu Einstellung und Verhalten in den Gemeinden
(Punkt 22) enthalten. Aus Griinden der Ubersichtlichkeit wird darauf verzichtet, das Jahr der
Visitation, das visitierte Gebiet und den Umfang der Akten anzugeben. — Im Ubrigen sei auf
die einschligige Literatur verwiesen®.

Staatsarchiv Amberg
Oberpfilzische Religions- und Reformationsakten

Nr. 2, f.15-233, 379-405 22
ebendort, Nr. 41, f. 1-309 22
ebendort, Nr. 48, f. 1-224 22
ebendort, Nr. 50, f. 1-116 22
ebendort, Nr. 51, f. 1-211, 226-364 22
ebendort, Nr. 52, {. 1-78, 79-137, 138-222, 307-315 22
ebendort, Nr. 52, f. 223-305 22
ebendort, Nr. 53, f. 1-110, 113-134, 135-155 22
ebendort, Nr. 55, f. 1-315 22
ebendort, Nr. 56, f. 1-221 22
ebendort, Nr. 57, f. 1-59, 82-123, 130-179, 180-260 22 (auch Ehesachen)
ebendort, Nr. 57, f. 261-308 5,22
ebendort, Nr. 58, f. 1-91 22
ebendort, Nr. 63, f. 1-140 22
Staatsarchiv Bamberg

C 2 Nr. 1826, f. 1-12 22
ebendort Nr. 1827

ebendort Nr. 1830, f. 1-14 22
ebendort Nr. 1831 22

37 Vgl. Lang, Die Bedeutung der Kirchenvisitation (wie Anm. 1), 209f. — Dies gilt in Ausnahmefillen
auch fiir katholische Territorien wie z.B. das Hochstift Wiirzburg, wo sich weltlicher und geistlicher
Machtbereich des Fiirstbischofs zu einem grofien Teil deckten.

38 Eine grobe Ubersicht iiber die versffentlichten und unveréffentlichten Visitationsquellen in: ZEEDEN/
MoLrTor, Die Visitation im Dienst der kirchlichen Reform (wie Anm. 1), 49-139; auflerdem die bisher
erschienenen Binde des Repertoriums der Kirchenvisitationsakten (wie Anm. 1).



148

Staatliches Archivlager Preuflischer Kulturbesitz, Berlin

Ost. Fol. 1281, f. 289ff., 6611f.
ebendort 1271, f. 173ff.
ebendort 1279

GAR 711, p. 16-22

Landeskirchliches Archiv Braunschweig

V 1633
V 1936

Fiirstlich-Ysenburgisches Archiv Biidingen

Kulturwesen 18, 110, f. 57-89

Staatsarchiv Coburg

LA B 2445
LA B 2468
LA B 2473
LA B 2475
LA B 2476
LA B 2478
LA B 2481

Staatsarchiv Darmstadt

Abt. E 5, A-3, Konv. 62, Fasz. 1a
ebendort, Konv. 63, Fasz. 2
ebendort, Konv. 67

ebendort, Konv. 69

Staatsarchiv Detmold

L 65 Nr. 32, f. 411f.
L 65 Nr. 35, f. 1-54, 60-74

Hauptstaatsarchiv Diisseldorf

Jiilich-Berg II, Nr. 224
ebendort, Nr. 226

Diozesanarchiv Eichstatt
B 233a

B 233b und ¢
B 233d
B 234a—

Archiv der evangelisch-reformierten Gemeinde Emden

Nr. 330
Nr. 329,1-329,5

PETER THADDAUS LANG

22
22
22

22
5,22

22

5,22
22

5 (Kommunikanten-
und Hiuserzahlen), 22
22

22

5, 22

22



DIE KIRCHENVISITATIONSAKTEN DES 16. JAHRHUNDERTS 149

Staatsarchiv Hamburg

Cl VII Lit. H® n° 8 vol. 1¢, Fasz. 1

415-1" Liibecker (Senats-)Akten betr. Bergedorf],
Vol. 45, Kirchenwesen, Kirchen-Visitationes Vol. I,
Fasz. a, p. 25-37, 45-51

Hauptstaatsarchiv Hannover

Hann. 74 Northeim nr. 1323
Hann. 74 Harburg IV g Nr. 1
Hann. 83 III 262

Landeskirchliches Archiv Hannover
KVA Nr. 1606

Generallandesarchiv Karlsrube

63/54, . 1-19
63/68

7714277, f. 224-251
108/107, Fasz. 1
108/109

108/110

115/226

Landeshauptarchiv Koblenz
Best. 1 C Nr. 11335, p. 199413

Archiv der Ev. Gemeinde Koln

Ab1

(E. Simons, Kélnische Konsistorialbeschliisse.
Presbyterial-Protokolle der heimlichen kélnischen
Gemeinde 1572-1596, Bonn 1905)

Historisches Archiv der Stadt Kiln

Geistl. Abt. 235
Geistl. Abt. 236b

Staatsarchiv Landshut

Rep. 112 = Passauer Blechkastenarchiv (51. Fach),
Kasten 139 Nr. 17

Staatsarchiv Marburg

Best. 22a, 1. Generalia 13

Best. 81, 57/9

Best. 83, 55/1

Best. 83, 55/7, f. 1-33

Best. 315 1, Nr. 13, . 2-8, 9-14, 17-19

22

22

22
22

22

5

5 (Herdstitten, Hausgesifle)
22

5,22

22

5,22

22

22 (Sendprotokoll)

5 (neue Gemeindemitglieder,
Aufgebote)

22
22

5 (Seelenzahl)

22
22

22



150 PETER THADDAUS LANG

Archiv des Erzbistums Miinchen
Salzburg S 37 5,122

Allgemeines Staatsarchiv Miinchen

Kurbayern Aufleres Archiv 4264, f. 304-322 5
ebendort 4266, . 142-271 5
ebendort 4267, f. 4-10 5
Pfalz-Neuburg Akten 1295 5
Reichsstadt Regensburg Lit. 477 5

Gebheimes Staatsarchiv Miinchen

Kasten blau 389/8b Nr. 1 22
ebendort 389/8c Nr. 3 22
ebendort 389/9a Nr. 1 22
ebendort 389/9b Nr. 1 und 2 22
ebendort 389/9¢ Nr. 2 5,22
ebendort 389/9¢ Nr. 4 22
ebendort 390/1a, f. 675-749 5, 22
ebendort 390/1b, £. 316431 22
ebendort 390/1c, f. 555-764 822
ebendort 390/1e, . 14-187 22

ebendort 390/1e, f. 266-307 5 (Hauser- und Schiilerzahl), 22

ebendort 390/2b Nr. 3 und 4
ebendort 390/2¢ Nr. 5

Staatsbibliothek Miinchen
Cgm. 1737

Bistumsarchiv Miinster (/W.)
GV II1Hs22

22
22

5522

22

(Edition: W. E.Schwarz [Hg.], Die Akten der Visitation
des Bistums Miinster aus der Zeit des Johannes von

Hoya [1571-1573]. Die Geschichtsquellen des Bistums
Miinster 7, 1913)

GV Xanten A 1 (wahrscheinlich Auszug aus A I a 43 5
im Stiftsarchiv Xanten)

Staatsarchiv Neuburg (Donau)

Graflegger Sammlung 15326 I1I-XIII
Graflegger Sammlung 15330 I

Depot Heimatverein Neuburg Nr. 83
Depot Heimatverein Neuburg Nr. 80

-

v ounon
NN
LS S )

-

Hobhenlobe-Zentralarchiv Neuenstein

Archiv Langenburg, Gem. Archiv Bii 553 4 5,22
ebendort Bii 553 5 3,22
ebendort Bii 553 6 22

Gem. Hausarchiv Sch. 15 Nr. 4 22



DIE KIRCHENVISITATIONSAKTEN DES 16. JAHRHUNDERTS

Particular-Archiv Ohringen K. 93 F. 3. Fasz. 17

Landeskirchliches Archiv Niirnberg

Rep. 41a, Kirchen und Ortschaften auf dem Lande
Nr. 453 und 454

Superintendentur Kulmbach Nr. 133
Superintendentur Kulmbach Nr. 157

Reichsstadt Memmingen
Generalsuperintendentur Ottingen Nr. 22

Staatsarchiv Niirnberg

Rep. 206a, Ganerbschaft Rothenburg Nr. 892

Rep. 211a!, Pfalz-Neuburg Akten Nr. 1055

Rep. 270 I, Reg. v. Mittelfranken K.d.J., Nr. 2483 I
ebendort, Nr. 2483 II

ebendort, Nr. 2468 I und II

Stadtarchiv Niirnberg
Kirchenamt Nr. 129

Fiirstlich-Ottingisches Archiv Ottingen
Gemeinschaftl. Konsistorium, Fach 16, Nr. 5 und 6

Staatsarchiv Oldenburg
Bestand 73 V p. 1

Bischofliches Zentralarchiv-Regensburg

Visitation 15581560 (ohne Signatur)
Di6zesan-Visitationen in Ober- und Niederbayern
1569/71 A

Gen. F 58 (6/2)

Stadtarchiv Rothenburg/T.

A 1424, f. 16-26
ebendort, f. 27-29
ebendort, f. 33-37

Dibzesanarchiv Rottenburg

Dek. A. Mergentheim, Visitationsprotokolle
Dek. A. Mergentheim, Verschiedenes,
Kapitelskonferenzen

Dek. A. Neckarsulm, Visitationsprotokolle
Dek. A. Neckarsulm, Verschiedenes,
Kapitelskonferenzen

Landesarchiv Schleswig

218/653
218/654

b,:22

22

]

5, seltener 22
5

5,22

22

22

5 (Hiuserzahl)

5, 22

BRR o

w

22

151



152 PETER THADDAUS LANG

Landesarchiv Speyer

A 2, 38/26

B 2,1a,161/5
B21a,161/6
B2, 1a,187/1

D 2, 306b Nr. 5
D 2, 306/9

Hauptstaatsarchiv Stuttgart

A 38, Bii 8 und 9

A 281, Bi 310°

A 281, Bii 313

JINr. 127 IV, {. 121-122

Landeskirchliches Archiv Stuttgart

AT1581

A T1582

A 115831 undII
A 115841 und II
A 115851 und II
A 115861 und II
ATI15871

A 1158711
AT15881

A 1158811

A 11589

A T1590

Bistumsarchiv Trier
Abt. 44 Bd. 4

Stadtbibliothek/-archiv Trier
Ms. 1532/169 8°

Stadtarchiv Ulm

A 8984 I, f. 143-183, 214-219
A 8984 II Nr. 283, f. 564—632
A 8989, f. 46-61

A [1745]

A [1745/1]

A [1745a)

A [1747]

A [9062], f. 919, 122-128, 139-146
A [9063], f. 191,

ebendort, f. 33-38, 49-56, 67—74
A [9063/1]

5

22

22

5 (Taufen, Hochzeiten, Verstor-
bene, Kommunikanten), 22

5 (Seelen bzw. Kommunikanten)
5

22
22
5,22
22



DIE KIRCHENVISITATIONSAKTEN DES 16. JAHRHUNDERTS 153

Ev. Dekanatsamt Weikersheim

D 651 5, 22
Hauptstaatsarchiv Wiesbaden

Abt. 137, X a 1 5 (Zahl der Hausgenossen), 22
Abt. 171, D 221, . 6-37 22

Abt. 171, D 227, f. 1-18 22

Abt. 171, D 245, . 12155 5 (Zahl der Hauser), 22
Abt. 171, D 535, f. 10-61 22

Abt. 171, G 136 22

Abt. 171, G 136, f. 3-6 5

Abt. 171, K 716 22

Abt. 171, K 209, f. 66-110 (= Abt. 171, K 1630, f. 1-44) 22

Abt. 171, K 454, f. 3943, 48-53 22

Abt. 171, K 474 22

Abt. 171, K 1650, f. 3740 22

Abt. 171, S 303, f. 117-123 22

Abt. 171, V 199 (Konzept: Abt. 171, K 440) 22

Abt. 171, V 2117, . 1-24, 48-83 22

Abt. 171, V 211b 22

Abt. 171, V 360 (= Abt. 171, X a II, f. 391f.) 22

Abt. 171, V 361 (= Abt. 350, X t 1%; = Abt. 350, X a 5) 5 (Sterberate)
Abt. 171, Z 801, f. 1-24 22

Abt. 171, Z 1033 22

Abt. 171, Z 1035, f. 1-17, 24-32, 3546, 47-91, 92-110,

117-155, 156-178, 183-197 22

Abt. 351, X a 2, f. 198-204 22

Abt. 351, X a 8, {. 28ff. 22

Diézesanarchiv Wiirzburg
Visitationsrelationen (Akten aus fast allen Landkapiteln

sehr zahlreich vorhanden) 5

Stiftsarchiv Xanten

A 1 a 45 (vgl. Bistumsarchiv Miinster) 5

Kirchenschaffneiamt Zweibriicken®

11, 177 5 (Getaufte, Getraute, Ver-
storbene, Kommunikanten), 22

II, 178 22

II, 179 22

II, 193 5,22

11, 204 5:.22

11, 217 22

39 Die genannten zweibriickischen Akten sind veroffentlicht in: Blitter fiir pfilzische Kirchenge-
schichte 7, 1931, bis 25, 1958.



-

"135 57..:}_-:;
pebty s N
"ft'ﬂ‘l:“:jh'_flf a 38 T

o [

e
o il “— Ir;:ﬂ |__ -

Tt I TR i S ey L

I
W

A S
T

gpe. {u—.

1=

4

loasan 20w

b
-

1

P T e T i I TTTET, e | Py Y

.-';A b

i . A X Ji= :
o LE " pep R e e et Ul g ol 'v"!{.'.ﬁ.-‘:ﬁ.-i T
R e e S

ol ?’i ?ﬁn';‘.‘._ TFF @b"‘g‘ :“'q.:T”'-I t 1 ‘ j :
B . w ‘:"h_ll d h:?‘:l B 'i'zl =

Tl b, - " e ]

- -
1

1
-

- 1 .L'-'I, . b i .

i 'Ry Y . - . r -

= L BT ¥ —) w .

- ainE L .

ARENPSONL. a7 W . T T =T

E = " - o SR

LA T e g
o = da B

= 'J.,T 3‘: o -




BERNHARD THEIL

Das Damenstift Buchau am Federsee zwischen Kirche und
Reich im Spitmittelalter und in der frithen Neuzeit”

In seiner weit verbreiteten »Monasteriorum Germaniae Praecipuorum ac maxime illustrium
centuria prima«' schreibt der béhmische Dichter und Historiker Caspar Bruschius um die
Mitte des 16. Jahrhunderts: »Buchaugia vel Buchouia Canonissarum seu monialium nobilium
ac antiquo stemmate, maiorumque imaginibus conspicuarum ab omni tamen ordine, profes-
sione ac voto immunium ac prorsus liberarum, collegium potius quam coenobium: in Suevia,
ad eiusdem nominis amoenissimum lacum, quam vulgo liberum lacum vel plumarum lacum
vocant: non procul a Biberaco urbe imperiali in Suevis situm: in quo assumi solent tantum
Comittissae et Baronissae, quae ibi sub Abbatissa pudice et probe educari, ad pietatem et
virtutem informari, postea nubiles et ambitae aut expetitae egredi iterum et honeste nubere
solent, quod omnibus concessum et liberum, soli Abbatissae propter acceptam Pontificiam
Benedictionem, ut vocant, integrum non est. Idcirco non moniales, sed expectatrices potius et
domus ipsa non monasterium, sed honestissimae disciplinae magis domicilium ac sacrarium
(ut erant omnia olim coenobia) nominari debebat.« — »Buchau ist eher als ein Kloster eine
Gemeinschaft von Kanonissen alter adeliger Abstammung, die von jeder Art geistlichen
Stands, Geliibde oder Versprechen frei sind. Es liegt in Schwaben am Federsee bei Biberach. In
dieser Gemeinschaft werden nur Grifinnen und Freiinnen aufgenommen, die unter der
Leitung der Abtissin in Zucht und Rechtschaffenheit erzogen und zu Frommigkeit und
Tugend herangebildet werden, spiter auch austreten konnen, wenn sie heiraten wollen; nur
die Abtissin ist wegen der Weihe zur Ehelosigkeit verpflichtet. Deshalb gibt es in Buchau
keine Nonnen, sondern eher gleichsam Anwirterinnen (nimlich auf Vermihlung und ihr
Haus ist kein Kloster, sondern sollte - so fiigt der lutherisch gesinnte Autor hinzu - vielmehr
eine Heimstitte und ein Tempel ehrbarster Ordnung genannt werden, was einstmals alle
Klbster waren.« 5

Fiinfzig Jahre spiter, 1605, notiert dann Gabriel Leuthold, Sekretir der Abtissin: Buchau
ist »bey Khayser Ludwigs Zeit und Frist« kaiserliches Stift geworden, aus dem die Damen
jederzeit austreten konnten2,

Ob die Beschreibung Bruschs — es ist die ilteste Gesamtcharakterisierung des stiftischen
Status — auch fiir die Griindungszeit zutrifft, ob Leuthold recht hat - dies kann hier nicht

* Neben den gebriuchlichen Abkiirzungen werden folgende beniitzt: StAS = Staatsarchiv Sigmaringen;
Dep. = Depositum; Rep. = Repositur; Pak. = Paket; K. = Kasten; F. = Fach; GLAK = Generallandes-
archiv Karlsruhe; HStAS = Hauptstaatsarchiv Stuttgart; U = Urkunde; Rep. Germ. = Repertorium
Germanicum; Lit. = Littera; FZA = Fiirst Thurn und Taxis Zentralarchiv; ZSRG = Zeitschrift der
Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Kanonistische Abteilung; AUF = Archiv fiir Urkundenforschung

1 Ingolstadii 1551; in 2. Ausgabe unter dem Titel »Chronologia monasteriorum Germaniae praeci-
puorum ac maxime illustrium« in Sulzbach 1682 erschienen.
2 StAS Dep. 30 Rep. X Pak. 165 (K. 9 F. 5 Nr. 5).



156 BERNHARD THEIL

niher untersucht werden. Zu denken ist wegen der adeligen Griindung eher an ein Benedikti-
nerinnenkloster®, andererseits ist aber mit gutem Grund ein Kanonissenstift vermutet wor-
den*, zumindest seit dem 9.Jahrhundert, so dafl die Stiftstradition damit bestitigt wire®.
Indessen geht die Forschung heute allgemein davon aus, dafl eine Unterscheidung zwischen
Stift und Kloster fiir die Friihzeit problematisch isté; nicht nur die Bezeichnungen der Quellen
sind dafiir unergiebig’, es spricht vieles dafiir, dafl eine eindeutige Scheidung sich erst im
Gefolge der Aachener Institutio canonicorum et canonicarum allmihlich anbahnte. Jetzt
mufiten sich die Kommunititen entscheiden zwischen Benediktinerregel und Kanonikerre-
gel®. Zwar wird 1080 erstmals ein canonicus in Buchau genannt — zweifellos ein Hinweis auf
ein Stift—, der Beleg steht aber isoliert und ist zudem nicht original iiberliefert®. Im iibrigen
kommen im Friih- und Hochmittelalter die nicht eindeutigen Bezeichnungen »monasterium«
— etwa 857 und 1216° — und »ecclesia« — z.B. 9991 — vor sowie die Bezeichnung »Benedikti-
nerinnenkloster« 2, Es scheint aber doch, daf§ im 13.Jahrhundert dann ein Augustinerchor-
frauenstift anzunehmen ist; moglicherweise wurde dieses erst 1264 durch Reform errichtet,
wihrend bis zu diesem Zeitpunkt ein freieres Leben sich entwickelt hatte'*, Um 1300 haben
wir also von einem — wohl zunichst regulierten — Augustinerchorfrauenstift auszugehen, das
dementsprechend auch dem Papst unmittelbar unterstellt war'*. Wie haben sich nun die
Beziehungen zu Papst und Bischof in den folgenden drei Jahrhunderten entwickelt? Dies soll
zunichst niher betrachtet werden, um im Anschluf} daran das Verhiltnis des Stifts zum Reich
zu betrachten, das seit dem 13.]Jahrhundert der andere Partner war, mit dem sich das Stift
auseinanderzusetzen hatte.

3 Vgl. etwa Hansmartin Decker-Haurr, Die Ottonen und Schwaben, in: ZWLG 14, 1955, 233-371;
3514f.

4 Karl-Otto MULLER, Die oberschwibischen Reichsstidte. Ihre Entstehung und iltere Verfassung
(Darstellungen aus der wiirttembergischen Geschichte8), Stuttgart 1912, bes. 317ff. - Hans JANICHEN,
Warin, Ruthart und Scrot, in: ZWLG 14, 1955, 374. — Arno Borst, Monche am Bodensee 610-1525
(Bodensee-Bibliothek 5), Sigmaringen 1978, 72ff.

5 Vgl. etwa auch Johann Ulrich PREGIZER, Suevia et Wirtembergia sacra, Tubingae 1717, 24, der wie
Leuthold ein Kanonissenstift seit 821 annimmt.

6 V;gl Wilhelm Konr, Das freiweltliche Damenstift Freckenhorst (Germania Sacra NF 10), Berlin-New
York 1975, 91.

7 Vgl. Ders., Bemerkungen zur Typologie sichsischer Frauenkloster in karolingischer Zeit. Untersu-
chungen zu Kloster und Stift, hg. vom Max-Planck-Institut fiir Geschichte (Veréffentlichungen des Max-
Planck-Instituts fiir Geschichte 68) Géttingen 1980, 130ff.

8 Vgl. auch etwa den Status des Stifts Sickingen in der Friihzeit (GLAK 65/11543 passim). Es dauerte
mitunter linger, bis eine eindeutige Unterscheidung méglich war.

9 K.O.MuULLER (wie Anm. 4) 319.

10 WUB 1, 149-150; WUB 3, 38. Vgl. Oberamtsbeschreibung Riedlingen, Stuttgart *1923, 668.

11 WUB 1, 233-234.

12 Z.B. 1264. Vgl. WUB 6, 507.

13 Vgl. dazu vor allem die Urkunden Papst UrbansIV. vom 28. August 1264 (WUB6, 507), deren
Zuordnung zu Buchau allerdings nicht ganz sicher ist; vgl. Oberamtsbeschreibung Riedlingen (wie
Anm. 10), 667. Wenn sich die Urkunde allerdings auf Buchau bezieht, dann wire sie ein Indiz fiir die,
wenn auch verspitete, Einbeziehung des Stifts in die hochmittelalterliche Kanonikerreform. Vgl. dazu
etwa Joseph SiEGwarTH, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschsprachigen
Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160. Mit einem Uberblick iiber die deutsche Kanonikerreform des 10.
und 11. Jahrhunderts (Studia Friburgensia NF 30), Fribourg 1962, 321ff.

14 WUB 7, 262.



DAS DAMENSTIFT BUCHAU AM FEDERSEE ZWISCHEN KIRCHE UND REICH 157

I

Trotz der direkten Unterstellung Buchaus unter den apostolischen Stuhl im Jahre 1273 — der
Papst hatte dem Kloster zugleich alle Privilegien bestitigt*, die ihm bisher von der romischen
Kirche verliehen worden waren—, sind zunichst keine Eingriffe der Kurie feststellbar. Weder
mischte sich Rom in Abtissinnenwahlen ein, noch sind bis 1376 pipstliche Provisionen
bekannt, die sonst bei Frauenkléstern in jener Zeit vielfach iiblich waren . Auch hat sich aus
dem Privileg von 1273 keine férmliche Exemtion entwickelt. Erneuerungen sind im Spétmit-
telalter nur wenige vorhanden; sie erfolgten 13926, 14117 und 14978 auf Bitten der Abtissin
und blieben formelhaft. Wohl aber geht aus ihnen hervor, dafl das regulierte Chorfrauenstift
sich schon im 14, Jahrhundert zum weltlichen Damenstift entwickelte, das zwar noch dem
Augustinerorden zugerechnet wird, dessen Bezeichnung aber nun hiufiger auch »saecularis
ecclesia«® oder »monasterium saeculare«2° lautete; Stift Buchau war also spitestens seit Ende
des 14.]Jahrhunderts ein Kollegiatstift?!, dessen vita communis sich in freier Weise an die
Augustinerregel anlehnte — ein Stift »Sant Augustyns regel fryes ordens« — wie es etwa 1422
und 1444 heifft22.

Uber die formelhafte Bestitigung der Privilegien hinaus geht eine Urkunde des Konzils
von Basel aus dem Jahre 14342, In ihr werden der Bischof von Augsburg, der Abt des
Klosters Weingarten und der Dekan der Kirche von Konstanz angewiesen, das Stift gegen
unberechtigte Steuern, Tributforderungen und andere Abgaben und gegen Beeintrichtigungen
seines Besitzes durch fremde Herrschaften zu schiitzen. Ganz allgemein wird davon auszuge-
hen sein, dafl hier ein konkreter Hintergrund und Anlafl vorlag; vielleicht war die Stadt
Buchau gemeint — die Nennung der Stidte als Feinde der Kirchen macht dies nicht unwahr-
scheinlich — oder aber das Stift sollte — méglicherweise von Vorderdsterreich — mediatisiert
werden. Im iibrigen aber stellt das Privileg gerade auch wegen der langen Einleitung, die unter
anderem auf die grundsitzliche Verpflichtung des Konzils zum Schutz der kirchlichen
Freiheiten hinweist, ein mehr allgemeines Schutzprivileg dar, wie es oftmals vorkommt und
das keine Exemtion begriindet.

Eine besondere Bedeutung besitzt ferner eine Urkunde Papst Martins V. vom 20. Dezem-
ber 1417, ausgestellt auf dem Konstanzer Konzil, kurz nach seiner Wahl, durch die das
Schisma beendet wurde?*. Darin bestitigt der Papst auf Bitten Konig Sigismunds nicht nur die
Ausstattung des Stifts durch Kaiser und Kénige und die Privilegierung durch frithere Pipste,
sondern auch die innere Verfassung des Konvents und bestimmt, dafl das Stift kiinftig keine
pipstlichen Provisionen ohne seine Zustimmung hinzunehmen braucht. Als Begriindung
dafiir wird angegeben, dafl es in der Vergangenheit ofters Schwierigkeiten gegeben habe, weil
die Kandidaten in Gegensatz zu Abtissin und Konvent geraten und ungeeignet gewesen seien.
Die Urkunde hat in der spiteren Geschichte des Stifts eine gewisse Bedeutung erlangt; haben
doch immer wieder Abtissinnen in ihren Streitigkeiten mit den Reichsgremien einerseits und
dem Bischof von Konstanz andererseits diese Urkunde herangezogen, insbesondere auch in

15 Vgl. Karl Rieper, Romische Quellen zur Konstanzer Bistumsgeschichte zur Zeit der Pipste von
Avignon 1305-1378, Innsbruck 1908, S. LXV; vgl. aber Anm. 26.

16 HStAS B 373 U 22 = REC 3 Nr. 7328.

17 HStAS B 373 U 23 = REC 3 Nr. 8233.

18 HStASB 373 U 27.

19 Z.B. 1411 (HStAS B 373 U 23), 1449 (StAS Dep. 30 Rep. X Pak. 134, K. 4, F.1 Nr. 7).

20 Z.B. 1474 (StAS Dep.30 Rep. X K.12 F.3 Nr.1).

21 »ecclesia collegiata« (StAS Dep.30 Rep. X K.29 F.3 Nr. 1, Rep. X Pak.134, K.4 F.1 Nr.7).
22 StAS Dep.30 Rep.IX K.11 F.3 Nr.2, Rep.IXK.9 F.3 Nr. 1.

23 HStAS B 373 U 25 = REC 9576.

24 HStAS B 373 U 24 = REC 8587.



158 BERNHARD THEIL

den vielfiltigen Auseinandersetzungen um die Rechtsstellung der Kanoniker, wie sie sich im
Zusammenhang mit dem Prozef des entlassenen Chorherrn Dr. Adolph Helbing um 1700
ergaben?. Pipstliche Provisionen fiir Buchau sind indessen tatsichlich recht selten?, kommen
aber auch nach 1417 noch vor. So wird 1429 der spitere Domherr von Konstanz und Propst
“von St. Verena in Zurzach mit einem unter der Kollatur der Abtissin von Buchau stehenden
Beneficium providiert?”. Ahnliche Expektanzen sind 1447, 1450 und 1452 belegt?, wobei
allerdings nie ein Kanonikat in Buchau, sondern wohl Patronatskirchen des Stifts gemeint
sind. Auch sind von den genannten vier Klerikern drei im Umkreis des Stifts sonst nicht
belegt, im vierten Fall bezieht sich die Provision emdeuug nicht auf Buchau selbst, da der
Betroffene zum Zeitpunkt der Erteilung bereits Kanoniker in Buchau war. Es scheint also, dafl
die Abtissinnen tatsichlich die Provisionen abwehren und somit der Urkunde von 1417
Geltung verschaffen konnten. Ein Sonderfall stellt indessen die Ernennung des Johannes
Wolflin dar aus dem Jahr 1474%. Hier empfahl der Erzbischof von Mainz dem Bischof von
Konstanz und der Abtissin aufgrund einer Ermichtigung des Papstes und des Kaisers nach
Priifung seiner Eignung einen gewissen Johannes Wolflin fiir die nichste freiwerdende
Chorherrenstelle; die Verpflichtung, Wolflin einzusetzen, wird mit dem Interdikt bekriftigt.
Hintergrund ist eine generelle Ermichtigung des Papstes fiir den Kaiser, als Belohnung fiir
ihre Treue zu Rom im Schisma wihrend des Basler Konzils 300 Personen auf Pfriinden zu
setzen. Aber auch Wolflin taucht in den Quellen des Stifts nie mehr auf, hat offensichtlich sein
Beneficium, aus welchen Griinden auch immer, nie angetreten.

Im iibrigen scheint es, dafl der Papst im 15. und 16.Jahrhundert fiir Buchau nur noch
zweimal tiug wurde. Am 17. Mai 1449 erlief er auf Bitten des Bischofs von Konstanz und der
Grafen Ulrich und Ludwig von Wiirttemberg sowie der Stadt Ulm ein Mandat, durch das die
erst zwolfjihrige Margarete von Werdenberg die Erlaubnis erhielt, Abtissin von Buchau zu
werden®, und beauftragte den Bischof von Konstanz mit der Durchfiihrung®'. 1497 wandte
sich die neugewihlte Abtissin Barbara von Gundelfingen an den Papst mit der Bitte um
Bestitigung ihrer Wah!*2. Auch hier lag ein kanonisches Hindernis vor, von dem nur der Papst
entbinden konnte. Vermutlich galten als Mindestalter — wie bei den Bischfen — 30]Jahre, so
daf} die Abtissin, die zum Zeitpunkt ihrer Wahl 25 war, im Sinne des kanonischen Rechts noch

25 Vgl. etwa StAS Dep. 30 Rep. X Pak. 181-186 passim; HStAS B 505 Bii 64 (»Facti species....«).

26 Die iltesten Provisionsmandate stammen aus der Zeit um 1378, wo zwei Konstanzer Kleriker
Heinricus Fabri de Egbottingen und Conradus Schindelli mit Benefizien providiert wurden, die unter der
Kollatur der Abtissin von Buchau standen. Ob es sich dabei um Pfriinden im Stift selbst handelt, muf
freilich offen bleiben. (Rep. Germ. 1. Clemens VII. 1916, 21 und 47); 1406 bestitigt Papst Gregor VIL. dem
Konrad Schmid ein Kanonikat in Buchau, das diesem schon von seinem Vorginger verliehen worden war
(Rep. Germ. 2. Urban VI., Bonifaz IX., Innozenz VII. und Gregor XII. 1961. Sp. 1347)

27 Helvetia Sacra II, 2, Bern 1977, 609.

28 Rep. Germ. 6. Nikolaus V. 1985, 199 u. 18. — Helmut MaURER, Das Stift St Stephan in Konstanz
(Germania Sacra NF 15), Berlin—-New York 1981, 351.

29 StAS Dep. 30 Rep. IX K. 4 F. 2 Nr. 2.

30 Rep. Germ. 6 (wie Anm. 28), 420.

31 Urkunde vom 16. Juni 1449 (StAS Dep. 30 Rep.IX K.2 F.1 Nr.6 1/2).

32 StAS Dep. 30 Rep. IX K. 2 F. 1 Nr. 8.

33 Vgl. Willibald M. PLocHL, Geschichte des Kirchenrechts 2, Wien-Miinchen 1955, 291. - Inge Gamer,
Adelige Damenstifte. Untersuchungen zur Entstehung adeliger Damenstifte in Osterreich unter besonde-
rer Beriicksichtigung der alten Kanonissenstifte Deutschlands und Lothringens (Wiener Rechtsgeschicht-
liche Arbeiten 5), Wien 1960, 63.



DAS DAMENSTIFT BUCHAU AM FEDERSEE ZWISCHEN KIRCHE UND REICH 159

nicht das notige Alter hatte*. Der Papst erteilte Dispens am 16. Februar 1498 und genehmigte
die Weihe der Abtissin durch den Bischof von Konstanz*,

Ein letztes Mal wird erwogen, den Papst unmittelbar einzuschalten, als im 16. Jahrhundert
ein Streit um die Jurisdiktion iiber Buchau entstand zwischen dem schwibischen Reichsgra-
fenkollegium und dem Bischof von Konstanz; es ist jedoch nicht ersichtlich, daff der Papst
tatsichlich titig geworden wire,

Im iibrigen ist jedoch schon seit langem, verstirkt seit dem 14. Jahrhundert, der Bischof
der eigentliche kirchliche Partner des Stifts. Seine Eingriffsrechte lagen im wesentlichen in vier
Bereichen; er bestitigte die Wahlen, beanspruchte Abgaben, ein allgemeines Jurisdiktionsrecht
sowie, daraus folgend, das Recht zur Visitation. Schon 1213 wird anlifilich der Entscheidung
einer strittigen Wahl durch Papst InnozenzIIl. die Priifung und Bestitigung der Abtissin
durch den Bischof von Konstanz und ihre Einfiihrung »in corporalem possessionem coenobii«
erwihnt?. 1303 erfolgte dann erneut die Bestitigung einer Abtissinnenwahl mit Abnahme des
Eides im Auftrag des Bischofs durch den Propst von St. Stephan in Konstanz*. Ausdriicklich
wird die Abtissin dabei mit den Spiritualia und den Temporalia investiert; 1371 setzte der
Bischof selbst die neugewihlte Abtissin Anna von Ruessegg in die geistliche und weltliche
Herrschaft ein®. Ab 1410 — Wahl der Abtissin Agnes von Tengen — sind die bischéflichen
Bestitigungsurkunden vollstindig erhalten*. Erstmals erfolgte jetzt eine 6ffentliche Wahlpro-
klamation, die in allen Kirchen zu verlesen war, damit etwaige Einwinde innerhalb einer
bestimmten Frist — meist 9 Tage — vorgebracht werden konnten*'. Nirgends ist dabei aller-
dings die Rede von einer ausdriicklichen Priifung der Abtissin durch den Bischof oder seinen
Beauftragten — ein Umstand, der spiter oftmals zu Streitigkeiten fiihrte, da diese seit 1610 im
Zuge der Verstirkung der Rechtsstellung der Ordinarien gefordert, von der Abtissin aber
unter Hinweis auf die frithere Praxis und die Rechte des Kaisers angezweifelt wurde*2.
Ebenfalls zu Auseinandersetzungen fiihrte spiter, dafl die Bischofe bei Bestitigung der Wahl
immer neben den Spiritualien auch die Temporalien iibertrugen. Dem entspricht es, wenn im
Jahre 1447 in einem Vergleich zwischen Abtissin Clara und einigen Angehérigen des Kon-
vents festgestellt wird, dafl die Abtissin »alle gewaltsame und herlichait in gaistlichen und
zyttlichen sachen« vom Bischof von Konstanz besitzt®. Dies wurde im hier behandelten
Zeitraum offensichtlich noch akzeptiert, spiter aber im Zuge des weltlichen Selbstverstindnis-
ses der Abtissin zunehmend in Frage gestellt*. Die durchweg bezeugte Abtissinnenweihe

34 Vgl. Notariatsinstrument iiber die Wahl vom 17. November 1497 (wie Anm. 31) und Manfred KrEss,
Die Annatenregister des Bistums Konstanz aus dem 15.]Jahrhundert, in: FDA76/77, 1956/57, 401,
Nr. 5109. ;

35 StAS Dep. 30 Rep. IX K. 2 F. 1 Nr. 8 1/2.

36 Vgl. HStAS B 373 Bii 4; StAS Dep. 30 Buchau, Amtsbiicher Nr. 1454 (Kapitelsprotokoll vom 14. Juni
1577).

37 WUB 3, 3.

38 StAS Dep. 30 Rep. IXK. 2 F. 1 Nr. 1.

39 StAS Dep. 30 Rep. IX K. 2 F. 1 Nr. 2 1/2 und 1/3.

40 1410 (StAS Dep. 30 Rep. IX K. 2 F. 1 Nr. 3), 1426 (ebd. Nr. 4 1/2), 1449 (ebd. Nr. 6 1/3b), 1498 (ebd.
Nr. 8 1/3b), 1523 (ebd. Nr.9 1/3), 1540 (ebd. Nr. 10 1/5), 1556 (ebd. Nr. 11 1/3), 159 (ebd. Nr. 12 1/3).
41 Z.B. 1410 (ebd. Nr. 3 1/2).

42 Vgl. dazu allgemein Rudolf RemnuarDT, Die Beziehungen von Hochstift und Didzese Konstanz zu
Habsburg-Osterreich in der Neuzeit. Zugleich ein Beitrag zur archivischen Erforschung des Problems
»Kirche und Staat« (Beitrige zur Geschichte der Reichskirche in der Neuzeit2) Wiesbaden 1966, v.a.
232ff. — Zu den Streitigkeiten vgl. etwa StAS Dep. 30 Buchau Amtsbiicher Nr. 1457 fol 26*-30".

43 HStAS B 373 Bii 4.

44 Vgl. etwa die Argumentation bei den Streitigkeiten um die Abtissinnenwahl von 1775 (DA Rotten-
burg A 12 ¢, Bii4; A III 2 , Bii2; StAS Dep. 30 Rep. X Pak.200 K.20 F.3 Nr.1).



160 BERNHARD THEIL

erfolgte schliefilich meist durch einen besonders Beauftragten des Konstanzer Bischofs — etwa
einen Weihbischof oder einen Generalvikar — und wurde mitunter durch zwei Abte benach-
barter Kloster assistiert*.

Mit den Wahlbestitigungen waren die iiblichen Kosten verbunden; so waren bei der Wahl
von 1498 etwa 120 Gulden fiir die Approbation und Bestitigung der pipstlichen Urkunden zu
entrichten*; 1540 waren die ausdriicklich als Annaten bezeichneten Abgaben umstritten’,
und 1556 betrugen sie 320 Gulden. Auflerdem waren dem bischéflichen Generalvikar, der die
Bestitigung bzw. Weihe vornahm, ein goldener Ring oder ein anderes Geschenk im Wert von
18 Gulden, dem Fiskal 21 Gulden, dem Notar 13 Gulden sowie dem Stellvertreter des Notars
2 Gulden und 10 Kreuzer sowie 16 Kreuzer fiir die Siegelkapsel zu entrichten*. Die Abtissin
ihrerseits scheint jedoch nur 180 Gulden als Annaten anerkannt zu haben®, die sie in zwei
Raten zu bezahlen versprach®. 1595 ist sogar nur die Rede von 100 Gulden, die anlafllich der
Wahl von der neuen Abtissin abgefiihrt wurden®!.

Die Abgaben an den Bischof waren im iibrigen recht vielfiltig. 1324 mufite die Abtissin
60 Mark Bannalgebithren entrichten, also Abgaben fiir die Ausiibung der bischéflichen
Banngewalt®2; zwischen 1360 und 1370 wurden jihrlich 15 Dukaten Konsolationen und eine
Steuerumlage von 184 Mark gefordert’>. Nach dem Registrum subsidii caritativi von 1508
waren vom Stift 40 Gulden zu entrichten. Alle diese Abgaben, von denen hier nur exem-
plarisch einige genannt werden kénnen, wurden von Buchau offenbar widerspruchslos
hingenommen; erst im 16. Jahrhundert sind Streitigkeiten bezeugt. So bezweifelte 1557 die
Abtissin das Recht des Bischofs, ihre Geistlichen, also auch den Stiftsklerus, zur Tiirkensteuer
heranzuziehen®.

Wiederholt sind im 15. und 16. Jahrhundert auch Eingriffe des Konstanzer Ordinarius in
die inneren Verhiltnisse des Stifts bezeugt. So beauftragte der Bischof am 15. Oktober 1447
den Abt von Zwiefalten, seinen Generalvikar Nikolaus von Gundelfinden und den Pfarrer
Konrad Lull von Saulgau mit der Schlichtung des — bereits erwihnten — Streits zwischen
Abtissin und Kapitel und der Durchfiihrung aller notwendigen Reformen®, wobei unter
letzteren wohl eher eine Neuordnung der Verfassung des Stifts zu verstehen ist, wie sie sich in
der als Ergebnis der Schlichtung entstandenen Urkunde spiegelt”. In ihr werden etwa
Sicherungsmafinahmen fiir das Archiv, die Verleihung der Amter, Lehen und anderer Pfriin-
den, das Gerichtswesen, die Stellung des Canonicus maior — also des Stiftspfarrers — sowie des
Pfriindammans, des leitenden Verwaltungsbeamten, geregelt. Auch in diesem Bereich sind im
16. Jahrhundert die ersten Differenzen belegt. So wehrt sich die Abtissin im Jahr 1557 gegen

45 Vgl. etwa 1410, wo die Abte von Zwiefalten und Ochsenhausen bei der Weihe assistierten (StAS
Dep 30 Rep.IX K.2 F.1 Nr.3).

46 Vgl. Kress (wie Anm. 34), Nr. 5115.
47 HStAS B 373 Bii 4; zur urspriinglichen Bedeutung der Annaten vgl. PLOcHL (wie Anm. 32), 428f.
48 StAS Dep. 30 Rep. XI Pak. 44 (K. 37 F. 5 Nr. 2).
49 Ebd. K.37F. 6 Nr. 1.
50 HStAS B 373 Bii 4.
51 DA Rottenburg A I2 c Bii4 Umschlag 2.
52 L.Haip, Liber Quartarum et Bannalium in dioecesi Constanciensi de anno 1324, in: FDA 4, 1869, 59.
53 Liber marcarum, Pars I seu generalis, in: L. Haip, Liber taxationis ecclesiarum et beneficiorum in
dioecesi Constanciensi de anno 1353, in: FDA 5, 1870, 66 und Liber marcarum, Pars II seu specialis, ebd.,
107.
54 Karl RiEDER, Das Registrum subsidii caritativi der Di6zese Konstanz aus dem Jahre 1508, in: FDA 35,
1907, 26.
55 HStAS B 373 Bii 4; vgl. auch Oberamtsbeschreibung (wie Anm. 10) 680.
56 HStAS B 373 Bii 4 = REC 4 Nr. 11278.
57 StAS Dep. 30 Rep. IX K. 3 F. 2 Nr.; danach das Folgende.



DAS DAMENSTIFT BUCHAU AM FEDERSEE ZWISCHEN KIRCHE UND REICH 161

die Bestrafung ihres Chorherrn Jiirgen Zimmermann durch den Bischof. Ihr Anspruch auf
ausschliefliche Strafgewalt iiber die Geistlichen ihres Stifts wird jedoch zuriickgewiesen; der
Bischof kénne selbstverstindlich die ordentliche Jurisdiktion iiber Kanonissen, Kanoniker
und Kapline ausiiben; der Streit geht schliefilich an die Kurie, die zugunsten des Bischofs
entschied, dafl dem Stift »nullam exemtionem et immunitatem ab ordinaria episcopi Constan-
tiensis iurisdictione competisse neque competere«>S,

Auch Visitationen des Stifts im Rahmen der ordentlichen Visitationen im Landkapitel
Saulgau sind seit dem 16.Jahrhundert belegt. 1574 werden Pfarrer, Kanoniker und Kapline
des Stifts iiberpriift; das Protokoll enthilt den Vermerk »Halten sich wol«3?; 1597 berichtete
der Dekan von Saulgau dem Bischof iiber eine allgemeine Visitation im Landkapitel, die auch
nach Buchau gefiihrt habe; dort scheint alles unauffillig gewesen zu sein, lediglich in der
Rubrik »De contributione turcica« wird notiert, dafl die Pfarrer der Abtissin von Buchau ihre
Tiirkensteuer an die Abtissin selbst entrichten und deshalb ein Streit mit dem Bischof
anhingig sei®. Die Abtissin hatte also eine eigene Steuerhoheit gefordert. Es zeigt sich wieder,
dafl im spiten 16. Jahrhundert die Eingriffe des Bischofs — frither fraglos hingenommen - nicht
mehr ohne weiteres akzeptiert wurden.

Die Beziehungen des Stifts zu den kirchlichen Institutionen unterliegen also einer gewissen
Entwicklung: aus dem unauffilligen Kloster im Bistum Konstanz, iiber das der Papst in nur
wenigen Fillen noch gewisse eng begrenzte Rechte ausiibt und das dem Bischof in allen
wesentlichen Bereichen seiner Verfassung untersteht, wird im 16. Jahrhundert langsam eine
Institution, die schon sehr bewufit ihre weltlichen Privilegien einsetzt, um sich dadurch auch
vom Bischof zu emanzipieren.

II

Damit ist das Stichwort gefallen, das iiberleitet zu der Frage, die uns nun beschiftigen soll.
Wie haben sich die Beziehungen des Stifts zu den weltlichen Herrschaftstrigern seit dem
13. Jahrhundert entwickelt? Fest steht zunichst, daff Buchau Ende des 13. Jahrhunderts in der
Hand des Reichs war®!; noch 1241 scheint dies nicht der Fall gewesen zu sein, da das Stift in
der Reichssteuermatrikel nicht genannt wirdé2. Die Vogtei wurde damals wohl von den
Herren von Warthausen wahrgenommen; wahrscheinlich kam sie dann im Jahre 1282 an
Rudolf von Habsburg, als dieser im Zuge der Revindikationspolitik die Grafschaft Friedberg
erwarb; ihre Ubernahme durch Habsburg bildete nach den Worten Hans-Georg Hofackers
»eine den habsburgischen Herrschaftsaufbau flankierende Mafinahme«®. Vertreter des
Kénigs war der Landvogt von Oberschwaben®. 1328 erscheint die Vogtei noch einmal kurz
im Besitz der Grafen von Nellenburg® und vor 1347 bei den Herren von Ellerbach®. Im
Jahre 1347 bestitigte dann Konig Ludwig der Bayer seiner »lieben Fiirstin Anna«, Abtissin

58 HStAS B 373 Bii 4; vgl. auch Oberamtsbeschreibung (wie Anm. 10) 680.

59 GLAK 61/7321, fol. 627, 63", 66", 71", 72".

60 EA Freiburg, Ha 61, fol. 536°-537".

61 Vgl. Gerhard WEiN, Das alemannische Griberfeld von Weingarten und seine Stellung in der
Geschichte des friihen Mittelalters, in: Ulm und Oberschwaben 38, 1967, 53.

62 Vgl. Wilhelm Freiherr voN KoENiG-WarTHAuUsEN, Die Herren von Warthausen und Habsburg, in:
ZWLG 27, 1968, 131.

63 Hans-Georg HorAckeR, Die schwibischen Reichslandvogteien im spiten Mittelalter (Spatmittelalter
und Friihe Neuzeit 8) Stuttgart 1980, 108; vgl. auch Oberamtsbeschreibung (wie Anm. 10), 669.

64 Vgl. Oberamtsbeschreibung (wie Anm. 10), 669; ferner: MULLER (wie Anm. 4), 327.

65 StAS Dep. 30 Rep. IX K. 14 F. 1 Nr. 3.

66 HStAS H 51 U 478; vgl. Oberamtsbeschreibung (wie Anm. 10), 669.



162 BERNHARD THEIL

von Buchau, alle Privilegien und versprach, daf} ihr Stift nie mehr verpfindet werden sollte,
nachdem sie sich selbst durch Zahlung von 175 Pfund Silber an das Reich aus der Pfandschaft
der Ellerbacher gel6st hatte. Gleichzeitig durfte sie die jahrlich fillige Reichssteuer so lange
behalten, bis der gezahlte Betrag wieder ausgeglichen war, und der Kaiser gebot allen,
Gotteshaus und Stadt Buchau um des Reiches willen zu schiitzen®”. Die Urkunde stellt
Buchau zweifellos in bedeutsamer Weise unter den unmittelbaren Schutz des Kaisers und ist
eine wichtige Etappe auf dem Weg des Stifts zur Reichsunmittelbarkeit. Dazu pafit, daf sie
durchaus auch eine Spitze gegen den Landvogt enthilt, der ausdriicklich angewiesen wird, die
Abtissin nicht im Genuf der Reichssteuer zu behindern. Noch einmal wird der Landvogt 1367
beauftragt, Buchau neben anderen Kléstern in besonderer Weise zu beschirmen®. Die
Urkunde Karls IV. von 1376 schlieflich, in der der Kaiser dieselben Kloster in den besonderen
Schutz des Reichs nimmt, kann vielleicht schon dahingehend interpretiert werden, dafl diese
dadurch ganz der Verfiigung der Landvogtei entzogen wurden®. — Der Landvogt spielte
allerdings auch spiter noch fiir Buchau immer wieder eine erhebliche Rolle, indem er bei
Bedarf als Schutzmacht gegen Reichsinstitutionen herangezogen werden konnte — etwa gegen
den Kaiser selbst oder auch die schwibischen Reichsgrafen?,

Die iiblichen Privilegierungen erfolgten seit dem 14. Jahrhundert regelmiflig, wenn auch -
darauf hat Karl-Friedrich Krieger neuerdings hingewiesen — weder Fiirstentitel noch fiirstliche
Pridikate wiederholt werden”!. Es scheint also, dafl durch die Urkunde von 1347 noch keine
reichsfiirstliche Stellung fiir die Abtissin begriindet wurde. Die Kaiser bestitigen in der Regel
nur die dlteste Urkunde des Stifts fiir 819, in der, wohl nur in gefilschter Form vorliegend,
Besitz und Rechte der Abtissin — insbesondere im Verhiltmis zu ihrem Vogt — geregelt
wurden’?. Solche Bestitigungen liegen vor aus den Jahren 1353 von KarlIV.7, 1371 vom
Burggrafen Friedrich von Niirnberg”, 1403 durch Konig Ruprecht?®, 1415 und 1434 durch
Sigismund ", 1455 durch Friedrich II1.7 und 1495 durch Kénig Maximilian’®. Im 16. Jahrhun-
dert erfolgten die Privilegienerneuerungen 1521, 1559, 1566 und 15827°. Sie stellten einen
Routinevorgang dar, der meist zu Beginn der Regleru.ugszen eines neuen Herrschers bzw.
einer neuen Abtissin auf Antrag der letzteren erfolgte, wobei diese sich in der Regel von einem
Bevollmichtigten vertreten lief} . &

Im Jahre 1455 wird dann erstmals die reichsfiirstliche Stellung der Abtissin niher erliutert;

67 HStAS H 51 U 477, 478.

68 HStAS B 523, Liber praelatorum S. 120; vgl. HOFACKER (wie Anm. 63) 273.

69 HStAS H 51 U 826; vgl. Johannes Nepomuk VanoTTI, Beitrige zur Geschichte der Orden in der
Dio6zese Rottenburg, in: FDA 17, 1885, 241,

70 Vgl. etwa 1428, als sich Buchau in den Schutz des Landvogts begibt, StAS Dep. 30 Rep.II K.3 F. 11
(Pak. 62), oder 1548, als von einem »dsterreichischen Schutz und Schirm« die Rede ist, fiir die das Stift ein
jahrliches Schirmgeld bezahlt (StAS Dep. 30 Rep. X Pak. 157, K.8 F.3 Nr.1).

71 Karl Friedrich KrieGer, Die Lehnshoheit der deutschen Kénige im Spitmittelalter, in: Untersuchun-
gen zur deutschen Staats- und Rechtsgeschichte NF 23, Aalen 1979, 187 Anm. 391.

72 WUB 1 S. 94{f.

73 HStAS H 51 U 551.

74 Ebd. B 373 U 2.

75 Ebd. H 51 U 1103; vgl. auch HHStA Wien Reichsregister Konig Ruprechts, Lit. C, Fol. 136.

76 HStAS H 51 U 1214, 1347; vgl. auch HHStA Wien Reichsregister Konig Sigismunds, Lit. K, fol. 160.
77 HStAS B 373 U 3.

78 Ebd. U5.

79 HStASB 373 U 6, 8 11, 12.

80 Vgl. KRIEGER (wie Anm.71) 190 Anm.41; im Jahre 1403 ist dies einmal ausdriicklich belegt, wenn
Stephan von Gundelfingen stellvertretend fiir das Kloster die Regalien und Rechte vom Reich zu Lehen
nimmet (HStAS H51 U 1103).



DAS DAMENSTIFT BUCHAU AM FEDERSEE ZWISCHEN KIRCHE UND REICH 163

sie griindet sich auf die Herrschaft iiber den Federsee, den Forst bei Grodt und den Zoll in
Saulgau® - alles Regalien, auf die es in der Tat beim Reichsfiirstenstand ankam; und so ist der
Beleg des Jahres 1455 — eine eigentliche Urkunde dariiber fehlt leider — doch ein weiterer
wichtiger Hinweis auf die Verfestigung der Reichsunmittelbarkeit des Stifts. Eine besondere
Rolle spielt auch die Privilegienbestitigung von 1495. In ihr ernannte der junge Konig
Maximilian zu Konservatoren des Stifts den Bischof von Konstanz, den Abt zu Kempten
sowie die Grafen von Fiirstenberg und Werdenberg. Sie sollten die Rechte des Stifts gegen
jedermann verteidigen und kommissarisch den kaiserlichen Schutz ausiiben, der ausdriicklich
vorbehalten wurde®2. Das Problem der kaiserlichen Kommission, das hier hineinspielt — sie
sind fiir die verschiedenartigsten Anlisse bezeugt — kann im vorliegenden Zusammenhang
nicht weiter verfolgt werden®; so viel ist jedenfalls klar: dem Stift wurde damit der
Bezugsrahmen gewiesen — der Bischof von Konstanz auf der einen Seite, wir sprachen bereits
davon, die schwibischen Grafen auf der anderen Seite. Mit letzteren taucht ein Bezugspunkt
auf mit wachsender Bedeutung; war es doch ihr Gremium, zu dem Buchau spiter gerechnet
wurde. Die Urkunde von 1495 stellt aber auch eine besondere Sicherung dar, denn sie schiitzte
gegen weitere Eingriffe. Unter Berufung auf sie lehnte das Stift spater wiederholt weitere
kaiserliche Kommissionen ab®. Direkte Eingriffsméglichkeiten des Kaisers in die Angelegen-
heiten des Stifts ergaben sich indessen auf einem anderen Gebiet — nimlich dem der Preces
primariae®. Obwohl die Kurie hier eindeutig den Vorrang hatte — wir sprachen schon von den
Provisionsmandaten —, liegen die ersten pipstlichen Indulte fiir die Kaiser schon im 15. Jahr-
hundert®. Daneben iibten die Kaiser die Ersten Bitten auch qua Reichsgewohnheitsrecht
aus¥’. Wenn auch am Anfang vielfach miindlich vollzogen®, liegen doch schon aus dem
15.Jahrhundert zwei kaiserliche Preces-Mandate auch fiir Stift Buchau vor. 1474 ernannte
FriedrichIII. den bereits erwihnten Johannes Wolflin auf eine Pfriinde in Buchau®; waren
hierbei noch die zustindigen kirchlichen Stellen konstitutiv beteiligt®, so ist das nichste
Preces-Mandat fiir Buchau lediglich im Preces-Register MaximiliansI. bezeugt. Es handelt
sich dabei um eine Providierung fiir Dr. Johannes Fergenhans, den Kanzler der Universitit

81 Vgl. »Erneuerung aller Niitz und Giilte, so ainer Frowen und Abtisse an ihr Abtie gein Buochaw
zugehdren von 1455« (FZA Regensburg X1V, 132, 2); vgl. auch VanorTI (wie Anm. 69) 241. — Oberamts-
beschreibung (wie Anm. 10) 672.

82 HStAS B 373 U 5; vgl. auch Oberamtsbeschreibung (wie Anm. 10) S. 680. Nach einer Aufzeichnung
des 18.Jahrhunderts hatte der Kaiser an die drei Konservatoren das »ius advocatiae, protectionis und
conservationis« iibertragen, die »iibrige Unterwiirffigkeit in weltlichen Sachen sich jedoch ginzlich
vorbehalten« (HStAS B 571 Bii 364).

83 Vgl. dazu allgemein demniichst Raimund J. Weber in seiner Tiibinger Habilitationsschrift; vorerst fiir
die Kommissionen zur Exekution reichsgerichtlicher Entscheidungen Raimund J. WeBER, Die kaiserli-
chen Kommissionen des Hauses Wiirttemberg in der Neuzeit, in: ZWLG 43, 1984, 205ff.; ferner:
Handworterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte 2, Art. »Kommissar«, 974{f.

84 HStAS B 373 Bii 1: z.B. Anfang des 17. Jahrhunderts.

85 Zur Frage der Preces primariae vgl. v.a. Hans Erich FEINE, Papst, Erste Bitten und Regierungsantritt
des Kaisers seit dem Ausgang des Mittelalters, in: ZSRG KA 20, 1931, 1-101.

86 Vgl. ebd., 13.

87 Vgl. dazu Anna BennA, Preces Primariae und Reichshofkanzlei 1550-1806, in: Mitteilungen des
dsterreichischen Staatsarchivs 5, 1952, 91.

88 Leo SANTIFALLER, Die preces primariae Maximilians I. Aufgrund der Maximilianischen Registerbii-
cher des Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchivs. Festschrift zur Feier des zweihundertjihrigen Bestands
des Haus-, Hof- und Staatsarchivs Wien. Hg. von Leo SANTIFALLER (Mitt. des Oster. Staatsarchivs. Erg.
Bd. 2), Wien 1949, 580.

89 HHStA Wien Primae-Preces-Register Friedrichs IIL, fol. 33"

90 Siehe oben S.158.



164 BERNHARD THEIL

Tiibingen, vom 9. August 14867 Die folgenden Preces-Mandate stammen aus den Jahren
1508 (fiir Caspar Héltzl), 1534 (fiir Dr. Basilius Brecht), 1540 (fiir Jacob Gienger), 1550 (fiir
Johannes Hypp), 1570 (fiir Udalricus Offenschilt) und 1572 (fiir Johannes Engler)®2. Im
letzten Fall ist erstmals auch ein Protest der Abtissin iiberliefert®®; dieser sollte sich spiter
noch ofters wiederholen, ohne dafl allerdings iiber entsprechende Wirkungen etwas bekannt
ist. Auf der anderen Seite sind alle genannten Precisten in Buchau selbst sonst nicht belegt, was
aber wohl eher daran liegt, dafl sie auf die entsprechende Pfriinde verzichteten, bzw. wegen
anderweitiger Orientierung diese nicht antraten. Der wachsende Widerstand der Abtissin
gegen die kaiserlichen Ersten Bitten zeigt aber auch die zunehmende Verweltlichung des Stifts,
denn, so argumentierte man spiter einmal, primae preces gilten nur fiir »wahrhafte beneficia
ecclesiastica« ™.

Waren auch die direkten Eingriffsmoglichkeiten des Kaisers relativ spirlich, so geht doch
mit der Verweltlichung Buchaus seit dem spiten 15. Jahrhundert eine zunehmende Integration
in die sich verfestigenden Reichsinstitutionen einher. 1501 liefl die Abtissin erstmals einen
Reichstagsabschied unterschreiben, und seit 1507 wird sie in der Reichsmatrikel gefiihrt®, die
Reichsabschiede von 1529, 1542 und 1559 tragen ebenfalls ihren Namen?®. 1535 nahm sie
zusammen mit den schwibischen Reichsprilaten auch am Wormser Reichstag teil”. In
entsprechender Weise wurde sie auch zu den Reichsumlagen herangezogen. Der Reichstag
von 1507 etwa hatte dem Kaiser 120000 Gulden bewilligt, von denen immerhin 100 auf die
Abtissin entfielen®® — die Hohe der Summe wirft ein bezeichnendes Licht auf die realen
Grofienverhiltnisse! 1521 bezahlte sie 64 Gulden gemiff der Reichsmatrikel®, 1551 hatte sie
gar nur 3 Gulden 15Kreuzer und 3 Heller Reichsumlage zu bezahlen!®. Truppen waren
gemifl den Forderungen des schwibischen Reichskreises ebenfalls zu stellen !, freilich nur in
sehr geringem Umfang — sprichwértlich sind die 2 Reiter und 4 Fufisoldaten der Abtissin von
Buchau!

Entsprechend den noch instabilen Verhiltnissen ist die Stellung der Abtissin auf den
Reichstagen nicht ganz klar. Es scheint aber, dafl ihre geistliche Stellung durchaus noch
dominierte. So safl sie angeblich im 16. Jahrhundert auf der schwibisch-rheinischen Prilaten-

91 Preces-Register MaximiliansI. Pergament-Codex Nr.184, fol.8", 73"; vgl. SANTIFALLER (wie
Anm. 88) 592.

92 Caspar Holtzl: Preces-Register MaximiliansI., Papier-Codex Nr.77, fol.47". SANTIFALLER (wie
Anm. 88) 584. — Dr. Basilius Brecht: HHStA Wien, Primae Preces-Register von 1534 fol. 6. — Jacob
Gienger: Ebd., Primae-Preces-Register FerdinandsI. (VerzeichnisII 1531-1545) fol.42. — Johannes
Hypp: Ebd., Primae-Preces-Register FerdinandsI. (Hauptverzeichnis), fol. 35; Udalricus Offenschilt:
Ebd., Primae-Preces-Register Maximilians IL, fol. 64. — Johannes Engler: StAS Dep.30 Rep. IX K.3 F.3
Nr. 1; HHStA Wien, Primae-Preces-Register MaximiliansIL., fol. 64".

93 StAS Dep. 3. Rep. IXK. 3 F. 3 Nr. 1.

94 Ebd. K.3 F.3 Nr. 2.

95 Karl HorGER, Die reichsrechtliche Stellung der Fiirstibtissinnen, in: AUF9, 1926, 254.

96 Oberamtsbeschreibung (wie Anm. 10) 672.

97 Helmut Neuaus, Reichsstindische Reprisentationsformen im 16.Jahrhundert. Reichstag
- Reichskreistag — Reichsdeputationstag (Schriften zur Verfassungsgeschichte 33), Berlin 1982, 535.

98 StAS Dep. 30 Rep. IX K. 39 F. 4 Nr. 1.

99 Heinz-Giinther Borck, Der schwibische Reichskreis im Zeitalter der franzésischen Revolutions-
kriege (1792-1806) (Veréffentlichungen der Kommission fiir geschichtliche Landeskunde in Baden-
Wiirttemberg B 61), Stuttgart 1970, 37.

100 Adolf Laurs, Der Schwibische Kreis. Studien iiber Einungswesen und Reichsverfassung im deut-
schen Siidwesten zu Beginn der Neuzeit (Untersuchungen zur deutschen Staats- und Rechtsgeschichte
NF 16), Aalen 1971, 226.

101 Vgl. ebd. 187.



DAS DAMENSTIFT BUCHAU AM FEDERSEE ZWISCHEN KIRCHE UND REICH 165

bank als 8. zwischen den Abtissinnen von Thorn und Quedlinburg!®2, 1551 erschien sie bei
einem Abschied des Reichstags zu Worms ebenfalls unter den Abtissinnen nach den Kurfiir-
sten, Erzbischofen, Bischofen, weltlichen Fiirsten und Prilaten, also im 6. Rang!%,
Ungefestigt wie die Institution selbst waren zunichst auch noch die Verhiltnisse innerhalb
des Schwibischen Kreises, der ja erst im Laufe des 16. Jahrhunderts seine endgiiltige Organisa-
tion erhielt'®™, Zunichst scheinen auch hier die Prilaten die adiquate Gruppe fir die
Einordnung des Stifts zu bieten: Auf dem Kreistag von 1517 vertrat der Abt von Weissenau
das Stift'%, auf dem Kreistag 1531 in Esslingen tauchte die Abtissin wieder unter den Prilaten
auf 1%, 1542 votierte das Stift auf dem Kreistag zu Ulm wieder unmittelbar nach den Prilaten
und der Abtissin von Rottenmiinster'”; 1544 wurde es von Weingarten und Marchtal
vertreten'®, 1569 unter den Abtissinnen gefuhrtm und noch die 1572 von David Seltzlin
gefertigte Karte des Schwibischen Kreises verzeichnet in der Legende Buchau unter den
»Prelaten und Geistlichen dises Kraifl« an der 4. Stelle°. Wegen der hohen Kosten wurde der
kleine Reichsstand Stift Buchau also meist von anderen Kollegen seines Standes vertreten. Nur
selten kommen eigene Gesandte vor — so etwa 1552 der Buchauische Hofmeister Hans von
Breitenstein, 1563 Konrad Kauffmann, 1583 Dr. Leonhard Kager und 1587 wieder der
Hofmeister Philipp Reichlin von Meldegg!'!. Vertreten wurde das Stift aber auch schon
gelegentlich durch schwibische Grafen. Nahm schon 1536 beim »elfjihrigen Bund der
schwibischen Stinde« der Graf Truchseff von Waldburg die Interessen des Stifts wahr!'2, so
fithrten 1555 und 1556 Montfort bzw. Fiirstenberg auf den Tagungen in Reutlingen und Ulm
die Buchauische Stimme!". 1572 und 1576 wird wieder Fiirstenberg genannt!'4, 1577 die
Truchsef von Waldburg!®®. Hier taucht jene Gruppe auf, die spater fiir das Stift von
bestimmender Bedeutung werden sollte. Gleichzeitig erscheint ein dritter Kreis: die weltlichen
Fiirsten''é, denen das Stift schliefilich als stindisch héchststehendes Kollegium sich anschlofi.
Ausdruck dieses eigenartigen Schwankens ist es auch, wenn gegen Ende des 16. Jahrhunderts
die Sitzungen des Schwibischen Reichskreises von einem Rangstreit zwischen Buchau und
Salem wissen. In der Regel stimmte Buchau unmittelbar vor Salem ab''’, da es als fiirstliches

102 Oberamtsbeschreibung (wie Anm. 10) 672.

103 StAS Dep. 30 Rep. XII, Pak. 127.

104 Vgl. dazu etwa Gerd Friedrich Niske, Reichskreise und Schwibische Kreisstinde um 1800,
Historischer Atlas von Baden-Wiirttemberg, Karte VI, 9 mit Beiwort. Stuttgart 1978. — Adolf Laurs (wie
Anm. 100) sowie James Allan VANN, The Swabian Kreis. Institutional Growth in the Holy Roman Empire
1648-1715 (Studies presented to the international commission for the history of representative and
parliamentary institutions LIIT), Bruxelles 1975.

105 Laurs (wie Anm. 100) 49.

106 Ebd., 160.

107 HStAS C 10 Bii 154.

108 Laurs (wie Anm. 100) 200,

109 Vgl. StAS Dep. 30 Rep. XII Pak. 132.

110 Ruthard OrnMe, Der schwibische Kreis nach Seltzlin. Historischer Atlas von Baden-Wiirttemberg
Kartel, 1 und Beiwort 1972.

111 HStAS B 373 Bii 1.

112 StAS Dep. 30 Rep. XII Pak. 125.

113 HStAS B 373 Bii 1.

114 Ebd. und HStAS B 571 Bii 358.

115 HStAS B 373 Bii 358.

116 VANN (wie Anm. 104) 298.

117 Vgl. v.a. HStAS B 373 Bii 1, C 10 Bii 154.



166 BERNHARD THEIL

Stift vor den Prilaten fungierte. 1587 ist jedoch erstmals von einem Protest des salemischen
Vertreters gegen den Vortritt Buchaus die Rede, der allerdings erfolglos blieb!18,

Auch bei den folgenden Kreistagen protestierte Salem ohne Erfolg. Der Rangstreit setzte sich
spiter fort und fithrte zu zahlreichen Untersuchungen und Denkschriften. Auch der Leipziger
Stadtschreiber und bekannte Reichsrechtler Johann Christian Liinig setzte sich ausfiihrlich mit
ihm auseinander. In seinem »Theatrum Ceremoniale historico-politicum« fiihrt er aus, wie das
Stift Salmansweiler bei Kreistagen in seinem eigenen und im Namen des Reichsprilatenkolle-
giums gegen den »Vorsitz« der Abtissinnen von Buchau und Lindau und den daraus folgenden
Aufruf zur Stimmabgabe vor Salem routinemiflig zu protestieren pflegte und seinen Protest
jeweils in der ersten Sitzung zu Protokoll gab, um dadurch sein von ihm behauptetes Recht nicht
durch stillschweigende Anerkennung der Tatsachen zu verlieren. Er fiihrt dann die Motive
Salems einzeln an, die uns ein gutes Bild der eigenartigen und schwierigen Stellung Buchaus
vermitteln. Sowohl Buchau als auch Lindau hitten vor ihrer Erhebung zur fiirstlichen Wiirde
Sitz und Stimme nach den Abten gehabt, hitten nun aber ihren Platz auf der geistlichen
Fiirstenbank eingenommen; sie gehorten aber in das weltliche Fiirstenkollegium gemifl den
Tabellen des Kreises und nach Ausweis der bisherigen Ubung und sollten dort auch zur
Stimmabgabe aufgerufen werden; sie triigen keinen »fiirstlichen Anschlage, d. h. wohl, daf sie in
der Reichsmatrikel nicht unter den Fiirsten gefiihrt wurden und deshalb im Reichstag niemals
auf der Fiirstenbank sitzen konnten; sie seien daher dem reichsgriflichen Kollegium in Schwa-
ben inkorporiert und kénnten nur zu dessen Stimme beitragen, die, obschon sie mit der Stimme
der Reichsprilaten gleichzuachten sei, doch im Reichs- und Kreistag nach ihm komme. Die
fiirstliche Wiirde konne also bei Buchau und Lindau nur als »personliche« und nicht als »reale«
betrachtet werden, weil im Verhiltnis zum Reich und zum Kreis nur die reale — also rechtliche —
Qualitit ausschlaggebend sei. Alle Schwierigkeiten kdnnten jedoch behoben werden, wenn sie
ihren Platz auf der weltlichen Fiirstenbank nach Hohenzollern-Hechingen und Hohenzollern-
Sigmaringen nehmen wiirden!??,

Spitzfindig erscheint die Unterscheidung zwischen einer realen und einer personalen
fiirstlichen Wiirde, wobei nur die letztere der Abtissin zukomme; sie hat aber einiges fiir sich,
wenn man bedenkt, dafl etwa in den Privilegien — wir sprachen davon — die fiirstliche Qualitit
des Stifts nie ausgesprochen wird. Im iibrigen ist es eben die Stellung auf dem Reichstag, die
letzten Endes ausschlaggebend war.

Im 16. Jahrhundert zeichnet sich dies erst in Umrissen ab, wohl aber wird die Rolle der
Reichsgrafen durchaus schon deutlich. Erstmals nimmt die Urkunde vom 18. Mirz 15012,
durch die Abtissin Barbara von Gundelfingen die innere Ordnung im Stift wiederherstellen
mdchte, auf eine Tradition Bezug, die angeblich auf die Stifterin Adelinde zuriickgeht: Diese
habe Kloster Buchau zur Aufnahme von Tochtern aus griflichen und freiherrlichen
Geschlechtern Schwabens gegriindet. Woher diese Auffassung kommt, ist unbekannt. Zwar
ist es richtig, dafl bis zum 16. Jahrhundert keine Abtissin und auch kein Mitglied des Konvents
von auflerhalb des schwibischen Raums stammt, doch ergibt sich weder aus der Griindungs-
und Friihgeschichte!?! noch aus den frithesten »historischen« Griindungsberichten — sie

118 Ebd. B 373 Bii 1.

119 Johann Christian LiniG, Theatrum ceremoniale historico-politicum oder historisch und politischer
Schauplatz der Zeremonien, welche bey pipst- und kayser- auch koniglichen Wahlen und Crénungen
beobachtet werden... 1-2. Leipzig 1719/20, Tom 1, 1395.

120 StAS Dep. 30 Rep. IXK. 3 F. 2 Nr. 4.

121 Zur Frithgeschichte vgl. hier v.a. Decker-HAurr (wie Anm.3). - Arno Borst, Ménche am
Bodensee (wie Anm. 4), bes. 66ff.



DAS DAMENSTIFT BUCHAU AM FEDERSEE ZWISCHEN KIRCHE UND REICH 167

beginnen im spiten 15.Jahrhundert'? — ein Hinweis auf eine entsprechende Zweckbestim-
mung. Wieder wird diese 1566 auch in einer kaiserlichen Privilegienbestitigung verwendet!
und taucht spiter stindig in Auseinandersetzungen zwischen dem Stift und den Grafen auf,
die daraus ein weitgehendes Mitspracherecht in seinen inneren Angelegenheiten ableiteten.
Seit 1578 ist dann Buchau deshalb auch als Mitglied des schwibischen Grafenkollegiums
bezeugt, das sich damals fiir die Eigenstindigkeit des Stifts bei Kaiser und Papst einsetzte 2%,

Es ist also zu vermuten, daf} die geistlich-weltliche Doppelstellung einerseits und die
Verfestigung der Reichsorganisation im Laufe des 16.Jahrhunderts andererseits, die gerade
auch zu einer festen Einordnung der kleinen Herrschaften fiihrte, letztlich dazu beigetragen
haben, Buchau den Grafen zuzufiihren, die dann die Theorie der Fundation fiir schwibische
Grifinnen eifrig weitergesponnen haben. Unwahrscheinlich ist es dagegen, dafl das Stift, wie
es die iltere Forschung behauptete, wegen der Herrschaft Straflberg auf der schwibischen
Herren- und Grafenbank saf}, da dies nirgends in den Quellen steht'%.

11

So zeigen sich am Ende des 16. Jahrhunderts zumindest in Ansitzen alle Charakteristika, die
fiir die weitere Geschichte des Stifts in seinen dufleren Rechtsbeziehungen von Bedeutung
sind. Es erscheint daher berechtigt, hier einzuhalten. Die Stellung Buchaus zwischen Kirche
und Reich wird kiinftig bestimmt werden vom wachsenden Einfluff des nachtridentinischen
Bischofs, der auf allen Gebieten, insbesondere aber dem der Abtissinnenwahl und der
geistlichen Jurisdiktion, sich auswirkt, andererseits von der zunehmenden Integration des
Stifts in die Gremien des Reichs, die wiederum eine verstirkte Einwirkung von dort, vor allem
seitens der schwibischen Grafen, zur Folge hatte. Damit ging einher eine wachsende Verwelt-
lichung des Stifts, die einen natiirlichen Gegensatz zum Bischof verursachte, der selbst das
Stift, besonders wegen seiner Kanoniker, noch am Ende des 18. Jahrhunderts als geistliches
Institut ansah, das voll dem kanonischen Recht unterstand. Daf dadurch sich auch ein
Gegensatz zwischen Bischof und Grafenkollegium entwickelte, liegt auf der Hand. Zwischen
beiden versuchte das Stift seine Unabhingigkeit zu wahren, indem es Bischof und Grafen
vielfach gegeneinander ausspielte. Als dritte Macht erscheint dann der Kaiser, der Wahrer der
alten Privilegien, der weit genug entfernt saf}, um als Schutzmacht bemiiht werden zu kénnen,
ohne damit zugleich eine reale Einschrinkung der eigenen Unabhingigkeit zu provozieren.

Bis zuletzt blieben auch die geistlichen und die weltlichen Elemente im Charakter des
Stifts erhalten. Noch auf dem Efllinger Reichsgrafentag des Jahres 1804 — mehr als ein Jahr
nach der Sikularisation — gerieten Fiirstenberg und Thurn und Taxis, das nunmehr auch die
Stimme von Buchau fiihrte, um dessen Rang in heftigen Streit. Die Mehrheit des Gremiums
lehnte es ab, Thurn und Taxis den gleichen — nimlich den ersten — Platz zuzuweisen, den das
Stift nur wegen seines geistlichen Rangs eingenommen habe; dieser sei jedoch eine »qualitas
plane personalissima« — eine hochst personliche Eigenschaft — und mit der Abtissin ver-
schwunden 2,

122 Altester »historischer Bericht« ist, soweit ich sehe Birck1us, Tractatus de monasterio Campidonensi
et eius multiplicibus privilegiis, aus dem Jahr 1485, der in einer Sammelhandschrift der Bayerischen
Staatsbibliothek (Clm 22104) vom Anfang des 16. Jahrhunderts iiberliefert ist.

123 HStAS B 373 U 11.

124 HStAS B 373 Bii 4; HHStA Wien RHR Alte Prager Akten S3.

125 So etwa Franz Ludwig Baumann, Die Kemptner Chroniken des ausgehenden 15.Jahrhunderts
(Franz Ludwig Baumann, Forschungen zur oberschwibischen Geschichte, Kempten 1898), S.34; danach
Johann Evangelist Schéttle in seinem Nachlaf im HStAS ] 10 Bii 71.

126 Vgl. Borck (wie Anm. 99) 215.



——

i.bgﬁtw‘

’ -1ﬁ' H‘i."-i' it a-m_‘

NS | i e

jr=pdur
=] e =

e

T e e e

H Attt .

3 ,v‘ih‘-\‘ ‘Qﬁi"?‘ \).J,‘ ..‘;:}iz. L um,L];Qﬁ'ﬁ"si s
: ..,,1 N -:ew"ﬂ'" g -'»""-.u ¢ 5 g
) i n w‘l;?‘l.




PAUL KOPF

Urban Strobele, erster Stadtpfarrer von Buchau,
erwihlter, nichtbestitigter Bischof von Rottenburg
Mit 1 Abbildung

Die grofite geschichtliche Zisur im Leben der Bewohner der Stadt Bad Buchau war die
Aufhebung des Damenstiftes und der Verlust der Privilegien als Reichsstadt!.

Neue weltliche und geistliche Ordnungen mufiten geschaffen werden. Die Umorientierun-
gen von damals wirken sich bis zum heutigen Tage aus. Vor allem was die Beziehungen des
einstigen stiftischen Dorfes Kappel anbelangt, kann diese Zasur und deren Spannungsfeld bis
heute am nachhaltigsten nachgewiesen werden; wurde doch die altehrwiirdige St. Peter- und
Pauls-Kirche ihrer Pfarrechte entledigt und als neue Stadtpfarrkirche die ehemalige Stiftskir-
che bestimmt. Diese Zisur fiihrte einen Reichsfiirsten in die Stadt, dem es erst 1785 gelungen
war, seine ersten Besitzungen in Oberschwaben zu erwerben, den Fiirsten von Thurn und
Taxis?. Die grofle Stunde kam, als Fiirst Karl Anselm? »zur Schadloshaltung fiir die Einkiinfte
der Reichsposten in den an Frankreich abgetretenen Provinzen«* das gefiirstete Damenstift
Buchau nebst der Stadt erhielt. Fiir den nunmehrigen Besitz in Oberschwaben, den noch zu
mehren beabsichtigt war, mufiten entsprechende Organe der Verwaltung eingerichtet werden.
Von 1804 bis 1808 wurde in Buchau fiir kurze Zeit sogar die Taxissche Zentralverwaltung
eingerichtet, wozu ein mafigebender Regierungsbeamter meinte, es sei Stift und Stadt Buchau
wohl zu génnen, »wenn ihnen ein Ersatz des entgehenden Nahrungsstandes (durch Aufhe-
bung des Stifts) durch die Translokation der Regierung zugeht«®. 1806 ging die Taxissche
Oberhoheit Buchaus aber bereits an den wiirttembergischen Staat iiber. Damit wurden dem
Fiirstenhaus wichtige Grundlagen entzogen.

Dem 1803 errichteten Rentamt als Cameralverwaltung wuchs nunmehr eine gréfiere
Bedeutung zu. 1813 wurde sogar das Oberrentamt nach Buchau verlegt. Aufferdem gab es hier
eines der drei fiirstlichen Oberforstimter, unter denen Buchau den ersten Rang einnahm.

Nach der Aufldsung des Stiftes mufite auch die Seelsorge fiir die ehemaligen Bewohner des
Stiftsbezirkes, der Reichsstadt und des stiftischen Dorfes Kappel neu geordnet werden. Am

* Mit Anmerkungen und einigen Anderungen versehener Vortrag bei der Mitgliederversammlung des
Geschichtsvereins der Didzese Rottenburg-Stuttgarte.V. am 19. November 1986 im Groflen Saal des
Kurzentrums der Stadt Buchau am Federsee. — Zu Urban Strobele: Paul Kopr, Gewihlter, nicht
bestitigter Bischof von Rottenburg, in: Lebensbilder aus Schwaben und Franken, Bd. 15, Stuttgart 1983,
203-223.

1 Niheres zur Geschichte in: Johannes Evangelist ScHOTTLE, Geschichte von Stadt und Stift Buchau
samt dem stiftischem Dorfe Kappel, Waldsee 1884 (Repr. mit Erweiterungen Bad Buchau 1977).

2 Franz HErBERHOLD, Das fiirstliche Haus Thurn und Taxis in Oberschwaben. Ein Beitrag zur Besitz-,
Verwaltungs- und Archivgeschichte, in: ZWLG 13, 1954, 264f.

3 Karl Anselm, Fiirst von Thurn und Taxis, geb. 1733 in Frankfurt, 11805 in Regensburg. Karl Anselms
Gemahlin war Augusta Elisabeth, Herzogin von Wiirttemberg (1734-1784).

4 HEereerRHOLD, Das fiirstliche Haus 266.

5 Ebd. 271.



170 PAUL KOPF

1. April 1806 unterzeichnete Fiirst Karl Alexander® im Schlof Trugenhofen bei Neresheim das
Fundations- und Dotationsinstrument der Stadtpfarrei Buchau”. Sie sollte einen Stadtpfarrer
und zwei Kapline haben, was Ignaz Heinrich von Wessenberg?® fiir das Ordinariat Konstanz
am 4. September 1806 bestitigte®.

Das Dorf Kappel durfte den Namen Pfarrdorf weiterfiihren, und die Feier des Gottesdien-
stes an Sonn- und Feiertagen wurde in der St. Peter und Pauls-Kirche festgeschrieben°. Die
kiinftigen Seelsorger hatten neben dem 1816 zum Stadtschultheifien avancierten Biirgermeister
die gewaltige Aufgabe, die Bewohner zu einem Gemeinwesen zusammenzufiihren. Daher
hatte die Besetzung der Stadtpfarrstelle besonderes Gewicht. Die fiirstliche Regierung prisen-
tierte umgehend den ehemaligen Konventualen des ebenfalls Taxissch gewordenen ehemaligen
Primonstratenserklosters Marchtal, Urban Strobele, dessen Lebensspuren nunmehr nachge-
gangen sei, um sein Wirken, das in der Geschichtsschreibung bisher weder Beachtung noch
Wiirdigung erfahren hat, vor dem Vergessenwerden zu bewahren.

Gezeichnet sei der Lebensweg Urban Strébeles in fiinf Abschnitten:

1. Herkunft der Familie Strobele

2. Stadtpfarrer in Buchau und Dekan in Riedlingen

3. Domkapitular in Rottenburg und Wahl zum Bischof

4. Der Kampf um die Bestitigung des gewihlten Bischofs — »Verzicht« auf den Bischofsstuhl
5. Letzte Lebensjahre — Das Bild in der Geschichte.

1. Herkunft der Familie Strobele

In Obermarchtal, unweit von Ehingen/Donau wurde am 16. April 1781 den Klosterbraumei-
sterseheleuten Ferdinand Strobele und Walburga, geborene Rieger, das erste Kind Johann
Georg geboren. Der Ehe entsprossen noch zwei Sohne und die Tochter Theresia, die spiter
nach Ehingen heiratete. Ein Bruder fiel 1812 in Ruflland; der andere verheiratete sich 1813 in
Marchtal 11,

Die Spuren der oberschwibischen Sippe Strobele lassen sich in der Pfarrei Oggelsbeuren
bis 1543 zuriickverfolgen'2. Auch in Rupertshofen ist der Name Strobele schon vor 1600
nachweisbar. Von dort gehen die Wege nach Bischmannshausen bei Uttenweiler, dem
Geburtsort von Ferdinand Strébele, der 1780 in Brauerei und Wirtschaft in Obermarchtal
einheiratete.

Am 31. Dezember 1797 trat der Sohn des Braumeisters, Johann Georg, in das Noviziat des
nahegelegenen Primonstratenserklosters ein. Als Frater Urban erlebte er die letzten Jahre der

6 Karl Alexander, Fiirst von Thurn und Taxis, geb. 22. Februar 1770 in Regensburg, 1805 regierender
Fiirst, 115.Juli 1827 in Schlof Taxis (Trugenhofen).

7 ScHOTTLE 112. In der »Chronik der StadtPfarrey Buchau 1828« von Carl Heim (Stadtpfarrer von
1825-1839) wird im Abschnitt Fundation und Einkommen der Stadtpfarrei als Errichtungsdatum
filschlicherweise 1. September 1806 angegeben (Pfarrarchiv Bad Buchau).

8 Ignaz Heinrich Freiherr von Wessenberg (1774-1860), 18021817 Generalvikar der Dizese Konstanz,
18171827 Kapitularvikar. Zu seiner Person Wolfgang MiLLer, LThK 10, %1965, 1064-1066; DERs., in:
Katholische Theologen Deutschlands im 19. Jahrhundert, hrsg. von Heinrich Fries und Georg Scuwal-
GER, Bd. 1, Miinchen 1975, 189-204.

9 Chronik Pfarrei Buchau 1828, Fundation 3.

10 Chronik Pfarrei Buchau 1828, Entstehung der Stadtpfarrei, letzte Seite.

11 Auszug vom 11. Oktober 1979 aus dem Familienregister der Pfarrei Obermarchtal.

12 Dr.Hermann Strobele, Leutkirch, hat dariiber zahlreiche Forschungen angestellt. Die Stammbiume
jetzt im Besitz von Familie Schilling, Biberach. Vgl. dazu: Hermann Str6BELE, Die Gemeinde Oggels-
beuren mit dem ehemaligen Frauenkloster. Ein kultur-, rechts- und allgemeingeschichtlicher Beitrag zur
Geschichte Oberschwabens, hg. von der Gemeinde Oggelsbeuren/Wiirtt. 1974.



URBAN STROBELE, ERSTER STADTPFARRER VON BUCHAU 171

einst so stolzen Reichsabtei und erhielt in dieser Zeit in der Abtei die Unterweisung in
philosophischen, theologischen und kirchenrechtlichen Studien. Zum Studium an einer Uni-
versitit, vor allem nach Dillingen, wurde seit der Aufhebung des Jesuitenordens 1773 kein
Frater mehr geschickt. Als am 2. Dezember 1802 die Abgesandten des Fiirsten von Thurn und
Taxis die Abtei mit allen Rechten, Besitz und Einkiinften iibernahmen, zihlte der Konvent
34 Kanoniker, drei Laienbriider und vier Kleriker, darunter Urban Strobele, fiir die Prilat
FriedrichIL.* eine einigermaflen angemessene Pension aushandelte. Frater Urban Strobele
sollte 300fl. und nach seiner Priesterweihe 550fl. zur Bestreitung seines Lebensunterhaltes
erhalten, was aber dann nicht durchzusetzen war!4.

Am 18. Dezember 1803 erhielt auf Wunsch des seitherigen Abtes der noch nicht 23jahrige
Frater Urban nach kurz zuvor erfolgter Subdiakon- und Diakonatsweihe und der Absolvie-
rung der vorgeschriebenen Examina durch den Konstanzer Weihbischof Graf von Bissingen '3
die Priesterweihe®. Noch nicht 25 % Jahre alt, trat dieser am 9. Septemberg 1806 sein Amt als
Stadtpfarrer von Buchau am Federsee an'’.

2. Stadtpfarrer in Buchau und Dekan in Riedlingen

Anna Endrich'®, der Buchauer Geschichte kundig, schreibt iiber die damalige Zeit: »Die
Buchauer Bevolkerung, die immer konservativ katholisch gewesen war, ist von dem trostlosen
Geschick >meiner Gnidigen Frau« und ihres Hofes doch sehr erschiittert gewesen und die in
das Stift einziehenden Beamten sind mit Mifitrauen aufgenommen worden...

Die tiefeinschneidende politische Umwilzung in Buchau und die alles aufzehrenden
Kriege haben hier eine grasse Armut hinterlassen, die in dem eh und je schon armen Stidtchen
noch gesteigert wurde« . Da war es schon einen besondere Ehre, wenn Wiirttembergs Konige
von 1807 bis 1817 viermal in Buchau weilten2°, In den Visitationsberichten zeichnet der junge
engagierte Geistliche Urban Strobele seine Gemeinde und seine Titigkeit. Der Rezess des
Katholisch Geistlichen Rates von 1810 nennt unter den Pfarrern des Dekanates, »welche sich
durch eine piinktliche Ordnung in der Ausfilhrung besonders auszeichnen«?, an erster Stelle
Urban Strobele, Stadtpfarrer in Buchau und Schulinspektor des Bezirks.

13 Friedrich Walter, Taufname Franz Anton, geb. 1. November 1763 in Ingstetten, Landkreis Neu-Ulm,
1780 Eintritt in Obermarchtal, ord. 23.September 1787, Abt des Klosters 3.Mai 1802, Pfarrer in
Kirchbierlingen 1803, +28. Mirz 1841 in Kirchbierlingen. Lebensbeschreibung: Dr.]. N.von Vanort,
Ehingen 1841. Ingstetten war der Primonstratenserabtei Roggenburg inkorporiert.

14 Kurze Geschichte von dem Primonstratenserstift Obermarchtal. Von seinem Anfange 1171 bis zu
seiner Auflésung 1802. Zusammengetragen von einem Mitglied dieses Stiftes [Prilat Friedrich WALTER],
Ehingena.d.D. 1835 (Repr. mit Erweiterungen, darunter die Lebensbeschreibung Vanottis iiber Prilat
Friedrich Walter, Bad Buchau 1985) 188-231.

15 Bischof von Konstanz war: Karl Theodor Anton Maria, Freiherr von Dalberg, geb. 8. Febr. 1744 in
Herrnsheim/Worms, 1788 u.a. Koadjutor des Fiirstbischofs Maximilian Christoph von Rodt in
Konstanz, Bischofsweihe 1788, 1800 Bischof von Konstanz, 1802 auch Mainz und Worms, ¥ 10. Februar
1817 in Regensburg. LThK 3, 21959, 125-126.

16 EAF, Protokoll des Geistlichen Rates vom 24. November 1803 (Ha271, 1592f.). — Mitteilung von
Dr. Franz Hundsnurscher am 2. Oktober 1979.

17 Pfarrarchiv Bad Buchau, Directorium Ecclesiae Collegiatae Buchoviensis 1806 und Visitationsbericht
1817, 1.

18 Anna Endrich, geb. 22.September 1899 in Waldméssingen, von 1929-1978 in Bad Buchau,
t14. Novemberg 1982 in Waldmdssingen.

19 Atr::lm Ez;mucu, Die Zunft und ihre Zeit in Buchau am Freien Federsee, Buchau 1960, 71, 79.

20 Ebd. 75f.

21 Pfarrarchiv Bad Buchau, Visitationsrezef 1810, 1.



172 PAUL KOPF

Nach dem Bericht von 1817 zihlt das Pfarrgebiet 1551 Personen, wovon zwei andere
christliche Religionsverwandte (einer reformiert, einer evangelisch) sind. Dazu kommen in der
Stadt Buchau 484 Juden und in der politisch selbstindigen Gemeinde Kappel 95 Juden. Von
den in diesem Jahr geborenen Kindern waren sechs unehelich. Gestorben sind 50 Personen,
darunter 32 unter 14 Jahren. Fiir die Seelsorge standen drei Geistliche zur Verfiigung?.
Trotzdem wurde auch damals iiber Priestermangel geklagt.

Die heutige Gottesdienstordnung trigt in wesentlichen Ziigen noch die der damaligen Zeit.
Angemahnt wurde, »dafl die - der Einrichtung vom Jahr 1806 und der Pfarr Ordnung zuwider
laufende Prozessionen in der Filial Kirche zu Kappel an den Monat-Sonntigen nie hitten
geduldet werden sollen; und angesichts dessen fiir immer abzustellen seien«?,

Diese Beanstandungen zu erledigen, blieb dann allerdings dem Nachfolger Strobeles in
Buchau vorbehalten, und dafiir war er sicher dankbar, denn die Pastoration der Gemeinde war
nicht ganz einfach. Es sollte den neuen Gegebenheiten mit moglichst wenig Spannung
Rechnung getragen werden. Dies betraf vor allem die nunmehrige Filiale Kappel. Abergliubi-
sche Gewohnheiten der damaligen Zeit abzustellen, lag dem modernen Seelsorger sehr am
Herzen. Die Weihen wollte er deshalb auf die im Benedictionale enthaltenen beschrinken.
Auf diesem Gebiet gab es allerlei Ubertreibungen.

Dr. Michel Buck?, der Heimatforscher aus Ertingen, hat in seiner 1865 erschienenen
Broschiire »Medicinischer Volksglauben und Volksaberglauben aus Schwaben«? die Vielfalt
dieser Volksverwurzelung dargestellt, so daf8 es verstindlich wird, wenn Urban Strobele
schreibt: »Seit 12 Jahren habe ich nur einmal ein Schwein benediziert — es war in den ersten
Monaten meiner Anstellung — da der Mann vorher kein verniinftiges Wort héren oder
annehmen wollte, sprach ich meinen Segen und gieng. Seitdem hat Niemand mehr eine
Benediction verlangt«. Mit den Ablissen hielt er es so: »Es werden keine Ablfe verkiindigt.
Ein paar Dezennien gar nichts von der Sache sprechen, mufl beflere Folgen haben, als die
Mitheilung der aufgeklirtesten Grundsitze«””. Ganz im Sinne von Wessenberg spendet
Strobele die Sakramente und Sakramentalien in deutscher Sprache, wenn immer es zu
verantworten ist. Bei Taufe, Trauung und Aussegnung der Wéchnerin erfolgen die Gebete
ganz deutsch. »Bey der KrankenOlung wird blos die Lytaney und ein pafendes Gebet deutsch
vorgesprochen«2,

Das Hindernis einer deutschen Liturgie liegt wahrlich nicht im Volke, meint er in seinem
Bericht?. Besonders schwer tut er sich in Buchau und spiter in Riedlingen mit den
Wallfahrten. Er schreibt: »Die Wallfahrts-Ginge gehen auf den Bufien und nach Stadion, und
wohl auch - wie dief} itzt vieder iiberall so hiufig geschieht nach Einsiedeln. Der Pfarrer lifit
jeden laufen, und erwartet getrost die Zeit, wo des Volkes Andacht nicht mehr an diesem
ahornem geschnitzten Bilde hangen verde; dahin sucht er zu wirken«*. Und Friedhofspro-

22 Pfarrarchiv Bad Buchau, Visitationsbericht 1817, 1 und 4.

23 Pfarrarchiv Bad Buchau, Visitationsrezeff des Katholischen Kirchenrats auf die Visitation 1817. Am
10. Oktober 1819 vom Dekanatamt Riedlingen iibersandt.

24 Michael Richard Buck gen. »Mundartmichels, geb. 20. September 1832 in Ertingen. Herausgeber u.a.
von: »Oberdeutsches Flurnamenbuche, 1880, 1874-1888 Oberamtsarzt in Ehingen/Donau, 118. Septem-
ber 1888 in Ehingen. Lebensbild in: B. WeLsER, Lebensbilder bedeutender Oberschwaben, Ehingen/
Donauo.D., 193-203.

25 1979 Reproduktion nach einem Original aus dem Jahre 1865, Repro und Druck: Ulrich’sche
Buchdruckerei Riedlingen, bearb. von Oberlehrer Bleicher.

26 Pfarrarchiv Bad Buchau, Visitationsbericht 1817, 9.

27 Ebd.

28 Ebd. 10.

29 Ebd.

30 Ebd. 11.



URBAN STROBELE, ERSTER STADTPFARRER VON BUCHAU 173

bleme gab es auch damals schon. Er sei zu klein, »und man sagt, da der ehemalige Kirchhof
mitten im Bezirk des Schlofies aufgehoben worden, sey zur Bedingung gemacht worden, dafl
die damals Stiftische Herrschaft jenen in Cappel miifle vergréflern lassen. Die Einfalung mit
einer Mauer ist sehr schlecht und voll Lécher, itzt mit Brettern nothdiirftig verwahrt«>!.

Zum Schlusse der Buchauer Zeit ein paar Sitze, wie der Pfarrer sich selber darstellt: »Ich
lese die Bibel fleiflig, spreche etwas franzésisch, philosophiere, und theologisiere, und lese,
was mir in die Hinde kommt, ohne mich einem viflenschaftlichen Fache ausschliefilich zu
vidmen. Im Drucke ist — aufler einem unbedeutenden Aufsatze in dem Pastoralarchiv3? —
nichts als eine Abhandlung iiber Ehe-, und Ehescheidung in der Jahresschrift fiir Theologie
und Kirchenrecht? erschienen; seither habe ich einen Katechismus Entwurf bearbeitet«3*.

Ein besonderes Lob zollt Strébele der damals eingefiihrten Lesegesellschaft, fiir die er im
Kapitel verantwortlich zeichnet und deren »Cirkulation im besten Gange«?* ist. Erwihnt sei
auch der Privatunterricht des Pfarrers in lateinischer und franzésischer Sprache.

1818 wird die Riedlinger Stadtpfarr- und Dekanenstelle frei. Dem in schulischen Fragén
und im Umgang mit Geistlichen bewanderten Urban Strébele wird die im koniglichen
Patronat stehende Stelle iibertragen und bedeutete den Abschied von seiner Gemeinde
Buchau, die er in dieser Zeit so zeichnete: »Das obrigheitliche Ansehen war ohne Kraft; jeder
that was, und wie es ihm gut diinkte; dadurch bildete sich ein gewisser Geist der Ordnungslo-
sigkeit — Hinzu kam eine Armuth, die kaum ein Beyspiel hat. Noch vor einigen dreiflig Jahren
waren wenige Biirger, die mehr Grundeigentum hatten, als ein paar Krautlinder; alles war
unter Wafler, was seitdem durch Seefillung, und Kultur gewonnen worden — Dazumal war
defhalb auch der grofite Theil der Biirger ganz unbeschiftigt; Weiber und Kinder bettelten.
Die Minner, da nicht die geringste Gewerbsamkeit herrschte, spielten Kegel — Es ist
begreiflich, wie dadurch aller Sinn fiir etwas Hoheres niedergedriickt bleiben, und sich
dagegen ein Geist der Liederlichkeit erheben mufite. Vieles hat sich auch Hierinn zum
Beferen geindert, und immerhin so entwickelt sich der belere Sinn; namentlich fiir 6ffentli-
chen Unterricht« %,

Diesen Kurs steuerte Strobele auch als Dekan von Riedlingen, einer Stadt, die 1806 von
Habsburg-Osterreich an Wiirttemberg iiberging und 1703 Katholiken und 19 Protestanten
zihlte. Zwei Kapline und ein Vikar standen dem Dekan zur Seite?’, der in diesen Jahren seine
ersten grofieren historischen Arbeiten veréffentlichte, darunter eine Stiftungsgeschichte von
Buchau*® und eine Abhandlung iiber den Bussen®.

Auch bearbeitete er den grofiten Teil der 1827 erschienenen Oberamtsbeschreibung
Riedlingen. 1826 entdeckte der Dekan die Reste einer alten Romerstrafe zwischen Luppenho-

31 Ebd. 12f.

32 Archiv fiir die Pastoralkonferenzen in den Landkapiteln des Bisthums Konstanz, Meersburg
1804-1827 (Hauptverantwortlicher: Ignaz Freiherr von Wessenberg). Bericht Strébeles iiber die Konfe-
renz in der Regiunkel Buchau 1815, Bd. 1, 112-118.

33 Jahresschrift fiir Theologie und Kirchenrecht der Katholiken, Ulm 1806-1830, 6 Bande (Hauptverant-
wortlicher: Benedikt Maria Werkmeister). Strobele in Bd.5 (1822) 3.Heft, 2. Abschnitt, 486-546 als
Mitautor des Artikels »Ueber Freyheit oder Knechtthum im Katholicismus« angefiihrt.

34 Visitationsbericht 1817, 17.

35 Ebd. 17.

36 Ebd. 21f,

37 Pfarrarchiv Riedlingen, Visitationsbericht 1826, 1f.

38 Verbffentlicht in: Wiirttembergische Jahrbiicher 1824, 388-410. Nach dem Visitationsbericht 1817
arbeitete Strobele schon linger an einer Buchauer Chronik (Bericht 1817, 15).

39 Veroffentlicht in: Wiirttembergische Jahrbiicher 1826, 44-69.



174 PAUL KOPF

fen und Reutlingendorf*. Neben der Grundseelsorge war Strobele in seiner Riedlinger Zeit
mit der Bearbeitung eines Katechismus, dem Bibelstudium, dem Entwurf von Vorbereitungs-
texten fiir Beichte und Kommunion, aber auch fiir die Elementarschule vollauf beschiftigt.
Ein von ihm verfafites Gesangbuch kam bei der ortsansissigen Ulrich’schen Buchdruckerei
heraus. Fiir dieses Werk erntete er im Visitationsbericht von 1827 das besondere Lob des
Katholischen Kirchenrates, der auf die Forderung des deutschen Kirchengesangs besonders
hinwies*.

Als 1828 die Erstbesetzung des neuerrichteten Bischoflichen Stuhles von Rottenburg
zwischen Staat und Kirche ausgehandelt war, wurden Bischof und Domkapitel in ihr Amt
eingesetzt. Mit einem feierlichen Schreiben vom 30. Mirz 1828 berief Bischof Keller Urban
Strobele zum 6. Domkapitular. Der erfahrene Seelsorger sollte zudem Dom- und Stadtpfarrer,
sowie Stadtdekan von Rottenburg werden*2,

3. Domkapitular in Rottenburg und Wahl zum Bischof

Strobeles Tatigkeit als Domkapitular war in vielem durch seine bisherigen Seelsorgeimter
vorgegeben. Im Rat des Bischofs fand er alsbald engeren Kontakt zu Domdekan Ignaz von
Jaumann*, der Strobele in einem Brief an Wessenberg einen »Mann von vielen Kenntnissen,
von Gemiit, religioser Gesinnung und Mifligung«* bezeichnet. 1835 bereits bat Strébele den
Bischof krankheitshalber um Entbindung von seinen Seelsorgeimtern, iibernahm das Stadtde-
kanat jedoch wiederum von 1840 bis 1848 nach dem Tod seines Nachfolgers und Landsman-
nes Josef Schonweiler** aus Neufra bei Riedlingen*. Daneben wurde er im Bischéflichen
Ordinariat vor allem mit der Bearbeitung eines neuen Gesangbuchs und einer zeitgemifien
Gottesdienstordnung beauftragt. 1831 erschien in Augsburg eine anonyme Schrift »Send-
schreiben an das katholische Landvolk Wiirttembergs aus Veranlassung der bevorstehenden
Wahl der Abgeordneten zum nichsten Landtag«*. Die Schrift war ein einziger scharfer
Angriff auf den Katholischen Kirchenrat als einer Hochburg der Aufklirung und namentlich
des Staatskirchentums. Darauf erfolgte eine Erwiderung aus der Feder des katholischen

40 Uber Leben und Sitten 58f., Romerstrafie 21; 1923 erschien die Zweite Bearbeitung der Beschreibung
des Oberamts Riedlingen. Verweis auf historische Verdienste Strobeles 280f.

41 Rezefl vom 7. Mai 1827.

42 Bischofliche Kanzlei Rottenburg, Personalakten Urban Stribele (4 Seiten).

43 Ignaz Jaumann, geb. 26.Januar 1778 in Wallerstein/Ries, ord. 13.Mai 1801 Augsburg, Vikar in
Marktoffingen, 1803 Schlofkaplan beim Fiirsten von Ottingen-Spielberg in Schwendi, 1805 Pfarrer in
Grofischathausen, 1814-11828 Stadtpfarrer in Rottenburg. Wihrend dieser Zeit ins Generalvikariat
berufen, 18181821 Sachverstindiger bei den Verhandlungen der Oberrheinischen Kirchenprovinz in
Frankfurt, 1825-1851 Vertreter des Domkapitels im Landtag, 1828 Domdekan, 18451848 Kapitularvikar,
112. Januar 1862 in Rottenburg. Niheres in: August Hacen, Die Kirchliche Aufklirung in der Diézese
Rottenburg, Stuttgart 1953, 336-402.

44 Hagcen, Aufklirung 378, Anm. 122.

45 Joseph Schonweiler, geb. 21. August 1790 in Neufra, ord. 17. Dezember 1814, Repetent am Priesterse-
minar in Ellwangen 1815 und seit 1817 in Tiibingen, 1819 Pfarrer in Emerfeld, 1824 Konviktsdirektor und
Stadtpfarrer in Tiibingen, 1836 Domkapitular (Stadtdekan, Dom- und Stadtpfarrer), t15. April 1840 in
Rottenburg.

46 Bischofliche Kanzlei Rottenburg, Personalakten Urban Strobele.

47 Verfasser waren die Abgeordneten August Freiherr von Hornstein und Andreas Wiest. HAGEN,
Aufklirung 292. Uber von Hornstein Naheres in: Joachim K&HLER, Ernst Zander und die ultramontane
Bewegung in Wiirttemberg, in: RJKG 1, 1982, 222 Anm. 9.



URBAN STROBELE, ERSTER STADTPFARRER VON BUCHAU 175

Theologen und Professors in Rottweil, Benedikt Alois Pflanz*8, Er verteidigte den Kirchenrat,
griff dafiir aber das Bischéfliche Ordinariat in Rottenburg hart an, das er der Untitigkeit
beschuldigte*. Diese Auseinandersetzung veranlaflite Strobele, sich mit der Schrift »Erwide-
rung auf das Sendschreiben an das katholische Landvolk Wiirttembergs und auf die Antwort
einiger Katholiken hierauf«®, die 1832 in Tiibingen erschien, in den Streit einzumischen.
Ruhig und gemifigt, wie es seine Art war, setzte er sich darin mit dem Problem der
Beziehungen zwischen Staat und Kirche auseinander. Dabei schwebten ihm als Ziel die freie
Bewegung beider Gewalten, der weltlichen wie der kirchlichen, jede auf ihrem Gebiet und ein
friedliches Zusammenarbeiten vor. Mit dieser Stellungnahme gab Strobele nicht nur seine
eigene Auffassung wieder, sondern auch die des Bischéflichen Ordinariats. Er versuchte
zugleich der Dibzese einen Dienst zu erweisen, in der die Meinung vorherrschte, die
landesherrlichen Verordnungen wiirden die Kirche viel zu sehr an den Staat binden und
Bischof Keller sei in dieser Beziehung zu nachgiebig.

Als im sogenannten Mischehenstreit die Wogen zwischen Staat und Kirche in Wiirttem-
berg auf dem Héhepunkt angelangt waren, erschien aus der Feder von Urban Strébele
(allerdings anonym) die Schrift: »Vorschlag zur Verstindigung in Sachen der gemischten Ehen
mit besonderer Riicksicht auf Wiirttemberge, Stuttgart 184251,

Bereits im Dezember 1841 hatte Domdekan Jaumann Minister Schlayer®? das Manuskript
von Strobeles Broschiire iibersandt, der Jaumann umgehend bat, fiir deren baldige Veroffentli-
chung besorgt zu sein und dabei bemerkte: »Es wire sehr erwiinscht, wenn sie gerade in
diesem Moment ins Publikum kime. Es kann dieses ja anonym geschehen«*’. Zugleich
forderte er ihn auf, seinen Kollegen in diesem Sinn zu beeinflussen.

Es iiberrascht nicht, daf sich Strébele mit seiner in staatskirchlichem Geist geschriebenen
Broschiire die Gegnerschaft der Ultramontanen zuzog.

Durch die Zuspitzung der Gegensitze zwischen den Vertretern des Staatskirchentums und
den Ultramontanen > mit ihrer Forderung nach mehr Freiheit fiir die Kirche und eine engere
Bindung an den Papst entstand nicht nur in Wiirttemberg eine tiefe Kluft, die durch Kirche
und Klerus ging und zu einer immer stirkeren Polarisierung fiihrte. Dabei zeichnete sich um
1840 ein deutlicher Meinungsumschwung zugunsten der Ultramontanen ab, wihrend die
»Staatskirchler und Aufklirere, als einer iiberlebten Epoche angehérig, immer mehr in den
Hintergrund traten. Dabei wurde den ersteren die papstliche Nuntiatur in Miinchen, aber
auch das Papsttum selbst zur guten Stiitze, das sich in einem steten Aufschwung befand, sich
seiner moralischen Kraft bewufit wurde und nicht mehr linger bereit war, »unkirchliche

48 Benedikt Alois Pflanz, geb. 25. Nobember 1797 in Espachweiler/Neuler, ord. 1820, 1826 Professor
am Gymnasium Rottweil, 1831-1838 Mitglied der wiirttembergischen Abgeordnetenkammer, 1836
Pfarrer in Moosheim, 1843 Pfarrer in Schérzingen, 1830-1844 Herausgeber der »Freymiithigen Blitter«,
+23. November 1847 in Schérzingen. Niheres in: Hacen, Aufklirung 279-335.

49 Der Titel lautete: »Antwort einiger Katholiken in Wiirttemberg auf das von einem Ungenannten
(Augsburg bei Kollmann 1831) an sie gerichtete Sendschreiben«. Hacen, Aufklirung 292.

50 Hagcen, Aufklirung 294.

51 August HAGEN, Geschichte der Didzese Rottenburg, Stuttgart 1956, Bd.1, 525. Zum Problem
Mischehenstreit: August Hacen, Der Mischehenstreit in Wiirttemberg (1837-1855), Paderborn 1931.
52 Johannes Schlayer (1792-1860) war seit 1826 Landtagsabgeordneter des Wahlkreises Tiibingen. Von
1839-1848 und 1849-1850 war er Minister des Innern und des Kirchen- und Schulwesens in Wiirttemberg
(Eugen ScuNEIDER: ADB 31, 1980, 348ff.).

53 HStA Stuttgart Q1/3 Bii 14 (Nachlafl Ignaz von Jaumann, Handakten).

54 Zum Verstindnis des Begriffs: KOHLER, Ernst Zander 211-215. — Hubert WoLF, Johann Baptist von
Keller (1774-1845). Das Bild eines Bischofs im Spannungsfeld von Staat und Kirche, von Aufklirung und
Orthodoxie, in: RJKG 3, 1984, 213, Anm.1 und Rudolf ReinHArDT, Tiibinger Theologen und ihre
Theologie (Contubernium Bd. 16), Tiibingen 1977, 1-42.



176 PAUL KOPF

Verhiltnisse« zu dulden, wie sie in Wiirttemberg angeblich herrschten. Dies zeigte auch die
durch den Tod von Bischof Keller am 17. Oktober 1845 notwendig gewordene Bischofswahl,
aus der am 8. Januar 1846 Urban Strobele als Gewihlter hervorging.

4. Der Kampf um die Bestatigung des gewahlten Bischofs — »Verzicht« auf den Bischofsstubl

Die Aufnahme des Wahlergebnisses war, wie nicht anders zu erwarten, zwiespiltig. Der
regierungsfreundliche Schwibische Merkur berichtete am 10. Januar: »Die Verkiindigung der
eben vollendeten Bischofswahl wurde von dem in gespannter Erwartung harrenden zahlrei-
chen Publikum um so freudiger aufgenommen, als sich der Gewihlte schon lingst die
Achtung und Liebe aller Stinde erworben hat«%. Und einen Tag spiter: »Sein Charakter,
seine Kenntnisse und seine langjihrigen Erfahrungen machten ihn zum Mann des Vertrauens
bei Sr. Majestit dem Konig und seinen Kollegen. Nur die duflerste Linke des Ultramontanis-
mus ist vielleicht nicht so sehr erfreut iiber dieses Ergebnis der Wahl; Rom aber wird keinen
Grund haben, sie zu beanstanden und so leben wir denn der Hoffnung, bis Pfingsten wieder
einen Oberhirten zu haben, der die concordiam inter sacerdotium et imperium auf richtige,
solide Grundlagen stellt und mit Weisheit handhabt«36.

Der demokratische Beobachter schrieb dagegen am 11. Januar, die junge, dem Ultramonta-
nismus anhingende Geistlichkeit habe das Wahlergebnis mit warem Ingrimm aufgenom-
men®’. Auch iiber das Echo im Dom zu Rottenburg nach Bekanntgabe des Wahlergebnisses
berichtete die Presse je nach ihrer Einstellung®: Ein Blatt wufte zu berichten, laut Professor
Hefeles*® Brief an den Nuntius in Miinchen habe sofort nach Bekanntgabe der Wahl ein
Grofiteil der Kirchenbesucher offensichtlich aus Enttiuschung iiber den Wahlausgang das
Gotteshaus verlassen und beim Te Deum habe fast niemand gesungen®.

Wie die Akten des Vatikanischen Archivs in den Bestinden der Nuntiatur Miinchen®! und
des Staatssekretariat®? sowie der Nachlafl von Ignaz Jaumann im Hauptstaatsarchiv Stuttgart
ausweisen ®, gingen den romischen Stellen nunmehr umfangreiche Informationen verschiede-
ner Kreise zu. Nach diesen Quellen zeichnet sich das Bild so ab: Uber die Miinchner
Nuntiatur ging das Wahlprotokoll an Kardinalstaatssekretir Lambruschini® nach Rom. Dort
wurde der wiirttembergische Konsul Karl von Kolb sogleich vorstellig. Bereits am 15. Februar

55 Schwibischer Merkur, 10. Januar 1846 Nr.9, 37.

56 Ebd. 11.]Januar 1846 Nr. 10, 41.

57 Demokratischer Beobachter 11.Januar 1846, Nr.9.

58 August Hagen, Die Rottenburger Bischofswahl vom Jahre 1846 (Kirchenrechtliche Abhandlungen
Heft 117/118 = Festschrift Ulrich Stutz), Stuttgart 1938, 340.

59 Carl Joseph Hefele, geb. 16. Mirz 1809 in Unterkochen, ord. 14. August 1833, 1834 Repetent in
Tiibingen, 1836 Privatdozent, 1837 auflerordentlicher und 1840 ordentlicher Professor fiir Kirchenge-
schichte an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit Tiibingen, 1842-1845 Mitglied der
Kammer der Abgeordneten, 1869 Bischof von Rottenburg, 1 5. Juni 1893 in Rottenburg. — NEHER 1894,
49f. - NDB 8, 199-200. — Fries-ScHWAIGER, Theologen, Bd. 2, 163-211.

60 Vankamschcs Geheimarchiv Rom, Archivio della Nunziatura di Monaco 74, Brief von Hefele iiber
Strobele liegt italienisch mit der Uberschrift vor: Sopra I'elezione del nuovo Vescovo di Rottenburgo.
Estratta d’una letera del Sgr. Hefele. Bericht iiber Verhalten des Volkes Blatt4 (insgesamt 11 Blitter).

61 Weitere Vorginge: Arch. Nunz. Monaco 53. »Dispacci di. S. E* Monsignor Carlo Luigi Morichini
Archivescovo di Nisibi e Nunzio Apostolico Presso la Real Corte di Baviera. Dal 27. Giugno 1845 fino al
31 Decembre 1846«. Bl. 503-534, 573-575, 673-674, 701-702.

62 ASV, Segretaria di Stato 1846, rubr. 12, anno 1847, rubr. 12, fasc. 1 p. 177-207.

63 HStA Stgt. Q1/3 Bii 14 (wie Anm.53).

64 Luigi Lambruschini (1776-1854), 1827 Nuntius in Paris, 1831 Prifekt der Studienkongregation und
Kardinal, 18361846 Staatssekretir. LThK 6, 1961, 761.



URBAN STROBELE, ERSTER STADTPFARRER VON BUCHAU 177

sprach Minister Schlayer in einem Schreiben an Kapitularvikar Jaumann von ungiinstigen
Nachrichten seines Gewahrsmannes aus Rom. Man wende dort ein, die Wahl verstofle gegen
die getroffenen Vereinbarungen. Gegen die Sitten des Herrn Strébele wisse man nichts
einzuwenden, dagegen werde er als »schlechter Katholik« bezeichnet. Seine Schrift iiber die
Mischehe enthalte ganz unkatholische Grundsitze, sein Gesangbuch bringe den Plan zu einer
deutschen Messe und seine Leichenrede auf Bischof Keller zeige, dafl er dessen Treue und
Anniherung an Rom mifibillige. Man spreche auch noch von einer weiteren Schrift Strébeles,
deren Titel aber noch nicht bekannt sei. Wahrscheinlich werde die Kurie die Wahl kassieren®®,

Aber noch Anfang April 1846 glaubte Minister Schlayer an eine Bestitigung des Gewihl-
ten. Am 4. April schreibt er an Jaumann: »Ich sehe es immer noch fiir méglich an, daf} noch
das Gegentheil von dem geschieht, was uns Kolb angekiindigt hat«%. Am 18. April teilte er
weitere Neuigkeiten seines Gewihrsmannes aus Rom mit. Danach wollte der Kardinalstaats-
sekretir die Verantwortung fiir die Entscheidung nicht allein auf sich nehmen. Er habe deshalb
eine aus sechs namentlich genannten Kardinilen und ihm bestehende Kommission berufen,
welche die anfangs April in Rom eingetroffenen Schriften Strobeles priifen und dann entschei-
den solle, ob die Wahl wegen eines Formfehlers verworfen werde. Bei einer Beanstandung
seiner Schriften, so meinte Schlayer, sollte Strobele iiber ihren Inhalt eine Erklirung abgeben
und sich um der Ruhe und des Friedens in der Dibzese willen entschuldigen sowie die
gebiihrende Anhinglichkeit an den Heiligen Stuhl zum Ausdruck bringen. Auch wire es gut,
wenn er von sich aus eine solche Erklirung einsenden wiirde. Der Minister beauftragte
Jaumann, Strobele davon in Kenntnis zu setzen und weitere Maflnahmen mit thm zu
beraten®’.

Am 1. Juni 1846 starb Papst Gregor XVI.% Wenige Tage zuvor hatte Konsul Kolb bei der
romischen Kongregation Erliuterungen Strobeles zu seinen Schriften abgegeben, die nach
seiner Ansicht gut aufgenommen und angeblich der Nuntiatur in Miinchen mitgeteilt worden
waren. Schlayer war daher der Ansicht, es wire gut, wenn man nun in Miinchen unaufdring-
lich nachstoflen wiirde®’.

Bereits am 7. Mirz hatte der Konstanzer Bistumsverweser Wessenberg Jaumann mitgeteilt,
man munkle von ungiinstigen Berichten iiber Strobele, die die wiirttembergischen Ultramon-
tanen nach Rom gesandt hitten. Es sei jedenfalls hochst auffillig, dal man jetzt gegen den
Gewihlten allerlei vorbringe, wovon zuvor nie die Rede war”™. Wessenberg hatte recht:
Unmittelbar nach dem Ableben von Bischof Keller hatten sich die Professoren der Katholisch-
theologischen Fakultit in Tiibingen iiber die Nuntiatur Miinchen an den Heiligen Stuhl
gewandt, um schon eine Wahl von Domdekan Jaumann zum Kapiturlarvikar zu verhindern”.
Die Wahl Strobeles war dann fiir Professor Carl Josef Hefele der Anlafl gewesen, der
Nuntiatur einen ausfiihrlichen Bericht iiber ihn zu senden, in dem er Leben und Werk des
Gewihlten in sieben Punkten einer vernichtenden Kritik unterzog’. Mit dieser sehr einseiti-

65 HStA Stgt., Q 1/3 Bii 14. Leichenrede Strobeles in: Gedichtniff-Reden auf den Hintritt des Hochwriir-
digsten Herrn Bischofs von Rottenburg Johann Baptist v. Keller, 9-17, Rottenburg 1845.

66 HStA Stgt., Q1/3 Bii 14.

67 Ebd.

68 Bartolomeo Cappellari, geb. 1765, 1873 Kamaldulenser, ord. 1787, 1807 Abt von San Gregorio, 1823
Ordensgeneral, 1826 Kardinal und Prifekt der Propaganda, 1831 zum Papst gewdhlt (Gregor XVI.).
LThK 4, 21960, 1190-1192.

69 HE:IA Stgt., Q1/3 Bii 14 (Bericht vom 30. Mai an Schlayer, Brief an Jaunmann vom 13. Juni 1846).
70 Ebd.

71 ASV, Segr. di Stato 1847, rubr. 12, fasc. 1 (Bericht am 14. November 1845 durch den Nuntius an den
Kardinalstaatssekretir mit Begleitschreiben iibersandt).

72 Vgl. Anm. 60.



178 PAUL KOPF

gen, teilweise auf Verdichtigungen gestiitzten Stellungnahme, gingen der Kurie die entschei-
denden Argumente fiir die Behandlung des Falles zu.

Die Ultramontanen konnten mit dem Ergebnis ihrer Bemiihungen zufrieden sein. Ende
November 1846 traf bei Kapitularvikar Jaumann ein Schreiben des Miinchener Nuntius ein, in
dem wegen des angeblich unvollstindigen Berichts des Domkapitels an den Heiligen Stuhl
schwere Vorwiirfe gegen dieses erhoben wurden”. Schon Tage zuvor hatte Kénig Wil-
helmI.7 ein Schreiben des neuen Papstes PiusIX.”s erhalten, in dem das Vorgehen der
Regierung bei der Rottenburger Wahl miflbilligt wurde’. Es waren Berichte iiber das
Favorisieren und Streichen einzelner Kandidaten von der Liste nach Rom gedrungen.

Wochen spiter kam dann die entscheidende Stellungnahme der Kurie in Stuttgart an: die
Bischofswahl vom 8. Januar 1846 wurde darin endgiiltig verworfen. Als Grund dafiir wurden
Unregelmifligkeiten beim Wahlverfahren und Mangel der kanonischen Eigenschaften des
Gewihlten angegeben. Das Recht einer zweiten Wahl wurde dem Domkapitel abgesprochen
und entzogen. Der kiinftige Bischof sollte nur noch aus einer Dreierliste gewihlt werden?”.

Eine Revision dieser Entscheidung mit allen zu Gebote stehenden Mitteln herbeizufiihren,
war in den folgenden Monaten das Ziel der wiirttembergischen Regierung wie auch des
Domkapitels. Die Regierung billigte dem Heiligen Stuhl zwar das Recht zu, iiber die
vorgeschriebenen Eigenschaften und die Rechtgliubigkeit des Gewihlten zu befinden, for-
derte andererseits aber, Strébele solle iiber die gegen ihn geduflerten Vorbehalte gehort
werden. Auf jeden Fall war man entschlossen, die Bestimmungen der Diézesanverfassung voll
auszuschopfen und nicht schon bei der ersten Bewihrungsprobe entwerten zu lassen.

Die Bemiihungen waren nicht vergebens. Jede Seite tat ihr moglichstes, die inzwischen
leidig gewordene Bischofsfrage zu kliren. Doch erst Anfang 1847 reagierte die Kurie mit einer
Antwort auf die Stellungnahme der Regierung. Der Papst bestand darin zwar auf der
Verwerfung Strobeles, gestand aber nunmehr eine Neuwahl zu’®. Der Regierung blieb nicht
viel anderes iibrig, als darauf einzugehen, was bedeutete, dafl sie Strébele fallen lassen mufite.
Um diese Entwicklung nicht zu gefihrden, nahm Minister Schlayer erneut brieflichen Kontakt
mit Domdekan Jaumann auf und veranlafite, daff Urban Strébele am 8. April auf seine aus der
Wahl erworbenen Rechte verzichtete. Eine Woche danach schreibt Schlayer an Kapitularvikar
Jaumann: »An und fiir sich wiirde es sehr bedenklich seyn, die durch specielle Motion nicht
ausdriicklich begriindete Verwerfung der stattgehabten Wahl schlechthin sich gefallen zu
lassen, denn auf diese Weise kdnnte auch in kiinftigen Fillen die Curie es sich leicht machen,
richtig vorgenommen und auf eine befihigte Person gefallene Wahlen, wenn ihr die letzte
nicht ganz genehm ist, wirkungslos zu machen. Im vorliegenden Fall tritt dieses Bedenken nur
dadurch in den Hintergrund, dafl der Gewihlte auf die Wahl verzichtet hat und es daher fiir
eine Remonstration gegen die unmotivierte Verwerfung an dem unmittelbaren praktischen
Interesse fehlen wiirde. Gleichwohl ist bei der nunmehrigen weiteren Procedur darauf der
Bedacht zu nehmen, dafl nicht sowohl die pipstliche Verwerfung, als vielmehr die Verzichter-

73 Hacen, Bischofswahl 1846, 341.

74 WilhelmI., Kénig von Wiirttemberg (1781-1854). ADB43, 209-213. Otto Heinrich Evias, in:
900 Jahre Haus Wiirttemberg, hg. von Robert UHLAND, Stuttgart 1984, 306-327.

75 Graf Giovanni Maria Mastai-Ferretti, geb. 1792, ord. 1819, 1827 Erzbischof von Spoleto, 1832
Bischof von Imola, 1840 Kardinal, 1846 als Gegenkandidat von Lambruschini (vgl. Anm. 64) zum Papst
gewihlt. Als PiusIX. starb er am 7. Februar 1878. LThK 8, 21963, 536-538. Zum Kardinalstaatssekretir
berief PiusIX. Kardinal Gizzi (1787-1849), ebenfalls Favorit beim Konklave 1846, Handbuch der
Kirchengeschichte, Bd. 6/1, Freiburg 1971, 478-480.

76 Hacen, Bischofswahl 1846, 342.

77 Ebd. 343.

78 Ebd. 360.



URBAN STROBELE, ERSTER STADTPFARRER VON BUCHAU 179







URBAN STROBELE, ERSTER STADTPFARRER VON BUCHAU 181

klirung des Gewihlten als Grund fiir die Erneuerung des Wahlverfahrens vorangestellt und
hiedurch indirect gegen die — nach den officiellen Acten — unmotivierte Verwerfung Verwah-
rung eingelegt wird«”>.

Nachdem iiber die Verzichterklirung Strobeles ein scheinbarer Ausweg gefunden war,
wurde der Weg fiir eine Neuwahl frei. Am 14.Juni 1847 wurde Josef Lipp aus Ehingen zum
neuen Bischof gewihlt.

5. Letzte Lebensjahre — Das Bild in der Geschichte

Gedemiitigt ging Urban Strobele aus der verlorenen Schlacht mit den Ultramontanen hervor,
obwohl seine friedlich-pragmatische Haltung zur Losung des Falles nicht wenig beigetragen
hatte. Um dariiber Gras wachsen zu lassen, wurde der schon seit Jahren Krinkelnde nur noch
selten erwihnt. Es wurde immer einsamer um ihn. Seine Rolle war ausgespielt, und die Werke,
an denen er mitgearbeitet oder die er zu verantworten gehabt hatte, fielen wihrend der
Amtszeit des zweiten Rottenburger Bischofs einer dtzenden Kritik anheim. Sein Gesangbuch
erschien zwar noch in verschiedenen Auflagen, es jedoch verpflichtend in der Dibzese
einzufiihren, mifllang. Die von Strébele wesentlich mitgetragene Gottesdienstordnung war als
zu liberal abqualifiziert, und die gegen ihn vorgebrachten Verdichtigungen blieben haften.

Fiinf Jahre nach seinem Goldenen Priesterjubilium, zwei Jahre vor seinem Freund
Wessenberg und vier Jahre vor dem Gefihrten Jaumann verstarb Urban Strobele am
21. Februar 1858 in Rottenburg an einem Unterleibsleiden. Jahrelang war er von Magenbe-
schwerden, anhaltendem Husten und Heiserkeit geplagt worden. Auf dem Siilchenfriedhof
bei Rottenburg fand am 24.Februar morgens um 8 Uhr seine Beisetzung statt. In einem
Beileidsschreiben an den Bischof von Rottenburg vom 23.Februar stellte der Prisident des
Kéniglich-Katholischen Kirchenrates, Freiherr von Linden®, dem Verewigten als Pfarrer,
Schulinspektor, Dekan und Mitglied des Domkapitels das Zeugnis eines sehr gewissenhaften,
kenntnisreichen und titigen Mannes aus, an dem Kirche und Staat einen in jeder Beziehung
wiirdigen Diener verloren hitten. Die gleichen Worte hatte bereits tags zuvor Bischof Lipp
gebraucht, um dem Katholischen Kirchenrat den Tod von Urban Strobele anzuzeigen®'.

Leben und Werk gingen in der Geschichte unter. Geblieben ist der Ruf, der ihm im Kampf
um die Bestitigung als Bischof angelastet wurde. Seine ultramontanen Gegner hatten dadurch
einen doppelten Sieg errungen.

1978 feierte die Didzese Rottenburg ihr 150jhriges Jubildum. Bei der Vorbereitung der
vom Katholischen Dekanat und Staatsarchiv Ludwigsburg erstellten Ausstellung »150 Jahre
Dibdzese Rottenburg — Ausgewihlte Dokumente«® stief} ich auf seinen Namen und die Spuren
seines Lebens, denen ich seitdem nachgegangen bin, um das Bild eines Landsmannes nicht aus
der Sicht einer gehissigen Anklageschrift zu zeichnen, sondern aus den erfaflbaren Daten
seines Lebens und dem gebiihrenden Abstand der Geschichte.

Weder seine Heimat Obermarchtal noch die Stadt Bad Buchau, Orte seines ersten
seelsorglichen Wirkens, haben den mit dem Komturkreuz des Ordens der Wiirttembergischen

79 HStA Stgt. Q1/3 Bii 14 (Schreiben vom 15. April 1847).

80 Joseph von Linden, 18041895, Lebensbild von Wilhelm Freiherr voN KOENIG-WARTHAUSEN, in:
Lebensbilder aus Schwaben und Franken IX, Stuttgart 1963, 218-276.

81 Bischofliche Kanzlei Rottenburg, Personalakten Urban Strobele.

82 Zu der in Ludwigsburg, Rottenburg, Biberach, Ulm und Ellwangen gezeigten Ausstellung erschien
ein Katalog (131Seiten), hg. und bearb. von Alois SeiLer und Paul Kopr, mit einem Abriff der
Dibzesangeschichte (Paul Kopf, 11-37).



182 PAUL KOPF

Krone Ausgezeichneten bisher gewiirdigt, sondern den »Aufklirer und Staatskirchler« eben-
falls in Vergessenheit geraten lassen®.

Ich wiirde mich freuen, wenn an beiden Orten, in absehbarer Zeit, in unmittelbarer Nihe
der Stitten seines Wirkens eine Strafle oder ein Platz nach Urban von Strébele, den vom
wiirttembergischen Konig personlich Geadelten, benannt wiirde. Es wire damit sicher keine
historische Fehlleistung verbunden.

83 Es schien lange Zeit, als ob auch kein Bildnis von Urban Strobele iiberliefert sei. Langwierige
Nachforschungen des Verfassers und von Erwin Strobele, Rupertshofen, waren nach Jahren erfolgreich.
Eine Verwandte Strobeles in Biberach besaf} ein Bild, das als Portrit Urban Strobeles identifiziert werden
konnte.



PAUL KOPF

Pater Anselm Schott (1843-1896) — Leben und Wirken'

Die liturgische Bewegung des 20. Jahrhunderts ist eng mit dem Namen »Schott« verbunden.
Vor allem der Jugendbewegung wurde das Meflbuch des Benediktinerpaters, »Schott«
genannt, zum treuen Begleiter. 1928 wurde der Name nach Warenzeichenrecht gesetzlich
geschiitzt. 1982 folgte die Erneuerung des Schutzrechts?.

In den kirchlichen Ausbildungsstitten vor und nach dem 2. Weltkrieg wurde der »Schott«
bei der Vorbereitung der Liturgie zum unentbehrlichen Helfer. Als ich am 5. Mai 1946 in das
Bischofliche Konvikt Ehingen/Donau eintrat, sollte auch ein »Schott« mitgebracht werden. In
unserer lindlichen Pfarrgemeinde gab es jedoch dieses VolksmeBbuch noch nicht. Die
Beschaffung mufite auf die damals nur mégliche Weise erfolgen. Meine Eltern schickten mich
mit der damaligen »Wihrunge, Eier und Rauchfleisch, in das nahegelegene Stidtchen Buchau.
Noch heute sehe ich den Blick des Ladenbesitzers, dessen Sohn wenige Jahre zuvor Primiz
gefeiert hatte, auf mich verstindnisvoll gerichtet. Dann tat er den Griff unter den Ladentisch.
Nunmehr besaf ich das vollstindige Romische Meflbuch, lateinisch und deutsch®.

In stidtischen, vor allem in Diasporagemeinden war die Entwicklung der Liturgie,
besonders die Feier der Gemeinschaftsmesse mit dem »Schott« in der Regel weiter vorange-
schritten. Kirchenbesucher, die am Ende des Krieges und in der Zeit des Umsturzes aufs Land
ausquartiert wurden, fielen mit ihrem »Schott« als besonders fromme Leute auf. So ging es
auch jenem Buben, der 1945 in unserer Kirchengemeinde beim grofiten Bauern fiir einige
Wochen arbeitete und mit dem »Schott« zum Gottesdienst kam. Von ihm meinten die Leute,
er wiirde bestimmt mal Pfarrer werden. Heute ist der Bub von damals der Vorsitzende des
Geschichtsvereins der Dizese Rottenburg-Stuttgart*.

Nur wenige Menschen bedachten beim Gebrauch ihres Meflbuches, welche Person hinter
dem oft gelesenen Namen steht. Den Spuren seines Lebens und Wirkens soll deshalb
nachgegangen werden.

1 Erweiterter mit Anmerkungen versehener Vortrag vom 16. Juli 1986 im Rahmen der von Geschichts-
verein und Akademie der Didzese Rottenburg-Stuttgart in Weingarten veranstalteten Studientagung
»Aufbruch oder Restauration? Der Weg kirchlicher Gemeinschaften im 19. Jahrhundert«.

2 Das Mefbuch der hl. Kirche (Missale Romanum) lateinisch und deutsch, Freiburg, 1884, *1894. Bis
1985 in verschiedensten Ausgaben iiber 10 Millionen Exemplare gedruckt als: Schott-Mefibuch, Sonn-
und Festtage, Lesejahr A, B, C; Schott-Mefibuch fiir die Wochentage, 2Bde.; Schott-Meflbuch fiir
verschiedene Anlisse. Die verschiedensten Ausgaben verzeichnet in: Angelus Albert HAussLinG, Das
Missale deutsch. Materialien zur Rezeptionsgeschichte der lateinischen MeEIiturgie im deutschen Sprach-
gebiet bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Teil 1, in: Veréffentlichungen des Abt-Herwegen-Instituts
der Abtei Maria Laach, Miinster 1984, 92-120, 5961004 und: P. Suso Maver OSB, Beuroner Bibliogra-
phie. Schriftsteller und Kiinstler wihrend der ersten hundert Jahre des Benediktinerklosters Beuron,
Beuron 1963, 132-135, 71.

3 Bericht des Verfassers.

4 Bericht Rudolf Reinhardt.



184 PAUL KOPF

Friedrich August Schott® wurde am 5. September 1843 auf der Domine Staufeneck, zwei
Kilometer von Salach, Oberamt Géppingen, entfernt, als drittes der sieben Kinder von Eduard
Saladin Schott und der Antonie geb. Weyland geboren. Der Familie Schott, einer alten,
angesehenen wiirttembergischen protestantischen Familie, entstammten seit Jahrhunderten
bedeutende Minner des offentlichen Lebens, darunter Landes- und Reichstagsabgeordnete.
Als Juristen, Offiziere und Theologen brachten sie es zu hohem Ansehen. Ein guter Schuff
Liberalismus scheint ihnen eigen gewesen zu sein. Onkel Sigmund, ein echter altliberaler
Wiirttemberger, kimpfte als Abgeordneter in den Auseinandersetzungen um ein Konkordat
mit der katholischen Kirche in den 50er Jahren des vergangenen Jahrhunderts mit Entschie-
denheit gegen die Vereinbarungen mit dem Vatikan und gegen Ordensniederlassungen in
Wiirttemberg, sofern sie keine Krankenpflege ausiibten, und wurde zu einem der hirtesten
Gegner des katholischen Ministers des Innern, Josef Freiherr von Lindené, dem an einer
Regelung des Verhiltisses zwischen Staat und Katholischer Kirche mehr als gelegen war.

Der Vater, Eduard Schott, wurde am 29.Juni 1812 als Sohn des Albert Schott und der
Auguste Sophie Hofacker, Tochter eines Tiibinger Professors, in Stuttgart geboren. Er
iibernahm noch vor seiner Heirat als Pichter die iiber 200 Hektar grofle Degenfeldische
Domine Staufeneck, seit 1665 im Besitz der Freiherrn von Degenfeld mit Stammsitz in
Eybach bei Geislingen. 1838 heiratete Eduard Schott die Katholikin Maria Antonia Weyland,
Tochter eines hessischen Justizamtmannes. Die Ehe wurde zuerst in Waldmichelbach und
spiter in Wimpfen eingesegnet.

Das Brautpaar Eduard Saladin Schott und Maria Antonie Weyland wihlten den fiir den
Briutigam nicht leichten Weg der doppelten Trauung. Auch stimmte der Briutigam der
katholischen Kindererziechung zu, denn die Familie der Braut stand in einer langen katholi-
schen Tradition. Der Vater, Franz Josef Weyland, 1769 in Mainz geboren, heiratete die 1777 in
Tauberbischofsheim geborene Theresia Bogner. Aus der Ehe gingen 11 Kinder hervor. Die
Beamtenlaufbahn des Franz Josef Weyland fiihrte nach Fiirth i. Odenwald, Heppenheim und
Waldmichelbach. 1821 wurde der Vater als Landrichter an das neuerrichtete Landgericht in
Wimpfen berufen. Durch den Zuzug der Landrichterfamilie stieg die Zahl der Katholiken in
Wimpfen von 18 auf 31 an. 1828 wurde der katholische Landrichter sogar in den Gemeinderat
gewihlt. Bereits vier Jahre spiter starb er.

Den Eheleuten Schott auf Staufeneck wurden zwischen 1838 und 1859 sieben Kinder
geboren. Am 5. September 1843 erblickte das dritte, Friedrich-August, das Licht der Welt. Die
Taufe des Kindes fand in der Pfarrkirche von Salach, unweit von Staufeneck, am folgenden
Tage statt. In der Familie Schott auf Staufeneck suchte vor allem die Mutter das religiése Erbe
der Viter weiterzugeben.

Obwohl Friedrich August der Liebling der Mutter war, wurde er mit sieben Jahren bereits
der miitterlichen Verwandtschaft zur schulischen Bildung, die zunichst mit Privatunterricht
begann, iibergeben. In Viernheim bei Worms lebte der Bruder der Mutter, Franz Xaver, als
Forster. Nachste Bildungsstitte wurde die hessische Residenzstadt Darmstadt. Dort besuchte
Friedrich August ab 1852 die Realschule und seit Herbst 1859 das Groflherzogliche Gymna-
sium. Seine Tanten, Margarethe und Auguste, nahmen sich seiner fiirsorglich an. Darmstadt

5 Rufname August. — Wichtige Daten aus der Familiengeschichte in: Alois DANGELMAIER, P. Anselm
Schott, der Mensch, Priester und Liturge, Krummwilden 1971 (Selbstverlag), 18-31, erginzt durch StA
Ludwigsburg, Bestand E211/III Bii 282.

6 Josef Freiherr von Linden, geb. 7. Juni 1804 in Wetzlar, 1842 Prisident des Katholischen Kirchenrates
(bereits sein Vater Franz Josef Ignaz Reichsfreiherr von Linden hatte dieses Amt inne), 1848-1864
Wiirttembergischer Minister des Innern, T 31. Mai 1895. Lebensbild von Wilhelm Frerxerr von KoEnic-
WARTHAUSEN, in: Lebensbilder aus Schwaben und Franken, hg. von Max MiLLER und Robert UnLanp,
Bd. 9, Stuttgart 1963, 218-276.



PATER ANSELM SCHOTT (1843-1896) — LEBEN UND WIRKEN 185

war fiir den Gymnasiasten eine neue und gute Erfahrung. Die katholische Gemeinde war zwar
klein aber nicht ohne Bedeutung. Von 1835 bis 1870 wirkte dort als Stadtpfarrer der friihere
angesehene Professor fiir Moral- und Pastoraltheologie an der Theologischen Fakultit Gie-
fen, Dr. Johann Baptist Liift (1801-1870), Verfasser wichtiger liturgischer Schriften, Mitglied
der Ersten Kammer und Berater des Mainzer Bischofs Wilhelm Emmanuel Freiherr von
Ketteler”, dem der junge Schott 6fters begegnet sein diirfte, wenn dieser, ebenfalls Mitglied
der Kammer, in Darmstadt weilte. Im Herbst 1861 wechselte der Gymnasiast an das
Obergymnasium Ehingen/Donau und wurde ab Ostern 1862 Hospitant des 4. Kurses des
Konvikts. Vom Darmstidter Gymnasium wurde ihm ein recht gutes Zeugnis ausgestellt, sein
Fleiff und seine Aufmerksamkeit besonders hervorgehoben®. Ehingen/Donau war seit 1825
eine der klassischen Bildungsstitten fiir den kiinftigen Klerus der Diézese Rottenburg?®.

Friedrich August konnte somit in der letzten Gymnasiumsklasse bereits eine Reihe seiner
kiinftigen Kurskollegen des Wilhelmsstiftes in Tiibingen kennenlernen. Der Weg dorthin
bedurfte jedoch der Genehmigung des Katholischen Kirchenrates. Am 27.Juni 1862 richtete
der junge Schott an den Katholischen Kirchenrat ein Gesuch um Zulassung zur »Maturitits-
priifung fiir Ermachtigung zum akademischen Studium der Theologie und zur Aufnahme in
das Wilhelmsstift«'°. Das hierfiir notwendige pfarramtliche Zeugnis stellte sein Heimatpfarrer
Joseph Biihler!! aus und meinte: »Seine ganze Familie ist iiberhaupt eine sehr ehrenwerte« 2.
Nach erfolgter Reifepriifung mit »ziemlich gut« bewilligte der Kirchenrat am 16. September
1862 neben Schott 29 Kandidaten den Eintritt in das Wilhelmsstift. Schott nahm unter ihnen
die Lokation 15 ein. Am 15. Oktober fiihrte ihn sein Weg nach Tiibingen. Zum Winterseme-
ster 1862/63 konnte er das Studium aufnehmen?.

Die Leitung des 1817 durch Konig Wilhelm I. (1781-1864) fundierten Theologenkonvikts
hatte von 18601869 Direktor Emil Ruckgaber* inne. Im Wintersemester 1865/66 wohnten
dort 118 Studenten. An der Universitit studierten im Wintersemester 1864/65 817 Studenten,
davon waren 253 Nichtwiirttemberger. 122 studierten evangelische, 91 katholische Theolo-
gie'®. Durch Austritte wurde die angestrebte katholische Theologenzahl (30 pro Jahr) nicht
immer erreicht. Schon bei Schott’s Eintritt hat der Direktor ein Gesuch an den Kirchenrat
gerichtet, Kandidaten nachriicken zu lassen, da ein zugelassener Zégling gar nicht ins
Wilhelmsstift eintrat und ein anderer gleich wieder austrat!6. Direktor Ruckgaber suchte die
wissenschaftliche und sittliche Entwicklung der Konviktoren zu fordern. Die Pflege geistli-

7 Wilhelm Emmanuel Freiherr von Ketteler, geb. 25. November 1811 in Miinster, Priesterweihe 1844,
Bischof von Mainz 1850, ¥ 13. Juli 1877 in Burghausen/Oberbayern auf der Riickreise von Rom.

8 StA Ludwigsburg, E211/111, Bii 282.

9 Die Bedeutung dieser Einrichtung dargestellt in: Herbert Frer (Hg.), 300 Jahre Gymnasium Ehingen
(Donau) 1686-1986, Ehingen (Donau) 1986.

10 StA Ludwigsburg, E 211/11I, Bii282.

11 Joseph Biihler, geb. 25. Mirz 1820 in Mergentheim, Priesterweihe 4. September 1845, Pfarrer in Salach
1854-1872, Pfarrer in Andelfingen 1872, §21. September 1873. Die Personalien der Dizesangeistlichen
sind, sofern nicht besonders angegeben, entnommen: St.]. NEHER, Personal-Katalog der seit 1813
ordinirten und in der Seelsorge verwendeten Geistlichen des Bistums Rottenburg, Schwibisch Gmiind
31894, und Verzeichnis der Geistlichen 1874-1983, hg. vom Bischéflichen Ordinariat, bearb. von Helmut
‘WALDMANN, Rottenburg 1984.

12 StA Ludwigsburg, E 211/III, Bii 1113.

13 StA Ludwigsburg, E 211/111, Bii 282.

14 Emil Ruckaber, Dr., geb. 7.November 1828 in Stuttgart, Priesterweihe 20. August 1852, 1860
Direktor des Wilhelmsstifts und Stadtpfarrer in Tiibingen, 1869 Pfarrer in Wurmlingen, 1881 Stadtpfarrer
in Rottweil, {15. Juni 1905.

15 StA Ludwigsburg, E 211/111, Bii 282.

16 StA Ludwigsburg, E 211/111, Bii282.



186 PAUL KOPF

cher Ubungen lag ihm besonders am Herzen, 1859 war eine neue »Haus- und Disciplinarord-
nung« in Kraft getreten?’.

Diese galt es mit Leben zu erfiillen. Zum ersten Mal wurden im Wilhelmsstift vom
16.-19. Oktober 1862, im Eintrittsjahr von Schott, durch den Direktor geistliche Ubungen in
Form von Exerzitien abgehalten, nachdem das Bischofliche Ordinariat und der Katholische
Kirchenrat als Aufsichtsbehérde die Zustimmung zu dieser Neuerung gegeben hatten. Fiir den
Diasporakatholiken, der zum ersten Mal das gemeinsame Leben mit den verschiedensten
geistlichen Ubungen und einer strenger gewordenen Hausordnung erfahren mufite, scheint
das Leben nicht ganz leicht gewesen zu sein, und er fiihlte sich in seiner Freiheit eingeengt.
Bald fanden sich jedoch treue Freunde. Mit Bonifaz Maier!® und Theodor Hofmann!?
schlossen sich drei markante Charakterkopfe zu einem Freundeskreis zusammen, der fiir
die Hausleitung nicht ganz ohne Schwierigkeiten wurde. Hofmann wurde im Jahresbericht
1862/63 an das Bischofliche Ordinariat durch den Direktor eine harte Riige erteilt?°,

Ein Jahr nach seinem Eintritt lie sich der Theologiestudent Schott in die farbentragende
Verbindung »Guestfalia« aufnehmen?!, obwohl nach den Statuten der Einrichtung von 1857
den Konviktoren die Teilnahme »an irgendeiner landsmannschaftlichen oder sonst studenti-
schen Verbindung«? verboten war.

Zum Wintersemester 1864/65 bat Schott um Beurlaubung aus dem Wilhelmsstift, um in
Miinchen das Studium fortsetzen zu konnen. Das Direktorat, darauf bedacht, Ausnahmen von
der Regel so klein wie méglich zu halten, gewihrte die Bitte. 292 Tage weilte Schott im
Theologenkonvikt. Nach den Bestimmungen des Wiirttembergischen Staates mufiten beim
Austritt die entstandenen Kosten aus eigenen Mitteln bezahlt werden. Das Kameralamt
Goppingen forderte den Vater Schotts auf, 144fl, 4kr. zu begleichen. Dem ausgetretenen
Theologen tat dies weh, und er bat die staatliche Behorde, nicht seinen Vater, sondern ihn zu
belangen?.

Das Miinchner Studienjahr hinterlief bleibende Eindriicke. Der Exeget Daniel Bonifatius
Haneberg?* und der Liturgiker und Pastoraltheologe Valentin Thalhofer? waren akademische
Lehrer von hoher Berufung und treukirchliche Priester, die dem schwibischen Theologiestu-
denten seine Entscheidung zum Priesterberuf erleichterten.

Am 1. Mai 1865 richtete er deshalb an den Direktor die Bitte um Wiederaufnahme in den
dritten Kurs des Wilhelmsstiftes. Dieser meinte: »Inzwischen ist er zu der durch den Rat
bewihrter Minner verstirkten Uberzeugung gelangt, dafl zu der Vorbereitung auf den
kiinftigen Beruf das Leben in einer theologischen Anstalt fiir ihn dringend geboten sei«?. Die

17 Werner Gross, Das Wilhelmsstift Tiibingen 18171869 (Contubernium 32), Tiibingen 1978, 219f.
Uber die Titigkeit von Direktor Ruckgaber 210-249.

18 Bonifaz Maier, geb. 6.Juni 1842 in Goldshofe Kreis Aalen, Priesterweihe 10. August 1867, 1879
Direktor des Wilhelmsstiftes, 1887 Pfarrer in Altheim (Riedlingen), 1 13. Oktober 1929.

19 Theodor Hofmann, geb. 16. Oktober 1843 in Sulz a.N., Priesterweihe 10. August 1867, Konviktsvor-
stand Ehingen 1877, Pfarrer Urlau 1894, Reichstagsabgeordneter 1896-1906, Dekan 1904-1912,
+22. April 1914,

20 StA Ludwigsburg, E211/II1, Bii18.

21 DANGELMAIER 35.

22 Grofl 214.

23 StA Ludwigsburg, E211/1I1, Bii 1113,

24 Bonfatius Haneberg, geb. 16.Juni 1816 in Lenzfried/Kempten, Priesterweihe 29. September 1839,
1844 ordentlicher Professor, 1850 Eintritt in die Benediktinerabtei St. Bonifaz Miinchen, 1854 Abt, 1872
Bischof von Speyer, t31. Mai 1876.

25 Valentin Thalhofer, geb. 21.Januar 1825 in Unterroth/Ulm, 1850 Professor in Dillingen, 1863
Professor in Miinchen, 1876 Domdechant Eichstitt, 117. September 1891.

26 StA Ludwigsburg, E211/II1, Bii 1113.



PATER ANSELM SCHOTT (1843-1896) — LEBEN UND WIRKEN 187

Konviktskommission behandelte am 6. Mai Schotts Gesuch und meinte: »Schott scheint von
seinen Voreingenommenheiten gegen die Anstalt geheilt und zu dem Entschlufl gelangt zu
sein, seiner Individualitit nicht mehr allzuviel zu indulgieren. Andererseits hat man von Schott
im Institut stets geglaubt, da} er eine unverdorbene noble Natur sei, und auch wihrend seines
Aufenthaltes an der Universitit nach seinem Austritt aus dem Wilhelmsstift war seine Haltung
eine ganz geordnete und theologisch. Sein Talent aber anbelangend, so unterliegt es keinem
Zweifel, dafl er etwas Tiichtiges leisten konnte. Das freilich bleibt dahingestellt, ob Schott
ausharren und alle Schwierigkeiten gliicklich iiberwinden wird, welche jetzt noch seinen Beruf
fiir den geistlichen Stand nicht ganz unbedingt bejahen lassen«?.

Zum Wintersemester 1865/66 kehrte Schott wieder ins Wilhelmsstift zuriick. Am 11. und
12.Juni 1866 legte der Student nach acht Semestern Studium das Examen zum Eintritt in das
Priesterseminar ab. Drei Kandidaten, darunter Hofmann, der vom Direktor als »talen-
tiertester, aber im Studium noch berufsunsicher« bezeichnet wird, und Maier erhielten die
Note Ib, fiinf die NoteIla, unter ihnen Schott mit 55 Punkten und damit Platz5. Uber die
Aufnahme ins Seminar zu entscheiden stand dem Bischof zu. 26 der 28 Absolventen erhielten
die Zulassung, einer wurde abgelehnt »wegen Unfleifl und weil ofter geriigt«, ein anderer,
Konrad Miller (1844-1933), spiter Professor fiir Naturwissenschaften in Stuttgart und Stifter
des Konrad-Miller-Heimes, der Auflenstelle des Bischoflichen Ordinariates nach dem Zwei-
ten Weltkrieg, hatte das kanonische Alter noch nicht erreicht und wurde deshalb ein Jahr
spiter ordiniert?®. Die Einberufung in das Rottenburger Priesterseminar erfolgte auf
10. Oktober 1866. Am 10. August 1867 erteilte Bischof Josef Lipp (1795-1869) den 26 Alum-
nen im Dom zu Rottenburg das Sakrament der Priesterweihe.

Dem Regens des Priesterseminars oblag die Vorbereitung auf die Spendung dieses Sakra-
mentes. Dieses verantwortungsvolle Amt iibte seit 1848 Joseph Mast? aus.

1868 brach ein schon linger schwelender Konflikt zwischen dem Direktor des Wilhelms-
stiftes Ruckgaber und dem Regens des Priesterseminars Mast aus, der in ganz Deutschland
Wellen schlug und unter der Bezeichnung »Rottenburger Wirren« in die Diézesangeschichte
eingegangen ist. Regens Mast wurde 1868 durch Bischof Lipp seines Amtes enthoben.
Jahrelange Spannungen zwischen der Tiibinger Fakultit, dem Wilhelmsstift und dem Priester-
seminar gingen voraus. Der Regens glaubte an einer richtigen Ausbildung des Klerus in
Tiibingen zweifeln zu miissen und wandte sich mit zwielichtigen Methoden an die Nuntiatur
in Miinchen, der er iiber angebliche Mifistinde in der Didzese Rottenburg geflissentlich
berichtete.

In diesem Spannungsfeld lebten die Konviktoren des Wilhelmsstiftes und die Alumnen des
Priesterseminars. Mancher war froh, mit der Priesterweihe dem Konflikt an Ort und Stelle
entkommen zu sein.

Nach der Feier der Primiz in der Heimatpfarrkirche St.Margaretha zu Salach am
15. August 1867 und einem kurzen Urlaub, trat der Neupriester Friedrich August Schott in
Biberach an der Riff am 10. September seine erste Vikarsstelle an*°. In dem auf dem caritativen
Feld der Pastoral sehr engagierten Dekan und Stadtpfarrer Adolf Nachbauer (1808-1880) fand
er einen umsichtigen Prinzipal und in der Stadt selber, als Diasporakatholik konfessionell
gemischte Gemeinden gewohnt, ein reiches Betitigungsfeld.

Vikar Schott jedoch bewegten seit lingerer Zeit andere Gedanken, die er bereits frither

27 StA Ludwigsburg, E211/1I1, Bii1113.

28 StA Ludwigsburg, E211/1, 298.

29 Joseph Mast, geb. 4. September 1818 in Weingarten, Priesterweihe 9. September 1841, 1844 Repetent,
1845 Subregens, 1848 Regens im Priesterseminar Rottenburg, 1874 Spiritual im Priesterseminar Regens-
burg, +22.Januar 1893.

30 DAR Personalakten August Schott.



188 PAUL KOPF

seinem Bischof er6ffnet hatte. Er wollte den Stand des Weltpriesters verlassen, um in einen
Orden einzutreten®. Mit solchen Uberlegungen stand er in diesen Jahren im wiirttembergi-
schen Klerus nicht allein. Von 1867-1869 schieden acht Weltgeistliche aus dem Di6zesanver-
band Rottenburg aus, darunter der ebenfalls abgesetzte Subregens des Priesterseminars Anton
Hafer (1836-1922), der 1868 Redemptorist wurde?2. Fiinf davon traten bei den Redemptori-
sten in Bayern ein?, einer wanderte nach Nordamerika aus, einer wurde Benediktiner in
Miinchen. Da die Mannerorden in Wiirttemberg von Seiten des Staates verboten waren,
muflten die Wiirttemberger aulerhalb des Landes eine Gemeinschaft suchen.

Vikar Schott bat Bischof Lipp am 17. Oktober 1868 um Beurlaubung zum Eintritt in das
Noviziat des Benediktinerklosters Beuron®. Sein vorgesetzter Pfarrer unterstiitzte das Ansu-
chen und meinte, »dafl Schott ganz gut ins Kloster pafite, in die Welt fast gar nicht«3. Schon
am 20. Oktober kam die bischofliche Zustimmung fiir einen einjihrigen Urlaub und dem
Zeugnis, »daf} er stets als Student und Priester durch einen musterhaften Lebenswandel sich
ausgezeichnet habe«,

Fiinf Jahre nach der Errichtung des Priorates Beuron durch den Freiburger Erzbischof
Hermann von Vicari (1773-1868) iiberschritt Friedrich August Schott die Klosterschwelle,
wie es nicht wenige Suchende in diesen Jahren getan haben. So kam Anfang dieses Jahres auch
Peter Lenz ¥, der spitere Pater Desiderius, zum erstenmal nach Beuron, »angelockt durch den
gregorianischen Choral«, wie er dem spiteren Malerménch Willibrord Verkade® bei dessen
Besuch im November 1893 erzihlt hat*. Am 27. Oktober 1868 eingekleidet, wurde Schott am
Himmelfahrtsfest 1869 ins Noviziat aufgenommen. Am Pfingstmontag, dem 6.Juni 1870,
legte der Kandidat die Ordensgeliibde in die Hand des Griinderabtes von Beuron, Maurus
Wolter#?, ab*1,

Joseph Amrhein*, der spitere Beuroner Pater Andreas und Griinder der Missionsbene-

31 DAR Personalakten August Schott.

32 NEHER, Personalkatalog 1878 611.

33 Nibheres iiber die Beziehungen der bayrischen Redemptoristen zur Diozese Rottenburg in: Otto
Werss, Die Redemproristen in Bayern (1790-1909). Ein Beitrag zur Geschichte des Ultramontanismus
(Miinchener Theologische Studien, 1.Hist. Abt., Bd.22), St.Ottilien 1983, 907-929. Der bekannteste
Redemptorist aus dem Klerus der Diszese Rottenburg war Karl Erhard Schméger, geb. 24. Februar 1819
in Ehingen/Donau, Priesterweihe 29. August 1842, 1846 Stadtpfarrer in Weifienstein, 1851 Redemptorist
in AltStting, Provinzial, 14. August 1884. Uber seine Titigkeit: WE1ss 451-520, 607, 654f., 929-972,
1035-1070.

34 DAR Personalakten August Schott.

35 DAR Personalakten August Schott.

36 DAR Personalakten August Schott.

37 Desiderius (Peter) Lenz, geb. 12. Mirz 1832 in Haigerloch/Hohenzollern, Profefl 15. August 1878,
Subdiakonatsweihe 9. August 1891, 128. Januar 1928. MAYER, Beuroner Bibliographie, 161-164.

38 Willibrord (Jan) Verkade, geb. 18.September 1868 in Zaandam/Holland, Profef 21.Mirz 1898,
Priesterweihe 20. August 1902, 119. Juli 1946. MaYER, Beuroner Bibliographie 172-174.

39 Willibrord VerkaDE, Die Unruhe zu Gott. Erinnerungen eines Malermdnches, Beuron 1954, 211.
40 Maurus (Rudolf) Wolter, geb. 4.Juni 1825 in Bonn, Profeff 15. November 1857 in St. Paul (Rom),
Priesterweihe 3. September 1850, Abtsweihe 20. September 1868, Erzabt von Beuron 1884, +8. Juli 1890.
MAYER, Beuroner Bibliographie 13f.

41 Archiv Kloster Beuron, Personalakten Schott.

42 Andreas (Joseph Georg) Amrhein, geb. 4. Februar 1844 in Gunzwil/Schweiz, Eintritt in Beuron 1870,
Profef} 25. Dezember 1871, Priesterweihe 16.Juli 1872 in St. Peter/Erzdiozese Freiburg, 1884 Approba-
tion der von Pater Andreas erfolgten Griindung des Missionshauses Reichenbach/Oberpfalz durch die
Rémische Kurie, Januar 1877 Umzug nach Emming-St. Ottilien. Die Griindung wurde 1896 Benedikti-
ner-Priorat, 1902 Abtei. Amrhein starb nach einem bewegten Leben am 29. Dezember 1927 in St. Ottilien
(Mitteilung von P. Frumentius Renner vom 14.Juni 1986).



PATER ANSELM SCHOTT (1843-1896) — LEBEN UND WIRKEN 189

diktiner von St. Ottilien, hielt dabei das »Bartuch« iiber ihn**, ein Brauch, der das Absterben
von dieser Welt durch die Aufnahme in das Kloster zum Ausdruck bringen soll.

Als Pater Anselm ward er nun fiir immer an das Kloster Beuron gebunden. Am 8. Juli 1870
berichtete Pater Anselm Schott dem Bischoflichen Ordinariat von der Ablegung seiner
Ordensgeliibde und bat um Entlassung aus dem Kirchendienst der Diszese und der damit
verbundenen Jurisdiktion unter den Bischof von Rottenburg, was am 12. Juli bereits gewahrt
wurde*.

Kurze Zeit nach der Geliibdeablegung iibersiedelte der junge Pater nach Arnstein bei
Limburg. An der Stitte, wo von 1139-1802 der Primonstratenserorden segensreich wirkte,
hatte Pater Placidus Wolter*s 1869 mit drei Patres und zwei Briidern einen Griindungsversuch
unternommen, der 1871 aufgegeben wurde*. Zu den Heimkehrern zihlte auch Pater Anselm.
In Beuron wurde ihm das Amt des Zelators anvertraut. Auflerdem wirkte er als Sakristan und
1874 als Lektor fiir biblische Einleitung an der bereits bestehenden Ordenshochschule, eine
Aufgabe, die er nicht lange beibehalten konnte.

Im Mai 1885 wurden in Preuflen die Kulturkampfgesetze erlassen. Demnach wurden alle
Orden, soweit sie sich nicht mit Krankenpflege befafiten, aufgelost, die Ménche ausgewiesen.
Diese Mafinahmen trafen das junge Beuron im Preuflischen Hohenzollern unglaublich hart.
Der Konvent fand im 1690/92 errichteten Servitenkloster Volders/Tirol bis zur Aufhebung
der Klostergesetze 1887 eine voriibergehende Bleibe.

Anselm Schott hat dieser Schlag besonders schwer mitgenommen. Der Verlust klosterli-
cher Geborgenheit machte ihn so krank, dafl er sich am 1. Dezember 1875 in die Behandlung
des Mergentheimer Arztes Dr. Stiitzle, eines Jugendfreundes des Beuroner Abtes, begeben
mufdte. Der Infirmar des Klosters teilte dem Bischoflichen Ordinariat am 1. Dezember mit,
»daf} unser R. P. Reverendum Pater Anselm Schott gestern mit Dr. Stiitzle nach Mergentheim
abgereist ist, um in der kleinen Pflegeanstalt fiir Geistesgestorte, die derselbe unter sich hat,
einige Zeit zu verbringen. Es ist bei R. P. Anselm Schott noch nicht von Bedeutung, sondern es
ist mehr ein hoher Grad von Skrupulositit, beruhend auf einer somatischen Krankheit.
Ahnliches hatte er schon als Vikar und ist dies in seiner Familie nicht selten«. Zum Schlufl des
Briefes bemerkte der Schreiber noch, er reise am 3.Dezember nach Volders in Tirol*.
Stadtpfarrverweser Josef Reiter (1849-1917, Vikar bzw. Stadtpfarrverweser in Mergentheim
1873-1876) berichtete ebenfalls an die Rottenburger Diézesanleitung und fithrte aus: »Die
hl. Messe liest der Herr Pater jeden Tag ganz friih zur gleichen Zeit, wo in einer anderen
Kirche die Frithmesse gelesen wird«*,

Angstlichkeit und Skrupel haben den heimatlos gewordenen Ménch arg heimgesucht. Im
Juli 1876 konnte Anselm Schott Abt Maurus jedoch seine Genesung mitteilen*. Dieser sandte
ihn nicht in den Konvent nach Volders, sondern in die Beuroner Tochtergriindung Maredsous
in Belgien. Mit dieser Entscheidung wurden zukunftsweisende Weichen gestellt.

Maredsous, in Di6zese und Provinz Namur gelegen, wurde eben erst besiedelt, 1878 aber
bereits zur Abtei erhoben. Placidus Wolter wurde deren erster Abt. 1872 hatten die Gebriider

43 Beuron 1863-1963, Festschrift, Beuron 1963, 235.

44 DAR Personalakten August Schott.

45 Placidus (Ernst) Wolter, geb. 24. April 1828 in Bonn, Priesterweihe 14.September 1851, Profefl
16. Juli 1856 in St. Paul (Rom), iibergetreten als 1. Abt nach der Abtei Maredsous 1. Mai 1878, Erzabt von
Beuron 2. Juli 1890, 1 13. September 1908. MaYER, Beuroner Bibliographie 14f.

46 DANGELMAIER 54, — Einige wichtige Daten iiber den Lebensweg von Anselm Schott nach seiner
Profefl sind auch in den Personalakten des Klosters Beuron verzeichnet.

47 DAR Personalakten August Schott.

48 DAR Personalakten August Schott.

49 DANGELMAIER 60.



190 PAUL KOPF

Desclée, Verleger in Tournai, den Beuroner Benediktinern ihr Landhaus angeboten, das zur
Zelle der sich rasch entwickelnden Gemeinschaft werden sollte. In dieser Kommunitit
iibernahm Anselm Schott das Amt des Briiderinstruktors. Mehr und mehr wuchs Pater
Anselm jedoch in das spezifische Aufgabenfeld der neuen Griindung, die wissenschaftliche
Titigkeit hinein, die durch die enge Verflechtung mit den Stiftern Desclée ungeahnte Maglich-
keiten entwickelte und Gelehrte von Weltruf hervorbringen sollte.

Die Titigkeit im Konvent von Maredsous wihrte allerdings nur fiinf Jahre, genug jedoch,
um die notwendigen Anregungen fiir das Werk zu erhalten, das spiter den Namen Schott im
gesamten deutschen Sprachraum verbreiten sollte. Bei den ersten wissenschaftlichen Titigkei-
ten Schotts handelte es sich um die Wiederherausgabe des grofien lateinischen Mefbuches der
Benediktiner (1878/80), eines kleinen Missale und eines Neuen Testaments. Zu einer neuen
lateinischen Ausgabe der Vulgata, 1881 erschienen, schrieb Pater Anselm das Vorwort. Eine
Neuauflage des Buches von Erzabt Maurus Wolter: »Praecipua Ordinis monastici Elementa«
(Die hauptsichlichsten Elemente des Monchordens), 1880 in Briigge bei Deslée erschienen,
wurde ebenfalls von ithm besorgt*.

Mehr und mehr entwickelte sich der Ménch zu einem Meister von Editionen bereits friiher
verdffentlichter Werke. 1882 erschien von Pater Gerhard von Caloen®' ein Volksmefbuch in
franzosischer Sprache, das »Missel des fideles«. Der Gedanke, etwas Ahnliches fiir den
deutschen Sprachraum herauszugeben, nahm dadurch feste Gestalt an, und so nahm Pater
Schott am 28.]Juni 1883 mit dem Verlag Herder in Freiburg Kontakt auf. Der historisch
gewordene Brief lautete:

»Sehr geehrter Herr! Erlauben Sie die ergebenste Anfrage, ob Ihre geschitzte Verlagshand-
lung geneigt wire, folgendes von meiner Wenigkeit bearbeitetes Werk zum Druck und Verlag
zu ubernehmen. Es handelt sich um ein liturgisches, fiir das deutsche Publicum berechnetes
Andachtsbuch, niherhin um ein Andachtsbuch zum Gebrauche der Laien bei der heiligen
Messe, also eine Art Laienmissale, ein Meflbuch fiir die Gliubigen. Den Anstof und das
Vorbild dazu hat gegeben, das Thnen ohne Zweifel bekannte, von einem meiner Confratres zu
Maredsous in Belgien verfafite, franzésische >Miflel des fidéles< welches in der Descléeschen
Druckerei zu Tournai herauskam. Doch unterscheidet sich das meinige besonders dadurch
vom franzdsischen Werk, dafl mehr Riicksicht auf die liturgischen Erklirungen genommen
wurde, und dafl der eigentlich liturgische Text verhiltnifmifig etwas sparsamer bedacht
wurde, als in P.Gerhard van Caloens Buch: denn in Frankreich und Belgien darf man
iiberhaupt grofiere Vertrautheit mit liturgischer Andacht voraussetzen, als in Deutschland, wo
mit den schweren, unverstindlichen Mefformularien ohne erliuternde Note wenig gedient
wire. Also das Ganze ist eine Art compendiéser Dom Guéranger aus dessen Année liturgique
die meisten Erklirungen geschopft sind, aber sehr compendios defiwegen, weil es ein Buch
zum practischen Andachtsgebrauch, zum Einstecken und Mitnehmen sein soll. Die Anlage ist
im Wesentlichen die des erwihnten >Miflels, aber das ganze sollte wo méglich nicht die Grofle
des bekannten >Officium Divinum« von Moufang iiberschreiten, also nicht einmal so dick
werden, wie einer der beiden Binde des obigen Werkes.

Falls nun Ew Wohlgeboren geneigt wiren, die Sache zu drucken, so bitte ich um
Andeutungen hieriiber, namentlich ob es méglich sein kénnte, bald zu beginnen. An und fiir
sich dringe ich keineswegs, nur aus dem Grunde rede ich von Beschleunigung wenigstens des
Anfangs, weil ich selbst eventuell in den nichsten zwei Monaten nach Freiburg kommen
konnte. Ich weiff nimlich aus Erfahrung, da ich mich seiner Zeit in Belgien viel mit
Descléeschen Drucksetzen abzugeben hatte, wie schwierig und zuweilen umstindlich der

50 DANGELMAIER 61,
51 Der spitere Abt des Klosters.



PATER ANSELM SCHOTT (1843-1896) — LEBEN UND WIRKEN 191

Anfang eines liturgischen Druckes ist und wie wiinschenswerth die personliche Gegenwart
des Auctors am Druckorte durch die zahlreichen Detailfragen iiber Format, Wahl der Typen,
Disposition des Ganzen usw. gemacht wird. Gerade in den nichsten zwei Monaten, wo hier
die Schulen geschlossen sind, konnte ich nun gut einige Zeit bei meinem Schwager in Freiburg,
Hr. Max Fraundorfer, verweilen und persénlich behilflich sein bis die Sache im Gang wire,
resp bis man Alles fixirt hitte. Spiter miifite ich dann die Druckbogen, wie es beim >Psallite«
geschieht, hier corrigiren. Ich hegte defwegen namentlich zu Thnen und Ihrer geschitzten
Verlagshandlung mehr Vertrauen als z.B. zur Imprimerie de S.]Jean, weil der Druck viel
leichter als fiir die franzdsischen Setzer, und ferner der spitere Vertrieb weit gesicherter sein
diirfte, namentlich aber auch, weil der Geschmack und der Preis fiir ein deutsches Publicum
angemessener werde, wie ich zuversichtlich annehme. Wenn es Thnen méglich, so bitte ich um
baldige Antwort, damit ich mich, namentlich im Falle sie negativ ausfiele, wegen der
bevorstehenden Freizeit zum Mitwirken beim Beginn des Drucks, gleich wo anders hinwen-

den kénnte.
i Mit ausgezeichneter Hochachtung

Ew. Wohlgeboren ergebenster P Anselm Schott O. S. B.«*

Das Bediirfnis, die Liturgie in der Muttersprache mitzufeiern, war beim katholischen Volk
schon lange vorhanden. Die romische Kurie jedoch meinte diesen Weg nicht mitgehen zu
kénnen. Als 1660 der franzésische Geistliche de Voisin eine Ubersetzung der Messe in der
Volkssprache veroffentlichte, wurde durch den Papst sofort ein Verbot erlassen’?. Trotzdem
gab es immer wieder auch im deutschen Sprachraum zahlreiche Versuche. 1788 erschien in
Mainz, bearbeitet von Johann Caspar Miiller, mit bischéflicher Genehmigung eine deutsche
Ubersetzung des Kanons und der Wandlungsworte. Der Mainzer Regens Adam Markus
Nickel gab 1841 alle liturgischen Biicher in deutscher Sprache heraus®. Noch Papst Pius IX.
(1846-1878) untersagte 1857 die Ubersetzung der Mefitexte in die Volkssprache. Erst Leo XIIL
(1878-1903) hob die friiheren Verbote auf. Als Vorbedingung fiir die Ubersetzung der
liturgischen Texte in die Volkssprache forderte er allerdings die bischéfliche Druckerlaubnis,
das Imprimatur®.

Ein mutiges Unterfangen wagte Pater Anselm Schott 1884 mit der Veréffentlichung: »Das
MeRbuch der hl. Kirche (Missale Romanum) lateinisch und deutsch mit liturgischen Erklarun-
gen. Fiir die Laien bearbeitet von P. Anselm Schott, aus der Beuroner Benedictiner-Congrega-
tion« %7,

Fiir die Beuroner Kongregation stand Pater Anselms Werk schon in guter Tradition.
Bereits der erste Novize, Pater Benedikt Sauter®®, veroffentlichte 1865 bei Hurter in
Schaffhausen, allerdings anonym, das Buch: »Choral und Liturgie«, gefolgt von: »Das
Ménchtum und seine Freunde« (1880). 1894 erschien aus derselben Feder das bedeutende
Werk »Das hl. MeRopfer«*. Auch die diversen Vorginger von Schotts Verdffentlichung
fanden grofle Zustimmung. Das in Mainz erschienene Werk des aus Mergentheim stammen-
den Jesuiten Georg Michael Pachtler (1825-1890), »Mefbuch fiir das katholische Pfarrkind, in

52 Kopie des Briefes in: Archiv Kloster Beuron, Personalakten Schott.

53 DANGELMAIER 63.

54 HAussLING 41f.

55 HAussLING 64f.

56 DANGELMAIER 63.

57 HAussLing 93.

58 Benedikt (Roman) Sauter, geb. 24. August 1835 in Langenenslingen (Kreis Biberach/Rif}, bis 1974
Hohenzollern), Priesterweihe 21. Februar 1858, Profefl 25. Mai 1863, 1. Abt von Emaus-Prag 26. April
1885, t7.Juni 1908. MAYER, Beuroner Bibliographie 121f.

59 MA¥YER, Beuroner Bibliographie 122.



192 " PAUL KOPF

lateinischer und deutscher Sprachex, erlebte zwischen 1854 und 1893 zehn Auflagen. Chri-
stoph Moufangs (1817-1890) »Officium divinum. Ein katholisches Gebetbuch, lateinisch und
deutsch, zum Gebrauche beim &ffentlichen Gottesdienst und zur Privat-Andacht«, ebenfalls
in Mainz erschienen, brachte es von 18511912 auf 20 Auflagen. Das Monopol bis in die
neueste Zeit jedoch errang das Werk des schwibischen Paters Anselm Schott.

Als die Erstausgabe 1884 erschien, hatte der unstete Pater jedoch die Abtei Maredsous
bereits seit drei Jahren verlassen, denn das Beuroner Mutterkloster bildete dank erfreulichen
Nachwuchses weitere Ableger.

1881 wurde Pater Anselm Schott dem 1880 errichteten Emauskonvent in Prag zugeordnet.
Er iibernahm das Amt des Lektors fiir Kirchengeschichte, eines Katecheten im Kloster der
Sacré Ceeur-Schwestern und verfolgte neben diesen Aufgaben den Plan der Herausgabe seines
Volksmeflbuches. Von hier aus nahm er 1883 die bereits erwihnte Verbindung zum Verlag
Herder in Freiburg auf.

Drei Jahre nach der Ubernahme der Prager Abtei folgte die nichste Tochtergriindung

Beurons, Seckau in der Steiermark. Am 8.September 1883 zog der Konvent, dem Pater
Anselm Schott wiederum angehérte, in die neuerworbenen, allerdings heruntergekommenen
Stiftsgebdude des ehemaligen Augustinerchorherrenstiftes ein. Sieben Patres, neun Kleriker
und fiinf Briider unter Prior Willibrord Benzler® begannen das Gotteslob am Ort der
jiingsten Griindung, die bereits 1887 zur Abtei erhoben wurde®!.
Auch dieses Kloster sollte nicht letzte Station im Monchsleben von Anselm Schott werden.
Die ihm in Seckau zugewiesenen Amter zeugten von der hohen Wertschitzung des bei
Neugriindungen nun erfahrenen Mdnches. Das Amt des Subpriors wurde ihm iibertragen,
zum Lektor fiir Kirchengeschichte und Moral wurde er berufen und zum Prokurator der
Abtei bestellt. Auch versah er eine zeitlang das Pfarramt. Wichtigste Arbeit jedoch wurde ihm
sein Meflbuch in dem er die ganze Mefliturgie des Kirchenjahres aus dem Lateinischen ins
Deutsche iibersetzte. Die erste Ausgabe enthielt die Sonn- und Feiertage, ohne die Heiligenfe-
ste, aber das Herz-Jesu-Fest, versehen mit kiirzeren und lingeren Erklirungen. Das Ziel hatte
er bereits im Vorwort zur ersten Auflage angegeben: »Das Meflbuch méchte ein wenig dazu
beitragen, daf der reiche Gebetsschatz der Kirche, welcher in ihrer heiligen Liturgie niederge-
legt ist, immer mehr den Gliubigen zuginglich und vertraut wird«$2. Dabei wollte er den
rechten Ausgleich zwischen Mefitext und Erklirung herausfinden um dem betenden Volke
nicht nur liturgische Texte zu bieten, sondern den Sinn derselben zu erschliefen.

Eine besondere Schwierigkeit kam bei der Ubersetzung des Kanons der Messe hinzu.
Dieser Teil der Liturgie durfte gemifl pipstlicher Bestimmung nicht in die Muttersprache
iibersetzt werden. Die erste Auflage vom Mai 1884, iibrigens 15 cm dick, bringt den ganzen
Kanon einschliefilich der Wandlungsworte lateinisch und deutsch®. Die zweite Auflage
(1888) enthilt den Kanon nur lateinisch mit deutscher Umschreibung und der beigefiigten
Fufinote: »Die Gebete des Canon, die nur im Munde des Priesters ihre volle Bedeutung haben,

60 Willbrord (Karl) Benzler, geb. 16. Oktober 1863 zu Hemer (Westfalen), Eintritt in Beuron 1876,
Priesterweihe 1877, 1880 Emaus, 1883 Seckau, 1867-1892 Prior in Beuron, 1892 Prior, 1893 Abt in Maria
Laach, 1901-1919 auf Vorschlag Kaiser WilhelmsII. Bischof von Metz, 1919 aus politischen Griin-
den abgedankt, +16. April 1921 in Lichtental/Baden, beigesetzt in der Klosterkirche Beuron, LThK 1,
1931, 176.

61 Erster Abt von Seckau wurde: Ildefons (Friedrich) Schober, geb. 23. Februar 1849 in Pfullendorf/
Baden, Profel 1.April 1872, Priesterweihe 28. Mai 1874, 1. Abt von Seckau 3.Juli 1887, Erzabt von
Beuron 20. September 1908, 128. Februar 1918. Maver, Beuroner Bibliographie 131, 70.

62 Ahnlich hat Schott sein Anliegen im Brief vom 28. Juni 1883 an den Verlag Herder ausgedriickt (vgl.
Anm. 52). Dort befindet sich im Verlagsarchiv ein Exemplar der Erstausgabe von 1884.

63 HAussLinG 93, 596.



PATER ANSELM SCHOTT (1843-1896) — LEBEN UND WIRKEN 193

geben wir nicht in wortlicher Ubersetzung, sondern die Gebetsgedanken desselben in einer
den geistlichen Bediirfnissen der Gliubigen entsprechenden Forme«. In einer Anmerkung
meint der Herausgeber, dies entspreche eher den »Vorschriften der Kirche«®,

Als die zweite Auflage des Meflbuches erschien, hatten sich die kirchenpolitischen
Verhiltnisse in Deutschland grundlegend geindert. Die Kulturkampfgesetze wurden in ihrer
Schirfe geindert. Die aus Beuron vertriebenen Ménche kehrten am 21. August 1887 nach
zwolfjahrigem Exil wieder heim. Zum Beuroner Konvent zdhlte auch Anselm Schott.

1891 kehrte dieser aus Seckau in sein Professkloster zuriick. Im November 1892 sollte er
noch einmal den Ruf in eine Neugriindung vernehmen. Diesmal ging der Weg nach Maria
Laach in der Eifel. Dort kniipften die Benediktiner an ihre eigene Tradition an. Von
1093-1802 erklang an diesem Ort das benediktinische Gotteslob, bis es durch die Sikularisa-
tion ein jihes Ende fand. 1863 griindeten die Jesuiten am verlassenen Ort ein Kolleg, wurden
aber 1873 in den Wirren des Kulturkampfes ebenfalls vertrieben.

Am 25. November 1892 wurde die alte Abtei von Beuroner Monchen wieder besiedelt. Im
selben Jahr erschien die dritte Auflage von Schott’s Volksmeflbuch, erweitert um alle
Heiligenfeste des romischen Meflbuches®s. Mit Riicksicht auf die kirchlichen Vorschriften und
nach Beratung mit Freunden und Fachleuten wie Abt Guéranger wurden die Texte der
Kanongebete wieder nicht wértlich wiedergegeben. Erst die 1900 erschienene sechste Auflage
wagte wiederum die wortliche Ubersetzung des Kanon, bei der nur noch der Einsetzungsbe-
richt und die Konsekrationsworte umschrieben wurden®. 1894 bereits konnte die vierte
Auflage mit einem Vorwort vom 2. September des Jahres und einer teilweise neugestalteten
Einleitung erscheinen®’. Sie sollte die letzte von Schott selbst besorgte werden.

Ebentfalls in der Laacher Zeit (1893) verdffentlichte Schott das lateinische und deutsche
Vesperbuch, enthaltend die Vespern des Kirchenjahres. Die siebte und letzte Auflage davon
erschien 1923¢%. Neben diesen Aufgaben widmete sich der umsichtige Pater in der neuen
Griindung der Unterrichtung des klosterlichen Nachwuchses in der Moraltheologie. Auch
wurde ihm die Aufsicht iiber die Fisch- und Gefliigelzucht anvertraut und das Amt des
Depositars iibertragen.

Die herrliche dreischiffige Basilika, das michtige Gotteshaus am Laacher See aus dem
12. Jahrhundert, in dem der Ménchsgesang und die Liturgie sich einmalig entfalten konnten,
sollten ihm allerdings nur etwas mehr als vier Jahre zur Heimat werden. Seine Gesundheit war
nie die beste. Auch sein seelischer Zustand kannte Tiefen. Ein Leberleiden plagte ihn schon
seit Jahren. Im Herbst 1895 zeigten sich Anzeichen einer schweren Erkrankung. In der Nacht
vom 8. auf 9. April brachen Magengeschwiire auf. Am Abend des 23. April 1896 starb Pater
Anselm.

Als erster der Griinderménche von Maria Laach wurde der Beuroner Ménch, der er
zeitlebens geblieben ist, in die Gruft des Laacher Klosters gebettet. Der Chronist des Klosters
widmete in der Totenchronik dem Erstverschiedenen der Kommunitit in schonster Schrift
" eine achtseitige Wiirdigung seines Lebens und Wirkens, sandte dieselbe auch ins Mutterklo-
ster, wo sie mit einem Anhang versehen auch heute noch ein Zeugnis seines geachteten Lebens
darstellt®.

Als Pater Anselm Schott zu Grabe getragen wurde, ahnten seine Mitbriider wohl kaum,
welchen Erfolg sein Mefibuch auch nach seinem Tode haben sollte, und er selbst konnte sich

64 HAussLiNG 93, 597.

65 HAussLING 94, 598.

66 HAussLING 94, 601.

67 HAussLING 94, 599.

68 MAYER, Beuroner Bibliographie 135, 18.

69 Archiv Kloster Beuron, Personalakten Anselm Schott.



194 PAUL KOPF

wohl in seiner Ménchzelle in Maria Laach nicht vorstellen, daf sein Name einmal fiir sein
Mefibuch bei Millionen von Menschen stehen wiirde.

Dafl dem so wurde, hatte verschiedene Ursachen. Eine davon lag in der Person des
Herausgebers. Er konnte mit seinem Werk eine vorhandene Liicke ausfiillen und einer
geistigen, der liturgischen Bewegung ein Organ verschaffen. Schotts Verdienst ist es gewor-
den, die groflen Traditionen der rémischen Kirche dem gliubigen Volke des deutschen
Sprachraumes vermittelt zu haben. Er hat das Volksempfinden getroffen. Was in den
Reformbestrebungen der neu entstandenen Benediktinerkloster zuerst fiir das monastische
Leben erschlossen wurde, konnte auf breitere Geleise gebracht werden.

Aus diesen Quellen durften spiter die groflen Jugendbewegungen des 20.Jahrhunderts
schopfen, wobei die monastische Tradition der Benediktiner, vor allem in der Abtei Maria
Laach, beheimatet wurde. Die Monche Odo Casel” und Ildefons Herwegen”' trugen durch
ihre »Mysterientheologie« Wesentliches zur Erneuerung der Liturgie des 20. Jahrhunderts bei.
1927 erschien von Pater Urbanus Bomm?”2 ein eigenes im Verlag Benzinger Einsiedeln -Kéln
herausgegebenes Volksmeflbuch fiir die Sonn-, Feier- und Fasttage nach dem Romischen
Missale, bald der »Bomm« genannt. 1963 erschien bereits die zehnte Auflage. Diese konnte
schon die Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils beriicksichtigen”. Es
macht eigentlich etwas betroffen, daff ein Mitbruder des verstorbenen Pater Anselm Schott
sich zu einer Konkurrenz an dem Orte entschlof, wo der Beuroner Ménch einst in der
Kommunitit lebte und zwei Auflagen seines Meflbuches bearbeitete.

Schotts Erbe indes wurde von den Benediktinern der Erzabtei Beuron gehiitet und
weiterentwickelt. Die gebriuchlichste und dem Urschott von 1884 nichste Ausgabe hatte 1966
die 72. Auflage erreicht. Dafl dieses Werk solchen Zuspruch finden konnte, lag auch am Verlag
Herder, Freiburg, der bis zum heutigen Tage keine Miihe unterlie, um das Werk zeitgerecht
anbieten zu kénnen.

Zum 100jdhrigen Jubildum 1984 war der Schott auf den neuesten Stand der nachkonzilia-
ren Liturgie gebracht. Die Landessprache ist inzwischen als offizielle liturgische Sprache
anerkannt worden. Die deutschen liturgischen Texte sind jetzt nicht mehr nur Ubersetzung,
vielmehr gilt der im deutschen Mefibuch (1975) gedruckte Text als kirchenamtlicher Text, an
den der Herausgeber eines Meflbuches gebunden ist. Auch die Schrifttexte sind im Auftrag der
deutschen Bischéfe iibersetzt worden. Mit anderen Vorzeichen war nunmehr die Liturgie zu
erschliefen. Unter diesen Bedingungen erschien das »Schott Mefbuch fiir alle Sonn- und
Festtage der Lesejahre A, B, C«. Neu ediert wurde auch der Wochentagsschott in zwei
Binden mit vielen Verbesserungen. Je 2200 Seiten umfaflt dieses zweifarbige, auf Diinndruck-
papier gedruckte Werk. Im Vorwort des Angebots heifit es: »Hundert Jahre Schott, das
bedeutet gleichzeitig hundert Jahre Liturgiereform«,

70 Odo (Johannes) Casel, geb. 27. September 1886, 1921 Herausgeber des Jahrbuches fiir Liturgiewissen-
schaft, 1922 Spiritual der Frauenabtei Herstelle, 1 28. Mirz 1948.

71 Ildefons (Peter) Herwegen, geb. 27. November 1874, 1913 Abt von Maria Laach, 12. September 1946.
72 Urbanus (Johannes) Bomm, geb. 28.Juni 1901, Priesterweihe 1926, 1964 Abt von Maria Laach,
+2. Oktober 1982,

73 Die verschiedensten Auflagen verzeichnet in: HAussLLiNG 146-155, 1211-1280.

74 Jubildumsprospekt des Verlags Herder 1984, 2.



GEORG OTT

Zur Baugeschichte der St. Eberhardskirche in Stuttgart
Mit 6 Abbildungen

Die neuere Geschichte des katholischen Kirchenbaus in Stuttgart beginnt mit der Errichtung
der St. Eberhardskirche an der Kénigstrafle in den Jahren 1808 bis 1811. Durch das Religions-
edikt von 1806 wurde den katholischen Untertanen des Kénigreiches Wiirttemberg die
Kultusfreiheit zugestanden, so dafl den Katholiken in der Hauptstadt die Feier des Gffentli-
chen Gottesdienstes eingerdumt werden mufite.

Eine detaillierte Darstellung der Baugeschichte von St. Eberhard ist bis heute noch nicht
geschrieben worden. Allerdings wurden aus gegebenen Anlissen wie Jubilien und Weihen der
Kirche Zusammenfassungen oder Uberblicke verfafit. So hat Adolf Brinzinger! die Geschichte
um die Griindung der Kirche anlifllich ihrer 100-Jahr-Feier 1911 an Hand von Quellen
dargestellt2. Er konnte dabei auf das damals grofle Pfarrarchiv zuriickgreifen. 1944 wurde
dieses Pfarrarchiv zusammen mit der Kirche véllig vernichtet, weshalb wir heute auf Archiv-
material verschiedener Institutionen, mit denen die Pfarrei im Schriftwechsel stand, zuriick-
greifen miissen. Zu den Weihen der Eberhardskirche von 1934 und 1955 erschienen im
»Deutschen Volksblatt«?> jeweils Sonderbeilagen, in denen verschiedene Aspekte der
Geschichte angesprochen wurden. Es waren aber in erster Linie Selbstdarstellungen der
Pfarrei, bei denen bestimmte Auseinandersetzungen nicht zur Ausfiihrung kamen, vielleicht
sogar verschwiegen wurden. Auf der Grundlage dieser drei gréfferen Darstellungen basierten
die beiden weiteren Schriften, zum einen die zur 150-Jahr-Feier von 1961*, zum anderen die
anlifllich der Erhebung der Kirche zur Konkathedrale 1978°.

Nach der Sikularisation gelang es in Wiirttemberg nicht, eigene Landesbistiimer zu
errichten. Die Konkordatsverhandlungen zwischen Wiirttemberg und dem Heiligen Stuhl
wurden Anfang November 1807 abgebrochen. Der vom Kénig bereits im Jahr 1806 einge-
setzte >Katholische Geistliche Rat< bestimmte weitgehend die Geschicke der katholischen
Kirche in Wiirttemberg. Auch in Bauangelegenheiten wurde dieser Rat stindig mit einbezogen

1 Adolf Brinzinger, geb. 25. April 1846, ord. 1870, Vikar in Gmiind, Pfv. in Bodnegg 1874, Kpl. in
Stuttgart 1875, Stpf. in Oberndorfa.N. 1889, gest.

2 Adolf Brinzinger, Die katholische Stadtpfarrkirche St.Eberhard in Stuttgart. Gedenkblatt zur
Zentenarfeier ihrer Einweihung. Stuttgart 1911.

3 »Deutsches Volksblatt« vom 17. Mirz 1934, Nr.64. Kirche und Grofistadt. Sonderbeilage des Deut-
schen Volksblatts zur Erneuerung der Stuttgarter Mutterkirche St. Eberhard. 14S. »Deutsches Volksblatt«
vom 19. Mirz 1955, Sonderbeilage des Deutschen Volksblattes zum Wiederaufbau der Eberhardkirche.
16S.

4 St.Eberhard — Gotteshaus im Herzen Stuttgarts 1811-1961. Erinnerungsblitter zur Feier des 150jahri-
gen Bestehens. Hrsg. vom Katholischen Stadtpfarramt St. Eberhard, Stuttgart 1961.

5 Konkathedrale St. Eberhard. Dizese Rottenburg-Stuttgart 30. September 1978, hg. vom Dompfarr-
amt St. Eberhard, Stuttgart, Ostfildern 1978.



196 GEORG OTT

und machte den entsprechenden Fachministerien Vorlagen. So wird im folgenden vor allem
das Verhiltnis der Pfarrei zum Staat beleuchtet werden miissen, da das Grundstiick auf dem
die Eberhardskirche gebaut ist, Eigentum des Landes ist.

1. Die Anfinge

In Stuttgart feierten die Katholiken seit 1734 ihren Gottesdienst zuerst im Rittersaal des alten
Schlosses, spiter in der Akademie hinter dem Neuen Schlofi¢. Im September 1806 befahl der
Konig, dafl das »katholische Bethaus in der Akademie« von den Katholiken zu riumen sei,
und teilte ihnen die franzésische Kirche als neue Kirche zu. Heinrich von Brentano?, der erste
Stadt- und Garnisonspfarrer von Stuttgart, begutachtete diese Kirche, meinte aber, daf} diese
Kirche zu klein sei. »Die franzosische Kirche fafit nicht 150 Menschen — und gegenwirtig
befinden sich ungefihr 550 Katholiken in Stuttgart ohne das kénigliche Militir. Die Kirche
sollte also nothwendig 700 Menschen fassen.« So wie der Kénig fiir die Katholiken in Efflingen
und Tiibingen — in beiden Stidten waren 1806 katholische Pfarreien errichtet worden — gesorgt
hitte, so solle er auch jetzt in der Hauptstadt fiir einen entsprechenden Raum sorgen®. Die
Katholiken bekamen daraufhin die 1777 erbaute Garnisonskirche zugewiesen, wo sie von 1807
bis 1811 Gottesdienst halten konnten®.

Auf Befehl des Konigs wurde die alte evangelische Kirche auf der Solitude abgebrochen
und dort, wo die Eberhardskirche heute steht, wieder aufgebaut°. In den vier Pfarreibeschrei-
bungen zwischen 1820 bis 1849 wurde der Bau als ausreichend groff bezeichnet, wenn er auch
hitte massiver gebaut sein kdnnen. 1849 steht in der Pfarrbeschreibung: »Die Kirche hat sich
an mehreren Orten gesenkt und ist am Turme besonders schadhaft. Im Jahre 1836 wurde sie
ausgetiincht und verblendet. Sie hat eine mit Gyps bekleidete Bretterdecke. Die Kirche ist
grofl genug!l.«

2. Die Arbeit des ersten Kirchenbauvereins

Am 18. November 1857 stellte die katholische Gemeinde ein Bittgesuch an den Katholischen
Kirchenrat. Die Kirche sei in einem gefihrlichen baulichen Zustand und fiir die Gemeinde
lingst zu eng 2. Die Finanzverwaltung anerkannte keine privatrechtliche Verbindlichkeit zum
Bau einer neuen Kirche. Sollte die Gemeinde aber selbst einen gewissen Fond fiir die
Kirchenbau aufbringen kénnen, so hitte sie aus &ffentlichen Geldern einen Zuschufl erhalten.
Wenn also die Kirche keinen eigen Fond wiirde auftreiben konnen, so miifite der Kirchenbau
auf unbestimmte Zeit verschoben werden .

Am 10. Juni 1858 wandte sich die Gemeinde erneut an den Katholischen Kirchenrat mit
der Bitte um einen Beitrag aus dem Interkalarfond fiir den Bau einer neuen Kirche.

6 Vgl. BRINZINGER (wie Anm. 1) 24,

7 Heinrich von Brentano, geb. 9. Januar 1786 in Rottenburg, ord. 1790, Vikar in Gebrazhofen, 1795 Pf.
in Poltringen, 1797 Pf. in Hirrlingen, 1802 Pf. in Kirchen, 1806 erster katholischer Stadt- und Garnisons-
pfarrer von Stuttgart, 1808 versetzt als Pf. nach Radolfzell, 1816 Pf. in Loffingen, 1829 Pf. in Kleinlaufen-
burg, gest. 8. September 1831 in Freiburgi. Br. vgl. Karl R6GELE, Dr. Heinrich von Brentano, Geistlicher
Rat und Apostolischer Vikar, in: FDA 42, 1914, 189-296.

8 DAR, Stuttgart, St. Eberhard, Schreiben vom 17. September 1806 an den Katholischen Geistlichen Rat.
9 Vgl. BRINZINGER (wie Anm. 1) 10.

10 Degrs. 11£. Dort ist das Konigl. Dekret vom 30. Oktober 1807 abgedruckt.

11 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Pfarrbeschreibungen 1820/1824/1841/1849.

12 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Schreiben vom 18. November 1857 an den Kirchenrat.

13 Die Antwort geht indirekt aus dem Schreiben der Stiftungsrates vom 10. Juni 1858 hervor.



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 197

»Es darf wohl als eine Ehrensache bezeichnet werden, daf8 die Katholiken Wiirttembergs
in der Hauptstadt des Landes, wo sich allmihlig eine zahlreiche, in bestindigem Wachstum
begriffene katholische Gemeinde gebildet hat, und wo der Durchzug von Fremden aus aller
Herren Linder immer bedeutender wird, auch eine den wirklichen Bediirfnissen der
Gemeinde sowohl, als des katholischen Kultus in wiirdiger Weise entsprechende Kirche zu
besitzen.

Dafl die gegenwirtig hier bestehende katholische Kirche diesen Bediirfnissen nicht mehr
entspricht, wird mit Grund wohl nirgens bezweifelt. Wenn also vom Interkalarfond iiber-
haupt fiir allgemeine kirchliche Bediirfnisse des Landes Mittel verwendet werden, so darf wohl
der hier beschriebene Gegenstand als einer der ersten und wichtigsten, die einer Unterstiizung
werth sind, aufgefithrt werden.

Es ist Tatsache, dal die katholische Gemeinde in Stuttgart ihre hiufig wechselnden
Mitglieder aus fast allen katholischen Gemeinden des ganzen Landes sammelt. Die meisten
derselben gehoren den weniger bemittelten Stinden an. Es diirfte nun als der Billigkeit nicht
unangemessen erscheinen, eine solche Gemeinde auch mit Mitteln, welche aus den Interkalar-
gefillen aller Pfriinden des ganzen Landes gesammelt werden, zur Bestreitung ihrer kirchli-
chen Bediirfnisse zu unterstiitzen«'*. Eine Reaktion des Kirchenrates ist nicht bekannt.

Der am 15.Dezember 1862 gegriindete Kirchenbauverein'® bat in einer ausfiihrlichen
Schrift das kénigliche Kultministerium um einen Beitrag fiir die neu zu erbauende Kirche in
Stuttgart. Zur Begriindung eines Neubaues zeigt der Vereien die Geschichte der katholischen
Kirche in Stuttgart auf. Nachdem der wiirttembergische Staat infolge der neuen katholischen
Landeserwerbungen durch die Sikularisation seinen exklusiven lutherischen Charakter aufge-
geben habe, sei er zum parititischen Staat geworden, deshalb sei auch die »Kapelle, die bisher
auf Schlof8 Solitude gestanden habe, in die Residenzstadt verlegt worden. Die Gemeinde
anerkenne die Fiirsorge des Staates fiir die Katholiken, bemingele aber, dafl der Baustil und
die notwendige Soliditit der Kirche nicht vorhanden sei. Neben den 6000 Katholiken in
Stuttgart kimen noch sehr viele Fremde in die Stadt. »Stuttgart ist als Residenz ein Ort des
Zusammenschlusses von Angehérigen des ganzen Landes und als grofie gewerbsame und
interessante Stadt fortwihrend von einer Masse Fremder auf kiirzere oder lingere Zeit
besucht. Wenn auf die blofien Passanten keine besondere Riicksicht zu nehmen sein mag, so
konnen doch schon diejenigen nicht unberiicksichtigt gelassen werden, welche um ihrer
Geschifte und ihrer bei den Centralbehérden anhingigen Angelegenheiten willen die Haupt-
stadt des Landes aufzusuchen veranlafit sind. Es sind aber dann alsdann die Soldaten in
Betracht zu ziehen; es ist eine sehr grofle Menge, wenn auch nur voriibergehend, in den
Bureaus des industriellen Etablisements, in den Handlungen und bei Handwerkern, in
Kanzleien und bei den Collegien beschiftigter Personen in der Stadt anwesend, welche die
Gelegenheit, regelmiflig den Gottesdienst zu besuchen, nothwendig gewihrt werden mufi.

Die Masse von katholischen Dienstboten sowie die grofle Zahl von auswirtigen Schiilern,
welche die hiesigen wissenschaftlichen Kunst- und gewerblichen Anstalten besuchen, fillt von
selbst in dieselbe Kategorie. Hier besteht, nach unserem Dafiirhalten, eine unter der Aufsicht
des koniglichen Cultministeriums stehende Verpflichtung, auch fiir deren kirchliche Bediirf-
nisse vollstindige Vorsorge zu treffen«. Nach dieser Beschreibung der Struktur der Gemeinde
folgte eine Beschreibung der raumlichen Verhiltnisse in der Kirche. Wihrend an Sonntagen
die Kirche gut voll sei, an Feiertagen sei sie iiberfiillt. » An den Festtagen dringt sich die Menge
der Glidubigen nicht blof in den Gingen, sondern vor den Thoren der Kirche; wir diirfen es

14 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Schreiben des Kirchenstiftungsrates an den Katholischen Kirchenrat
vom 10. Juni 1858.

15 Zum Griindungsdatum des Vereins vgl. HSTA Stuttgart E 11 Bii 47 Kabinettsakten III, U3: Kath.
Kirche zu Stuttgart; Erbauung einer solchen. Schreiben des Vereins vom 21. Dezember 1862.



198 GEORG OTT

beinahe als Regel bezeichnen, dafl alsdann einige von Ubelkeiten befallen und vor die Thiiren
gebracht werden. Wenn endlich Prozessionen gehalten werden sollen, so wird dies in dem
Gedringe der die dufiersten Winkel der Kirche fiillenden Menge beinahe unméglich, jedenfalls
ist die Wiirde und der Anstand, wie sie die Prozessionen mit dem Allerheiligsten erfordert, in
bedauerlichster Weise beeintrichtigte.

Die Kirche konne mit ihren 36 Binken etwa 470Sitzplitze bieten und auf der Galerie
‘hitten zusitzlich 150 Menschen Platz. Zur Uberbriickung der Zeit, bis die neue Kirche gebaut
sein werde, schlug der Verein ein zeitlich begrenztes Simultaneum mit einer protestantischen
Kirche der Stadt vor. Zu dem Gedanken, ob nicht eine weitere Kirche gebaut werden solle,
duflerte sich der Verein negativ, denn dies wiirde die Anstellung weiterer Geistlicher nétig
machen. Desgleichen sprach sich der Verein gegen eine zweite Kirche aus, weil somit eine
zweite Pfarrei entstinde. »Die Zersplitterung der Gemeinde wiirde iiberhaupt kein Vortheil
fiir dieselbe sein«. Die Gemeinde wollte fiir den Neubau einen anderen Platz bekommen, denn
der Platz an der »geriuschvollen Konigstrafle« sei wenig dafiir geeigneté. Fiir den Kirchen-
neubau miifite man mit etwa 400000l rechnen. Der Kirchenbauverein wolle sein maglichstes
dazutun, um viel Geld aufzubringen. Allerdings befinden sich »die katholischen Biirger in
solcher Minderheit, sie sind insbesondere in so geringer Zahl mit Liegenschaft angesessen, daft
es sich von einer Umlage zur Bestreitung kirchlicher Bediirfnisse iiberhaupt nicht wird
handeln konnen«. Die Gemeinde hoffte auf den Zuschufl seitens des Landes, wufite aber
zugleich, dafl sie einen ihr rechtlich zustehenden Anspruch auf Unterstiitzung nicht begriin-
den konne. Sie erinnere an den Reichsdeputationshauptschluf} von 1803, der das Vermégen
der sikularisierten geistlichen Korporationen dem Staat iibergab. Mit diesem Vermégen sollte
der Staat die Aufwendungen fiir Gottesdienst und Unterricht unterstiitzen. Aus dem 1808
gebildeten Interkalarfond’, der zunichst nur fiir die Besoldung der Geistlichen eingerichtet
worden war, hatte 1859 die Pfarrei 100001l erhalten. Der Interkalarfond sei so belastet, daf§
die Stuttgarter Gemeinde nicht glaube, dafl fiir sie noch viel iibrig bliebe. Deshalb appelliere
sie an den Staat, dafl er auf die allgemeine Verbindlichkeit zur Bestreitung der kirchlichen
Bediirfnisse, die er in der Verfassung garantiert habe, Riicksicht nehme. Neben diesen
allgemeinen Verpflichtungen des Staates komme in Betracht, dafl die Stuttgarter Kirche auch
Garnisonskirche sei und dafl der Staat diese Kirche gebaut und bisher die anfallenden
Reparaturen bezahlt habe. Ob aus dem Bau allein schon eine privatrechtliche Verbindlichkeit
fiir den Staat entstanden sei, wolle die Gemeinde offen lassen, aber sie deute an, daf§ eine
genaue Uberpriifung des Sachverhaltes zu solcher Verpflichtung kommen kénnte %, Die grofie
Unterschriftenliste die der Bittschrift beigefiigt war, wurde durch adelige Vertreter angefiihrt,
danach folgten einige Militirs, dann Handwerker?®.

Nach der Aufforderung seitens der Regierung an den Kirchenbauverein mit der Bitte um
nihere Einzelheiten, schrieb der Verein am 2. Mirz 1863 die Begriindung fiir die Erbauung
einer katholischen Kirche zu Stuttgart. Die Katholiken konnten in nichster Zeit aus Geldman-
gel keine neue Pfarrei errichten. Daraus z6gen sie den Schlufi, dafl eine grofie Kirche gebaut
werden miisse, in der auch fiir ein Anschwellen der Katholiken »in den kommenden
Jahrzehnten« Platz sei. Die Katholikenzahl betrage derzeit ca. 5000 Personen, wovon etwa

16 Die Gemeinde denkt an des Alleenplatz.

17 Dazu vgl. August HaGEN, Geschichte der Dizese Rottenburg, Bd. 1, Stuttgart 1956, 283f.

18 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Bittschrift des Vereins vom 11. Juni 1863 an das konigliche Ministerium.
19 Unterschriftenliste: »Otto Graf von Salm-Hoogstraeten, Vorstand; Freiherr Joseph von Linden,
Minister des Innern; Kaplan Zimmerle; Gotz Graf von Degenfeld, ritterschaftlicher Abgeordneter;
Arthur Freiherr von Soden, Hauptmann; Regierungsrath Kaufmann; M. Dr. C. Kolb; Kasernenverwalter
Heyberger; Oberbaurath Egle; Baurath Marloky; Stiegele, Sattler und Tapezier; R. Probst, Rechtskonsu-
lant; abwesend bei der Unterzeichnung: Stadtpfarrer Zimmerle, Interkalarfondsverwalter Moser«.



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 199

% zum Gottesdienst kimen. Die Kirche solle wenigstens 2000 Kirchenbesucher fassen kon-
nen. Als Bauplatz schlagen die Mitglieder des Kirchenbauvereins den Alleenplatz vor, da die
Kirche nicht zu weit aus der Stadtmitte heraus gelegt werden soll. Den Baustil, der durch
Einfachheit gekennzeichnet sein solle, wolle man dem Willen des Konigs iiberlassen. Im
nichsten Staatsetat moge ein grofier Betrag fiir diese Kirche eingesetzt werden®.

Am 3. Mirz 1863 richtete der Kirchenbauverein an den Kénig die Bitte, im Hoftheater ein
Konzert zu Gunsten des Kirchenbaus abhalten zu diirfen. Dazu sollten auch die »niederen
Classen« der hiesigen Bevélkerung Eintritt erhalten. Diesem Antrag wurde 5Tage spiter
entsprochen?!. Am 21. April fand das Konzert statt und brachte einen Ertrag von 795148 Kr,
und der Konig spendete zusitzlich noch 100fl von seinem Privatgeld. Eine Anfrage des
Konigs an den Kriegsminister, ob nicht der Platz des Reithauses in der Kanzleistrafle fiir die
Kirche gebraucht werden kénnte, wurde abgelehnt?2. Im Mirz 1864 kam der Verein mit einer
ersten Druckschrift an die Offentlichkeit?.

Darin war zu erfahren, dafl der Verein 320 Mitglieder hatte. Am 12.Dezember 1865
schrieb der Kirchenbauverein wieder an den Kénig, und machte den Vorschlag, nachdem die
Betrige, vor allem des Staates, nicht so iippig geflossen seien, eine zweite kleinere Kirche zu
errichten. Die alte Kirche solle vorerst aber bestehen bleiben. Der Verein denke dabei an die
»andere Seite der Stadt«?*. Darauf bot der Oberbiirgermeister von Stuttgart dem Staat einen
Bauplatz fiir die Kirche auf dem Bauquadrat: Canzlei-, Linden-, Kriegsberg- und Alleenstrafle
an. Der Alleenplatz kime fiir die Kirche nicht in Frage, da dort die Stadt eine Gewerbehalle
errichten und in der Nihe des Katherinenhospitals kein &ffentliches Gebiude haben wolle?.

Der Hofkammerprisident berichtete dem Kabinettchef, dafl der K6nig dem Kirchenbau-
verein frither schon einen Bauplatz bei der Kriegsbergstrafle 33 angeboten habe, der Verein
aber auf keine Bedingungen eingehen wolle?.

1865 wurde ein Basar und eine Lotterie fiir den Kirchenneubau gehalten. Der Staatszu-
schufl war angesetzt auf 50000 fl, aber »infolge eines fatalen Zufalls« sei die Summe von den
Landstinden auf 30000 fl herabgesetzt worden?.

In den folgenden Jahren wurde der Plan einer zweiten Kirche in Angriff genommen.

Am 14. Mai 1871 teilte der Stadtpfarrer von St. Eberhard dem Katholischen Kirchenrat
mit, der Kirchenstiftungsrat habe beschlossen, den Kirchenneubau dem Baumeister Oberbau-
rat von Egle?® zu iibertragen. Seine Pline seien akzeptiert. Die Stadt bat den Katholischen
Kirchenrat, den Kirchenbau zu unterstiitzen, und gab die Summe fiir das Bauwerk mit

20 HStA Stuttgart E 11 Bii 47 Kab. Akten III U3.

21 HSTA Stuttgart E 11 Bii47 Kab. Akten Il U3.

22 HSTA Stuttgart E 11 Bii 47 Kab. Akten III U3.

23 Die Druckschrift liegt im DAR Stuttgart, St. Eberhard. Titel: »Erster Jahres-Bericht des Vereins fiir
die Erbauung einer katholischen Kirche in Stuttgart, Stuttgart, Druck der Riimelin’schen Druckerei.

24 HSTA Stuttgart E11 Bii47 Kab. Akten IIT U3.

25 Ebd.

26 Ebd.

27 Ebd.

28 Joseph Egle, wiirtt. Architekt, geb. 23. November 1818 in Dellmensingen bei Laupheim, Studium
in Stuttgart, Wien und Berlin, 184247 Korrespondent bei der Allg. Bauzeitung in Norddeutschland,
1847/48 in Rom, 1848 Direktor der Stuttgarter Baugewerkschule, die er bis zu seinem Tod leitete; 1850
Lehrer am Polytechnikum in Stuttgart, 1857 Hofbaumeister, 1884 Hofbaudirektor. Er erbaute u.a. das
Polytechnikum in Stuttgart (ital. Renaissance) 1860-65; Baugewerkschule in Stuttgart (frz. Renaissance)
1867-70; Marienkirche in Stuttgart (neugotisch) 1871-1878. Er war als Restaurator tatig: u.a. Frauenkir-
che in Efilingen, Domchor in Rottenburg, Heiligkreuzkirche Schwibisch Gmiind. THiemME-BECKER,
Kiinstler-Lexikon 10, 1914, 382f. ADB 48, 1904, 277f.



200 GEORG OTT

2640001l an. Noch im Sommer 1871 solle mit dem Bau begonnen werden?. Damit wurde
einer zweiten katholischen Kirche in Stuttgart — der Marienkirche — der Vorrang vor einer
Erweiterung der Eberhardskirche zugesprochen. Der Schwerpunkt der Katholiken Stuttgarts
verschob sich damit zwangsldufig nach St. Maria. Nach der Weihe der Marienkirche wurde
diese auch Sitz des Dekans.

3. Die Arbeit des zweiten Kirchenbauvereins (1894)

Die Eberhardskirche geriet in den folgenden Jahren zunehmend in den baulichen Verfall, so
dafl der Kirchenstiftungsrat handeln mufite. Am 2. Oktober 1893 schrieb er an das Finanzmi-
nisterium, dafl wegen der Absenkung der Fundamente ein Neubau notig sei. Bis zur
Errichtung der neuen Kirche solle aber die alte Kirche in Gebrauch bleiben. Die Gemeinde
wiinsche ein entsprechend grofies Gelinde auf dem Areal des Marstalls zu bekommen*. Das
Finanzministerium bat daraufhin das Kirchen- und Schulministerium, welches eigentlich
dafiir zustindig sei, um eine Stellungnahme, wobei das Finanzministerium darauf hinwies,
»dafl die Sct. Eberhardskirche im Eigenthum des Staates steht und seinerzeit im Wege der
Staatsfiirsorge iiberlassen und seither unterhalten worden ist, eine Baupflicht des Staates somit
nicht besteht und weiter in Frage kommt, ob ... die kath. Kirchengemeinde der Fortdauer der
Staatfiirsorge bedarf«. Wiirde seitens des Staates eine Verpflichtung bestehen, miisse er viel
Geld fiir die neue Kirche aufbringen, denn der Wert des Grundstiickes, auf dem die Kirche
jetzt stehe, hitte sich verdoppelt. Im iibrigen weist das Ministerium darauf hin, daf es fiir das
Marstallgelinde noch keinen Bebauungsplan gebe?!. Das Kirchen- und Schulministerium
bestitigte den gegenwirtigen Zustand der Kirche als »wirklichen Notstand«. Ob die neue
Kirche doppelt so grofl sein miisse wie die jetzige, wolle das Ministerium nicht entscheiden,
jedoch miisse sie »wesentlich grofier« als die bisherige werden. »Dies selbst dann, wenn, wie
geplant, fiir die Katholiken des unteren Stadtteils in der Stockachgegend eine neue kleinere
Kirche (wahrscheinlich eine sog. Notkirche) gebaut und hierdurch die Eberhardskirche etwas
entlastet wird«. Das Kultministerium sprach sich fiir einen Bauplatz auf dem Marstallareal aus.
Ferner befiirwortete es beim neuen Kirchenbau auch eine ergiebige finanzielle Unterstiitzung
des Staates*2.

Am 19. Juni 1894 konstituierte sich ein neuer »Kirchenbauverein St. Eberhard zum Zweck
der Erbauung eines geriumigeren Gotteshauses«, wie es im Rechenschaftsbericht 1896 heifit.
Die Ehrenprasidentin war Thre Kaiserliche und Konigliche Hoheit Margarete, die Frau des
Herzogs Albrecht von Wiirttemberg. Ein Damen- und ein Herrenkomitee wurden gebildet.
»Dem Damenkomite wurde in erster Linie eine Sammlung von Beitrigen und die Gewinnung
von Vereinsmitgliedern iiberwiesen und zur Erfiillung dieser Aufgabe ein aus ungefihr
100 Damen bestehendes sogenanntes »Sammelkomite« begegeben.« Neben den Einnahmen aus
Mitgliedsgeldern veranstaltete der Verein 1885 einen Bazar, der 48314,25M einbrachte.
Besonders erwihnten die Mitglieder des Vereins die Auffiihrung eines Schauspiels, das
zugunsten des Kirchenbaus vom kaufminnischen Verein »Lititia« aufgefiihrt wurde. Aus der
Spendenliste geht hervor, dafl die Haupteinnahmen des Vereins vom Adel stammten. 1896
hatte der Verein ein Kapital von 74928,80 M%. Am 19.Februar 1900 wandte sich der

29 DAR Stuttgart, St. Eberhard.

30 Ebd.

31 Ebd., Finanzministerium an das Kultministerium vom 10. Oktober 1893.

32 Ebd., Kultministerium an das Finanzministerium 3. November 1893.

33 Vgl. DAR Stuttgart, St.Eberhard »Rechenschaftbericht des Kirchenbau-Vereins St. Eberhard in
Stuttgart von der Griindung des Vereins an bis 31. Mirz 1896, Stuttgart, Buchdruckerei der Akt.-Ges.
»Deutsches Volksblatt«. Vorstand des Vereins war Stadtpfarrer Konrad Mangold.



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 201

Kirchenbauverein von St. Eberhard mit dem Gesuch an das Finanzministerium, ob er auf der
jetzigen Fliche der Kirche eine grofiere Kirche bauen diirfe. Die neue Kirche solle im ganzen
Raum 1700Sitzplitze enthalten. Der Verein schickte auch schon Baupline mit*. Uber das
Verhiltnis von katholischer Kirchengemeinde und Staat bemerkte das Ministerium folgendes:

»Die Kirche ist auf Grund eines Reskripts des Konig Friedrichs vom 30. Oktober 1807 von der
Solitude auf ihren jetzigen Platz versetzt, der kathol. Kirchengemeinde iiberlassen und seither
vom Staat unterhalten worden. Nach einer von dem Kameralamt Stuttgart unterm 30. Mirz
1900 gefertigten Ubersicht hat eine Durchsicht der Jahre 1817 bis 1899 der jihrliche Aufwand
rund 356 fl betragen. Die Staatsfinanzverwaltung hat stets den Standpunkt vertreten, dafl die
Kirche und ihre Grundfliche im Eigenthum des Staats sich befinden und dafl deren Uberlas-
sung an die katholische Kirchengemeinde und ihre Unterhaltung durch den Staat ebenso wie
bei verschiedenen anderen katholischen und evangel. Diasporagemeinden lediglich auf Staats-
fiirsorge beruhe, also stets widerruflich sei, mit anderen Worten, dafl die Kirchengemeinde ein
Recht auf die Benutzung der Kirche und auf deren Unterhaltung durch den Staat oder gar auf
Errichtung einer neuen Kirche im Fall der Abgingigkeit der bisherigen nicht zustehe. Dieser
Auffassung ist auch das K. Oberlandesgericht in dem anliegenden rechtskriftig gewordenen
Urteil® vom 26. Mai 1899«%. Die berechtigten Forderungen nach einer neuen Kirche kénne
das Finanzministerium anerkennen, und erklire sich auch bereit, der Kirchengemeinde bei der
Beschaffung eines Bauplatzes »an die Hand zu gehen«. Mehrere Griinde wiirden jedoch
dagegen sprechen, daff dem Wunsch des Kirchenbauvereins entsprochen werden kénne. Zum
einen wire die Kirche zwischen hohen Privatgebiuden eingekeilt. Des weitern wiirde schon
jetzt, da die Kirche 700Sitzplitze hitte, der Verkehr nach dem Gottesdienst in der
Konigstrafle »geradezu gehemmt«. Dies wire kiinftig in viel hoherem Mafle der Fall, denn die
Bahnhofserweiterung werde in Zukunft kommen, und auch dieser bekime einen Ausgang zur
Konigstrafle. Auflerdem miisse damit gerechnet werden, daf die Strafienbahn in die untere
Konigstrafle verlegt wiirde. Weiter komme in Betracht, dafl der Verkaufswert dieses Gelandes
sehr hoch sei. Dieses Gelinde konnte also fiir andere Zwecke verwendet werden. Das
Finanzministerium habe der Gemeinde einen Bauplatz bei der Orangerie angeboten, aber die
Gemeinde wolle ja lieber beim alten Platz bleiben, weil die Kirche unbedingt im Mittelpunkt
der Gemeinde bleiben soll. Das Finanzministerium verstehe diese Argumentation nicht, weil
doch die Gemeinde zunichst einen Platz auf dem Marstallgelinde haben wollte (in der Achse
Kronenstrafle), und dieser Platz sei nur 200 m von der Organgerie entfernt. Gravierender sah
das Ministerium den Vorbehalt wegen des Eisenbahnlirms, aber den gebe es bereits jetzt
schon in der unteren Konigstrafle. Zugegeben wird, dafl der Platz an der Orangerie noch
lauter wiirde, weil in Kiirze die Neckarbahn ausgebaut werde, aber die Kirche wiirde immer
noch 70m vom Bahngleis entfernt liegen und auch die Baume zwischen Bahn und Kirche
konnten den Schall geniigend abhalten. Weiter solle man darauf achten, daf} die Beliiftung der
Kirche in der Hauptsache von der bahnabgewandten Seite geschieht. Der Kirchenbauverein
duflere dann noch die Sorge, dafl eine auf dem Orangerieplatz errichtete Kirche in Zukunft der
Verkehrsentwicklung im Wege stehen kénnte. Den Argumenten des Kirchenbauvereins habe
man zwar seitens des Finanzministeriums durchaus ein gewisses Verstindnis geschenkt, aber
im Endeffekt wolle man die Gemeinde doch dringen, den Platz auf der Orangerie zu nehmen.
Fiir die Erwerbung des Platzes sei das Ministerium geneigt, einen Beitrag aus der Staatskasse

34 DAR Stuttgart, St. Eberhard.

35 Das Urteil wurde verdffentlicht in: Jahrbiicher der wiirttembergischen Rechtspflege12, 1900,
153-165.

36 DAR St.Eberhard.



202 GEORG OTT

zu bezahlen. Zu den Baukosten selbst wolle man aber keine »grofleren Leistungen« in
Aussicht stellen¥.

Die Kirchengemeinde lief§ sich von dem Neubauvorhaben nicht abbringen und beauftragte
Architekten, fiir den Neubau Modelle herzustellen. Vier Modelle wurden vom 21. bis
23.Oktober 1899 im Landesgewerbemuseum ausgestellt. Leider sind diese Modelle nicht
mehr vorhanden, aber eine Bauzeitung beschiftigte sich damals in einem eigenen Artikel mit
der Baufrage von St. Eberhard. Die vier Modelle hatten fiir sich gemeinsam, dafl sie die Kirche
auf dem alten Platz belassen. Alle gingen davon aus, dafl eine groflere, monumentale Kirche
gebaut werden miisse. Die Baulinie der Kirche riickten alle vier Architekten bis an die
Konigstrafle heran. Der Gutachter referierte nun das »Deutsche Volksblatt« vom 10. Novem-
ber 19058, das als Endresultat resiimiert, daf »das Wettbewerb-verfahren keinen Entwurf
gezeitigt hat, der unmittelbar zur Ausfithrung geeignet ist, und deshalb Architekt Cades* von
Stuttgart mit der Ausfithrung eines weiteren Bauprojekts beauftragt worden sei«. Allerdings
glaubt auch der Schreiber des Volksblattes nicht, daff es Cades gelingen werde, eine grofiere,
monumentale Kirche auf diesem kleinen Platz zu bauen. Gleichfalls meint der Gutachter, daf8
sich eine »wesentlich groflere Kirche auf dem alten Platz nicht erstellen lifit«. Ferner denkt
dieser an den immer stirker werdenden Verkehr in der Konigstrafle. Und dies sei fiir eine
katholische Kirche, die den ganzen Tag getffnet sei, doch so etwas »wie eine Profanation.
Aus diesem Grund weist er auf einen Platz hinter dem Kénigstor in den Anlagen. (Heute steht
dort der Bahnhofsturm.) Die Kénigstrafle finde mit dieser Kirche einen »auflerordentlich
wirkungsvollen Abschluf«. Fiir kleine gottesdienstliche Handlungen wie etwa Taufen und
Trauungen solle man die alte Eberhardskirche noch stehen lassen, »denn dafl in ihr ein recht
beachtenswertes Kunstwerk zerstort wiirde, davon hat noch kaum jemand gesprochen«. Der
Schreiber kommt dann aber in einem letzten Abschnitt auf grundsitzliche Uberlegungen zum
Kirchenbau: »Die Art, wie die Kirchengemeinde St. Eberhard zu Entwiirfen fiir ihr neues
Gotteshaus zu kommen sucht, scheint uns vom Standpunkt ihres eigenen Interesses aus nicht
recht gliicklich. Es wiirde nur zur Forderung ihres Ansehens dienen, wenn sie in ihrem
Neubau ein erstklassiges Kunstwerk erstehen liefe. Dafl ein solches durchaus nicht die
Formen der italienischen Renaissance tragen miifite, wie sie den zum engeren Wettbewerbe
aufgeforderten Architekten vorgeschrieben waren, ist, sollte man meinen, iberflissig zu
bemerken; dafl man dabei Besseres als die eingelaufenen Entwiirfe zu leisten vermag, ist dabei
nicht von der Hand zu weisen. Man lasse doch diesen Aberglauben an einen >kirchlichen Stil<
und den andern an die >Spezialititen im Kirchenbau« fahren und stelle diese interessante,
schéne Aufgabe allen deutschen Baukiinstlern zum Wettbewerb, nicht bloff den katholischen,
auch nicht blof den Spezialisten. Der Kirchenbau gehort zu den monumentalsten Betitigun-
gen der Baukunst; den ersten Kiinstlern des Landes lag er friiher ob, und kirchengeschichtli-
che Bauwerke bilden die Marksteine der baugeschichtlichen Entwicklung. Heute gilt es, dieses
Gebiet erst wieder den treibenden Kriften der kiinstlerischen Entwicklung zu erobern. Eine
Kirche von der Bedeutung der St. Eberhardskirche kénnte fiir Stuttgart ein bedeutungsvolles
Schmuckstiick, ein dauerndes Zeugnis seiner kiinstlerischen Kultur werden. >Offenen Sinn fiir
die Freiheit und Neuheit auf dem Gebiet der Kunst« forderte Dr.Mayenberg auf dem

37 Ebd. Schreiben des Finanzministeriums an den Katholischen Kirchenrat vom 10. Juli 1900.

38 Das »Deutsche Volksblatt« ist aus dieser Zeit nicht mehr vorhanden.

39 Josef Cades, geb. 15.September 1855 in Altheim, OA Biberach, Architekt, Studium an der Bauge-
werkschule und Technischen Hochschule in Stuttgart. Studienreisen nach Italien und Frankreich.
Ausbildung beim erzbischoflichen Bauamt in Freiburg. 1886 selbstindig. Kirchenbauten u.a.: Stuttgart,
St. Elisabeth (1900/01); Bregenz, Herz-Jesu-Kirche (1907/08), Stuttgart-Bad-Cannstatt, Liebfrauenkirche
(1909/10); Reutlingen, St. Wolfgang (1909/10); Nenningen 1910. Gest. 31. Mai 1943 in Stuttgart. THIEME-
Becker, Kiinstler-Lexikon 5, 1911, 342f. Nachruf mit Werkverzeichnis, in: Heilige Kunst 1949, 58-60.



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 203

diesjihrigen Katholikentage in Straflburg® von der katholischen Geistlichkeit. Sie beweise
ihn! «H

Wie es zu der Vorgabe kam, eine neue Kirche in den Formen der italienischen Renaissance
zu bauen, wissen wir heute nicht mehr. Der bekannterweise kunsthistorisch versierte Bischof
Paul Wilhelm Keppler*2 beeinflufite den Kirchenbau in der ganzen Diézese. Seine Vorliebe fiir
die romanische und gotische Architektur ist bekannt. In seiner Stuttgarter Rede vor der
9. Generalversammlung der Deutschen Gesellschaft fiir Christliche Kunst am 28. Juni 19024
bezeichnete er diese beiden Kunstrichtungen als die eigentlichen kirchlichen Formen. Sie
hitten im Gegensatz zu der modernen Kunst mehr Charakter. Dafl dennoch fiir den Bau der
Eberhardskirche ein Stil im Sinne der italienischen Renaissance gefordert wurde, hing viel-
leicht doch mit Bischof Keppler zusammen. In seinem Buch »Aus Leben und Kunst«
(Stuttgart 21905) zeigt er nimlich — beeindruckt von seiner Studienreise nach Italien — eine
grofle Wirme fiir die italienische Renaissance. Hier kénnte ein Zusammenhang mit dem
Bauvorhaben in Stuttgart gegeben sein.

Daf es der Eberhardsgemeinde in dieser Zeit wirklich ernst mit einem Kirchenneubau war,
zeigt auch die Tatsache, dafl Stadtpfarrer Mangold* am 6. Mirz 1905 das Bezirksbauamt bat,
die Orgel nur Instand zu setzen. Dafl sich Prilat Mangold an das Bezirksbauamt richtete, ist
dadurch zu erkliren, dal am 12. Februar 1900 zwischen der Orgelbaufirma Weigle, Echter-
dingen, und dem Staat (Kameralamt) in einem Orgel-Revisions-Vertrag festgelegt worden
war, daf} die Kosten fiir die Orgelinstandsetzung in St. Eberhard vom Staat iibernommen
werden. Alle fiinf Jahr miisse dieser Vertrag verlingert werden. Daraus leitete sich auch das
Recht der Gemeinde auf die Bezahlung des Orgelausbaus durch den Staat ab. Ein solcher
Orgelausbau um vier Register auf insgesamt 21 Register war in einem Gutachten iiber den
Zustand der Orgel angeraten worden. Der Stadtpfarrer wollte durch die Zuriickstellung des
Orgelausbaus die Dringlichkeit des Kirchenneubaus betonen.

Nachdem bisher immer wieder die Verhandlungen im Sande verlaufen waren, wurden
nach dem Ersten Weltkrieg die Verhandlungen iiber den Bauplatz von St. Eberhard erneut
wiederaufgenommen. Stadtpfarrer Mangold schrieb am 22. Dezember 1919 an das Kameral-
amt der Stadt Stuttgart, dafl »die Aufteilung des Marstallgebietes in kiirzester Zeit erfolgen
und in Verbindung damit die Frage der Erbauung der neuen Eberhardskirche gelost werden
miisse. Mit einer baldigen endgiiltigen Lésung der schwierigen, schon 25 Jahre schwebenden
Bauplatzfrage wiirde eine lange gehegte Hoffnung der Pfarrgemeinde erfiillt und fiir die
Vorarbeiten zum Neubau und fiir die Vornahme neuer Geldsammlungen ein sicherer Boden
geschaffen werden. Durch ein Ubereinkommen zwischen Staatsfinanzverwaltung, Hofdoma-
nenkammer und Krongutsverwaltung vom Jahre 1914, dessen Vollzug durch den Krieg bisher
gehindert wurde, ist als Bauplatz fiir die kiinftige Eberhardskirche das Gelinde gegeniiber
dem Kleinen Haus bestimmt worden. Bei weiteren Verhandlungen ... wurde von dem
40 Vgl. Albert MEYENBERG, Die Anteilnahme der Katholiken an Kunst und Wissenschaft. Rede, gehalten
in der dritten 6ffentlichen Versammlung; in: Reden, gehalten in den &ffentlichen Versammlungen der
52. Generalversammlung der Katholiken Deutschlands in Straburg 20.-24. August 1905, Straflburgi. E.
1906, 98-122; Zitat von Seite 119.

41 Fritz ScumipT, Zur Baufrage St. Eberhard in Stuttgart, in: Bauzeitung fiir Wiirttemberg, Baden,
Hessen, Elsass-Lothringen 2, 1905 (18. November) 373f.

42 Paul Wilhelm Keppler, geb. 28.September 1852 in Schwib. Gmiind, zum Bischof von Rottenburg
erwihlt 11. November 1898, gest. 16.Juli 1926 in Rottenburg.

43 Diese Rede ist versffentlicht in Kepplers Buch: » Aus Kunst und Leben«, Stuttgart 21905, 273-287.
44 Konrad Mangold, geb. 1.Februar 1852 in Weiler bei Gmiind, ord. 1876, Vikar in Stuttgart, 1879
Prizeptoratskaplan in Leutkirch, 15.Mai 1883 Kaplan in Stuttgart, St.Eberhard, 11.Oktober 1893
Stadtpfarrer in St. Eberhard, seit 1910 Stadtdekan, gest. 1931.

45 STAL F132 Bii37, Bauwesen an der kath. Eberhardskirche, Konigstr. 7, 1857-1919.



204 GEORG OTT

inzwischen verstorbenen Justizminister Dr.von Kiene* und dem Unterzeichneten [Prilat
Mangold] betont, daff die neue Kirche so situiert werden miisse, dafl ihre Achse in der
Kronenstrafle zu stehen komme«. Ein weiterer Platz wurde der Pfarrei beim Waisenhaus
bezeichnet, aber Kirchenstiftungsrat und Kirchenbauverein lehnten diese Losung ab und
wollten am Marstallgebiet festhalten. Als Grund dieses Festhaltens wird die Nihe zur
bisherigen Kirche und die schone, ruhige Lage, besonders zu den Anlagen hin, genannt.
Ferner miifiten an diesem Platz betrichtlich geringere Summen fiir den Neubau aufgewendet
werden*’.

Die neuen staatlichen Verhiltnisse nach 1919 spiegeln sich in einem ausfiihrlichen Doku-
ment des Finanzministerium wider. Resultat dieses Schreibens an das Ministerium des
Kirchen- und Schulwesens ist die Ablehnung des Kirchenneubaus auf dem Marstallgelinde.
Das Ministerium fiihlt sich an die Zusage von 1914 (Marstallgelinde) nicht mehr gebunden.
Ferner habe die Postverwaltung um ein Gelinde auf dem Marstallareal nachgefragt, und nach
den Plinen der Postverwaltung sei ein Kirchenbau auf diesem Areal ausgeschlossen. Fiir das
Finanzministerium kimen nur zwei Moglichkeiten in Frage: 1) »die Kirche auf ihrem im
Jahre 1910 gefafiten Plan, den Kirchenbau auf dem alten Platz zu errichten (siche Abb. I), oder
2) denselben einen anderen geeigneten Bauplatz zur Verfiigung zu stellen.« Die erste Mog-
lichkeit scheide aber deshalb aus, da der Stadtbauplan eine Verbreiterung der unteren
Konigstrafle vorsieht. Hierdurch werde eine Erbauung in der erforderlichen Grofle unméog-
lich. Das Finanzministerium will dem Platz beim Waisenhaus den Vorzug geben. Am Schluf§
des Schreibens allerdings wurde doch noch eine dritte Méglichkeit angedeutet, welche in einer
miindlichen Besprechung von dem Vertreter der Kirche als nicht erdrterbar bezeichnet wurde:
»Da infolge der Baumaterialen Knappheit und infolge der hohen Baukosten die Erstellung
eines Kirchenneubaus ... in dem erforderlichen Umfang wohl noch auf Jahre hinaus ausge-
schlossen ist, so konnte auch die Frage erwogen werden, ob nicht zunichst die alte St. Eber-
hardskirche belassen und ihrer Unzulinglichkeit dadurch abgeholfen werden kénnte, dafl der
Sprengel der Pfarrgemeinde zu St. Eberhard entsprechend begrenzt und durch einen Neubau
an anderer Stelle eine Entlastung dieser Kirche versucht wiirde, wenn ohnehin mehr an der
Peripherie der Stadt ein Neubau einer kath. Kirche erforderlich werden sollte.«* Wenn auch
damals diese Vorstellung von der Pfarrei abgelehnt wurde, so ist sie dennoch faktisch
eingetreten; denn mit der Pfarreierhebung von St. Georg (1921) im Norden und St. Fidelis
(1925) im Westen wurde das Gebiet von St. Eberhard eingegrenzt®.

4. Ein Angebot der Stadt?

Nach Eroffnung des neuen Bahnhofs stellte die Stadt Stuttgart Uberlegungen iiber die
Weiterverwendung des alten Bahnhofs an, infolge derer es zu dem Projekt kam, die »alte
Bahnhofshalle unter entsprechenden unwesentlichen Verinderungen einem Neubau fiir die

46 Hans Kiene, geb. 22. Januar 1852 in Langenargen, 1872-76 Jurastudium in Tiibingen und Freiburg,
1878-81 Hilfsrichter in Goppingen und Geislingen, 1881 Staatsanwalt in Ellwangen, 1886 Landrichter in
Schwib. Hall, 1894 Landgerichtsrat in Ravensburg, 1898 in Stuttgart, 1912 Senatsprisident im Landge-
richt Stuttgart, 1915 Generalstaatsanwalt, 7. Mirz 1919 zum Justizminister gewahlt, 1894 in den Landtag
gewihlt, 1895 Mitbegriinder des Zentrums, 1895 Vizeprisident Landtags; vgl. Schwibischer Merkur vom
25. September 1919, Nr. 443 (Abendblatt).

47 DAR Stuttgart, St. Eberhard

48 Ebd. Schreiben des Finanzministeriums an das Kultusministerium vom 21. April 1920.

49 Vgl. dazu: Anton Frey, Die katholischen Pfarreien Stuttgarts, Stuttgart 1939, 33-38.



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 205

kiinfige Eberhardskirche«% einzugliedern. Dazu schrieb der Oberbiirgermeister am
29. November 1922 an den Fiirsten Henckell-Donnersmarck®!, dem damaligen Eigentiimer
der alten Bahnhofshalle das Areal der Eberhardskirche zum Tausch anzubieten. Er schrieb
weiter: »Die heutige St. Eberhardskirche in der Kénigstrafle, die katholische Hauptkirche
Stuttgarts, ist dem Einsturz nahe. ... Das vor dem Kriege ernsthaft betriebene Bauvorhaben
der Kirche betr. Erstellung eines vergrofierten Neubaus auf der alten Baustelle ist seinerzeit
ein Opfer der Stadtbauplanumgestaltung geworden. Die Durchfiihrung dieses Baugedankens
ist durch die kiinftige Erbreiterung der Konigstrafie sehr erschwert. Auch die Lage der Kirche
in der unteren Konigstrae nach der vollstindigen Umgestaltung der Verkehrs- und
Geschiftsbedeutung dieses Straflenzuges nicht mehr die richtige«2. Dieses Ansinnen jedoch
lehnte der Fiirst ab und verkaufte die alte Bahnhofshalle anderweitig.

Denselben Plan teilte der Oberbiirgermeister — allerdings noch vor einer Antwort seitens
des Fiirsten — Bischof Keppler in einem Schreiben auch vom 29. November 1922 mit. »Die
Planskizzenbeilagen (siehe Abb. IT und III) sind nicht als fertiges Projekt zu werten. Sie sollen
lediglich den Nachweis der Méglichkeit einer Verwertung der Halle einschlieflich eines Teils
des Durchgangs zwischen den ehemaligen Wartesilen im angeregten Sinne erbringen. Das
Projekt hat den Vorzug, daf8 es die Ausfiihrung des Bauwesens in verschiedenen Zeitabschnit-
ten gestattet. Mit verhiltnismifig bescheidenen Mitteln kdnnte innerhalb kurzer Zeit ein den
Bediirfnissen der Jetztzeit geniigender Zustand geschaffen werden, der eine wiirdige Erschei-
nung im Stadtbild sicherstellt, ohne daf die Kosten auch nur fiir die Ausbildung einer einzigen
Schauseite aufgewendet werden miifiten. Die Lage der Kirche mitten im Zentrum der Stadt,
mit einer reprisentativen Vorhalle, die sich gegen die Strafle mit geringem Durchgangsverkehr
offnet, wire im kiinftigen Stadtorganismus nach Neugestaltung des Bahnhofsareals als ideal zu
bezeichnen. Derartig giinstige Gelegenheiten pflegen sich in der Entwicklungsgeschichte eines
Stadtwesens selten zu wiederholen« . Die Stadt war bemiiht, die Kirche von dieser so wichtig
gewordenen Geschiftsstrafle zu entfernen. Dennoch schien Bischof Keppler unter der Vor-
aussetzung, dafl der Kaufpreis nicht zu hoch ausfallen wiirde, dem Projekt gegeniiber nicht
ganz abgeneigt gewesen zu sein, wenn auch ein gewisses Zgern unverkennbar war; denn er
antwortete dem Oberbiirgermeister, daf§ der Weihbischof mit einem Techniker das Gebiude
in Augenschein genommen habe®*.

Wie die Kirchengemeinde reagierte, bzw. ob und inwieweit dieses Projekt iiberhaupt
bekannt war, geht aus den Akten nicht hervor.

5. Die Vergrifierung der Kirche 1934

Eine neue Phase setzte mit dem neuen sehr selbstbewufit auftretenden Stadtpfarrer, Prilat
Rudolf Spohn%, ein, der die Eberhardspfarrei am 10.Juni 1927 iibernommen hatte und das
Bauvorhaben entscheidend vorantrieb. Von einem zunichst beabsichtigten Neubau der

50 DAR Stuttgart, St.Eberhard, Oberbiirgermeister Karl Lautenschlager an Bischof Keppler vom
29. November 1922.

51 Guidotto Karl Lazarus Fiirst Henckel-Donnersmarck, geb. 23. Mai 1888 in Berlin. GOTHAISCHER
HorkALENDER 167, 1930, 354f.

52 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Schreiben von Oberbiirgermeister Karl Lautenschlager an Henckell-
Donnersmarck vom 29. November 1922 (Abschrift)

53 Vgl. Anm.48.

54 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Schreiben von Bischof Keppler an den Stuttgarter Oberbiirgermeister
vom 6. Januar 1923,

55 Rudolf Spohn, geb. 9. Febr. 1880 in Pommertsweiler, 22. Juli 1905 Priesterweihe, 1927 Stadtpfarrer in
St. Eberhard, Stuttgart, 1932-1956 Dekan in Stuttgart, gest. 20. September 1961.



206 GEORG OTT

Kirche lief er bald ab, nachdem er erkannt hatte, dafl dieser zu hohe Bausummen verschlingen
wiirde. »Uber dieses Ergebnis war ich gar nicht betriibt, denn im Stillen habe ich mich immer
mit dem Gedanken getragen, dafl die alte Eberhardskirche zu erhalten sei. Sie mag ihre
Schwichen und Fehler haben, aber kiinstlerisch wertvoll ist sicherlich die Schauseite und
ebenso der gewdlbte Innenraume« e,

In den Jahren 1930 bis 1933 verhandelte der Kirchenstiftungsrat unter der Federfiihrung
von Stadtpfarrer Spohn mit dem Finanzministerium, bzw. der nachgeordneten Behérde, dem
Baubezirksamt IT Stuttgart. Dabei anerkannte der Kirchenstiftungsrat durch den Beschlufl
vom 13. Mirz 1933 gegeniiber dem Staat, dafl der Staat Eigentiimer des Grundstiicks und der
Kirche ist. Auch die Erweiterungsbauten sollten Eigentum des Staates werden. Der Kirchen-
stiftungsrat nahm ferner zur Kenntnis, dafl der Staat keinerlei Mehraufwendungen auf die
Unterhaltung der Kirche machen wird. Simtliche Kosten fiir den Umbau gehen zu Lasten der
kath. Kirchengemeinde, soweit die Bauten nicht auf die Pline des Finanzministeriums
zuriickgingen. Damit waren die Verhandlungen mit dem Staat abgeschlossen.

O. Klump* schrieb am 21. Mirz 1933 an Bischof Sproll*® einen vertraulichen Brief, in dem
er diesen Beschlufl des Kirchenstiftungsrates verwarf. Der Platz sei seit iiber 120]Jahren im
Besitz der Kirche. Durch diese Beschliisse wiirde aber dieser Anspruch aufgegeben. »Ich kann
es gewissenshalber nicht mit mir vereinbaren, das unanfechtbare Besitzrecht der Gemeinde
gegen ein Linsenmuss aufzugeben.« Er bat den Bischof, in den Archiven nachsehen zu lassen,
ob nicht irgendein Beweis beizubringen sei, demnach klar hervorginge, dal das Gelinde und
die Kirche in das Eigentum der Kirche gehore.

Wenn Herr Klump auch beziiglich der Eigentumsverhiltnisse irriger Meinung war®, so
hat er doch bewirkt, dafl sich nun der Bischof einschaltete und von Spohn Rechenschaft iiber
die bisherigen Verhandlungen forderte.

Stadtpfarrer Spohn berichtete am 10. April 1933 ausfiihrlich iiber den Verlauf der Kirchen-
baufrage seit seiner Amtsiibernahme: Thm hitte zunichst ein Neubau der Eberhardskirche
vorgeschwebt. Nach Skizzen von Architekt Hugo Schlosser®® war an eine Umstellung der
Kirche (Verlegung der Chorseite nach der Konigstrafie) gedacht. Die Kirche sollte in den
ersten Stock gelegt und das Untergeschoff zu Versammlungszwecken der Pfarrei genutzt
werden, was aber einen Kostenaufwand von 1,5 Mill. M bedeutet hitte. »Von nun an betrieb
ich die Erneuerung und Erweiterung der Kirche.«

Im Verlauf verschiedener Entwiirfe bekam die Kirchenbausache durch das Eingreifen der
Bauabteilung des Finanzministeriums und des BezirksbauamtsII eine neue Wendung. Diese

56 Rudolf Sporn, Die Losung der Kirchenbaufrage von St. Eberhard, in: Deutsches Volksblatt Nr. 64
vom 17. Mirz 1934, S.2.

57 Dieser Name konnte leider nicht niher identifiziert werden.

58 Joannes Baptista Sproll, Bischof von Rottenburg, geb. 2. Oktober 1870 in Schweinhausen, ord. 16. Juli
1895, Repetent in Tiibingen 1897, Subregens des Priesterseminars 1902, Pf. von Kirchen 1909, Domkapi-
tular 1912, Generalvikar 1913, Weihbischof 1916, 14. Juni 1927 zum Bischof inthronisiert, gest. 4. Mirz
1949. Paul Korpr und Max MOLLER (Hrsg.) Die Vertreibung von Bischof Joannes Baptista Sproll von
Rottenburg 1938-1945, Dokumente zur Geschichte des kirchlichen Widerstands (Verdffentl.
KommZGA 13), Mainz 1971.

59 Vgl. dazu Anm. 35.

60 Hugo Schldsser, geb. 20. Mai 1874 in Ratingen bei Diisseldorf, Studium in Miinchen, Stuttgart und
Frankfurt, Architekt, Bauten u.a.: Villa Reitzenstein in Stuttgart (1910), Deutsche-Linoleum Werke in
Bietigheim, Salamander-Werke in Kornwestheim, Schlof Obergebelzig in Schlesien (1912/13), Schlof
Hohenstein bei Rottweil (1913), Kirchenbauten u.a.: St. Salvator in Aalen (1911/13), Marii-Himmelfahrt
in Stuttgart-Degerloch (1926/27), Petrus-Canisius-Kirche Friedrichshafen (1927/28), St.-Georg-Kirche in
Stuttgart (1929/30), St. Clemens in Stuttgart-Botnang (1933), gest. 1955. Vgl. THiEME-BECKER, Kiinstler-
Lexikon 30, 1936, 114. DV vom 19. Mirz 1955, S. 4.



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 207

Amter sahen sich genétigt, die Sicherung des alten Baues vorzunehmen, und trugen dem
Stadtpfarrer an, die geplante Erweiterung im Zuge dieser Mafinahmen zu verwirklichen.
Gleichzeitig legten sie eigene Erweiterungsentwiirfe vor, Spohn jedoch entschied sich fiir die
1931 schon besprochenen Erweiterungspline Schlossers. Am 13. Mirz 1933 war es so vom
katholischen Kirchenstiftungsrat genehmigt worden®!. Mit dieser Entscheidung wurde der
Weg zur Erweiterung der Eberhardskirche frei. In der Umbauphase zwischen dem Weiflen
Sonntag 1933 (23.April) und dem 18.Mirz 1934 wurde die Kirche geschlossen. In der
Zwischenzeit diente der Festsaal des Europiischen Hofes in der Friedrichstrafle der Gemeinde
als Notkirche. Am Sonntag, dem 18. Mirz 1934, konnte dann Bischof Johann Baptista Sproll
die Weihe des Hochaltares von St. Eberhard vornehmen®.

Wihrend des Zweiten Weltkriegs wurden durch Bombenangriffe 21 katholische Kirchen
Stuttgarts zerstort. Am hirtesten hat es die St. Eberhardskirche getroffen. In der Chronik der
Marienanstalt findet sich am 21.Februar 1944 folgender Eintrag: »Groflangriff auf die
Innenstadt ... Auch die Wohnung von H.H.Kaplan Geidel®, die an die Eberhardskirche
angebaut war, ebenso die Mesnerwohnung erhielten eine Luftmine. Schon glaubte man, die
Eberhardskirche sei gerettet. Da — etwa um 7 Uhr frith — stand sie plotzlich lichterloh in
Flammen. Es muf§ in einem Pfarrbiiro im 1.Stock eine Brandbombe gesteckt haben, die sich
unbemerkt entwickeln konnte. Bis man dann den Zimmerschliissel herbeigeschafft hatte, hatte
der Brand schon auf die ganze Kirche iibergegriffen. Noch hitte man sie retten konnen, aber
ein Feuerwehrmann soll gesagt haben, sie hitten keinen Befehl zu 16schen. ... Das ganze
katholische Stuttgart und viele Andersgliubige beweinten die Zerstérung dieser Kirche«®. In
der Nacht zum 26. Juli 1944 wurden die noch stehende Fassade und die Auflenmauern der
Eberhardskirche durch Bomben getroffen, so da der Platz vollig eingeebnet wurde. In der
gleichen Nacht wurde auch der Europiische Hof zerstort, so dafl die Gottesdienste zunichst
im Nihsaal der Marienanstalt und spiter dann ins Kunstgebiude verlegt wurden®.

6. Der Wiederaufbau der Eberhardskirche nach 1945

Nachdem die Gemeinde Ende 1946 wieder einen behelfsmifligen Platz im Kunstgebiude fiir
den Gottesdienst erhalten hatte, machte die Stadt im Juni 1947 von sich aus einen ersten
Vorstof, um die Kirchenbaufrage aufzugreifen. Oberbiirgermeister Klett® schrieb an das
Bischofliche Ordinariat und erliuterte dabei die Planung der Stadt: »Vom stidtebaulichen
Interesse aus gesehen sprechen starke Bedenken gegen den Wiederaufbau der Kirche auf dem
bisherigen Grundstiick. Soweit ich unterrichtet bin, erscheint auch den katholischen Stellen
die Beibehaltung des bisherigen Platzes nicht als die beste Méglichkeit, die sich denken liefle.
Von seiten der Stadtverwaltung besteht ein erhebliches Interesse daran, auf dem bisherigen
Platz der St. Eberhardskirche die Errichtung eines Geschiftshauses in Angriff zu nehmen, ...

61 DAR Stuttgart, St. Eberhard.

62 Vgl. St. Eberhard — Gotteshaus im Herzen Stuttgart 1811-1961, S.38—41.

63 Eugen Geidel, geb. 6. Januar 1909 in Stuttgart-Gablenberg, ord. 1. April 1933, Vikar in Stuttgart, Rel.-
Lehrer am Karlsgymnasium in Stuttgart 1935, Prifekt des Martinihauses in Rottenburg, Kpl. in Buchau
1937, Kpl. in Stuttgart, St. Eberhard 1938, StudR. an verschiedenen Gymnasien in Stuttgart seit 1949, i.R.
1974, lebt in Stuttgart.

64 Chronik der Marienanstalt in Stuttgart, Eintrag vom 21. Februar 1944. Die Chronik befindet sich im
Marienheim Stuttgart. 3

65 Vgl. St. Eberhard — Gotteshaus im Herzen der Stadt 1811-1961 (wie Anm.4), 41f.

66 Arnulf Klett, geb. 8. April 1905 in Stuttgart, Rechtsanwalt, Oberbiirgermeister von Stuttgart vom
23. April 1945 bis zu seinem Tode am 14. August 1974. Zu Klett vgl. 25 Jahre Oberbiirgermeister.
Festschrift fiir Arnulf Klett (Verdffentlichungen des Archivs der Stadt Stuttgart, Sonderband 3), Stuttgart
1971.



208 GEORG OTT

Es stellt sich die Frage, ob die beteiligten kirchlichen Stellen bereit wiren, den Verzicht auf das
bisherige Grundstiick der St.Eberhardskirche auszusprechen, wenn ihnen gleichzeitig ein
anderer Platz, der ihren Wiinschen entspricht, zur Verfiigung gestellt werde«®’. Die Stadt sei
an einer mdglichst raschen Klirung der Frage interessiert. Aus einer Aktennotiz vom 10. Juli
1947 iiber ein Gesprich mit Prilat Spohn geht hervor, daf8 das Bischofliche Ordinariat seine
Bereitwilligkeit erklire, bei geeignetem Ersatz, der vertraglich zugesagt werden miisse, den
Platz der Eberhardskirche abzutreten. Dekan Spohn denkt etwa an einen Platz auf dem
zerstorten Marstall (Hohe Kronenstrafie) . Wihrend die Gespriche innerhalb der kirchlichen
Stellen eine gewisse Offenheit beziiglich des Ansinnens der Stadt zeigten, reagierte das
Bischofliche Ordinariat gegeniiber Oberbiirgermeister Klett sehr zuriickhaltend, denn man
konne es weiten katholischen Kreisen nur sehr schwer klar machen, dafl die Kirche einem
Geschiftshaus weichen soll. Es ligen Pietits- und Prestigegriinde vor, die fiir einen Aufbau an
dem alten Platz sprichen. Das Ordinariat bietet dann der Stadt aber doch unverbindliche
Gespriche an »in Wiirdigung der stidtebaulichen Bedenken«®. Dekan Spohn berichtete dem
Ordinariat am 26. Juli 1947 von einer Besprechung der Zentral-Aufbau-Stelle, die einen neuen
Vorschlag fiir die Errichtung der St. Eberhardskirche gemacht habe, nimlich die Kirche in der
Neckarstrale beim Wagenburgtunnel aufzubauen, und zwar mit Blick auf die Schillerstrafie
und den Bahnhofsplatz. Dieser Platz sei aber ganz und gar nicht geeignet, weil er zu sehr an
der Peripherie der Pfarrei lige. Auch wiren die Baukosten viel zu hoch, weil der Platz eine
Hanglage hitte. Die Gespriche mit der Stadt verliefen im Sande.

Im Mai 1948 wurden sie mit dem Land (Finanzministerium), dem eigentlichen Besitzer des
Grundstiickes, aufgenommen. Architekt Schldsser wurde in die Beratungen mit einbezogen.
Er legte sieben Bauplatzvorschlige vor: 1. Interimstheater, 2. Akademie entlang der Planie,
3. Interimstheater, 4. Marstallsgebdude in der Achse der Kronenstrafle, 5. Kulissenhaus in
den Anlagen, 6. Orangerie, 7. der alte Platz der Eberhardskirche. Die Bauabteilung des
Finanzministeriums war durchaus der Meinung, dal die Kirche wieder am alten Platz
aufgebaut werden kénne, jedoch kénne dann nur eine einfache Pfarrkirche in den bisherigen
Ausmaflen entstehen und »andere Méglichkeiten und Bediirfnisse seien ausgeschlossen«”.

Auch von Rottenburg aus wurde ein Gesprich mit dem Finanzministerium iiber den
Standort der Eberhardskirche gefiihrt. Zur Vorbereitung dieses Gesprichs berichtete Dekan
Spohn am 31.Mai 1949 an das Bischéfliche Ordinariat: »Das Recht, auf dem alten Platz zu
bauen ist unbestritten. Ich habe aber einen zweiten Platz im Tauschverfahren gegen den alten
Platz vorgeschlagen. Es ist der Platz des fritheren Interimstheaters an der Witzlebenstrafie
gegeniiber dem Staatstheater. Ich habe den Vorschlag gemacht, weil ich mir sagte, es miisse fiir
die Zukunft vorgesehen werden. Ich bin der Meinung, dafl bei einer Neuordnung, ob friiher
oder spiter, Stuttgart Sitz eines Bischofs sein werde. Der Platz ist bedeutend gréfer als der alte
Platz. Er liegt noch im Zentrum der Stadt und ist von allen Seiten leicht erreichbar. Es ist nicht
gesagt, dafl die neue Eberhardskirche sofort als Bischofskirche gebaut wird, sie miifite aber so
angelegt werden, dafl sie fiir die Zwecke einer Bischofskirche erweitert werden kann. Bei den
vielen Verhandlungen mit der Bauabteilung des Finanzministeriums und der Stadtverwaltung
habe ich diese Gesichtspunkte betont. Die Stadtverwaltung wire mit diesem Vorschlag
einverstanden. Auf der Seite der Bauabteilung habe ich kein Entgegenkommen gefunden. Dort
ist mir vielmehr ... nur der alte Platz der Eberhardskirche bezeichnet worden.« Wenn das

67 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Schreiben vom 25. Juni 1947 an das Bischéfliche Ordinariat.
68 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Aktennotiz vom 10. Juli 1947,

69 Ebd. Schreiben des Bischoflichen Ordinariats an die Stadt Stuttgart vom 11. Juli 1947.

70 Ebd. Schreiben von Dekan Spohn vom 21. Mai 1948 an das Bischéfliche Ordinariat.



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 209

Ministerium zu einem Tausch nicht bereit sei, »dann wird die Eberhardskirche auf dem alten
Platz erstellt werden miissen«’!. :

Am 25.Mirz 1950 beschloff der Kirchenstiftungsrat, dafl die Eberhardskirche wieder auf
dem alten Standort aufgebaut werden solle. Die Bauabteilung des Finanzministeriums stimmte
zu. Damit war ein Schlufistrich unter die Platzfrage gezogen. Nun begannen die heftigen
Verhandlungen um den Baustil der neuen Kirche.

An den Beratungen und Auseinandersetzungen iiber den Baustil der Eberhardskirche
wurden prinzipielle Fragen diskutiert, die im Grunde ein verindertes Kirchenverstindnis zur
Grundlage hatten. Gottlieb Merkle charakterisierte diesen Umschwung im Kirchenbau fol-
gendermaflen: »Der Kirchenbau wurde weithin von dem jeweils herrschenden Kunststil
bestimmt. Im letzten Jahrhundert und im ersten Viertel des neuen Sikulums baute man
Kirchen im Stil der vergangenen Zeit; man baute in romanischen oder gotischen Stilformen
oder versuchte, beide zu verschmelzen, wie es auch Bischof Keppler fiir die geplante
Bischofskirche in Rottenburg vorschwebte. Mitunter verwendete man sogar barocke Formele-
mente. Der neue Kirchenbau richtete sich nach den Anliegen der liturgischen Bewegung aus
und nahm entscheidende Impulse von der modernen Architektur auf. Der Anschlufl an die
Architektur des 20. Jahrhunderts ist kein Problem mehr. Man ist sich auch klar, daf} der neue
Kirchenbau die aktive Teilnahme der Gliubigen férdern soll«’2. Genau an diesem Umbruch
beginnen die Auseinandersetzungen. Personell verdichtete sich dieses Problem an Prilat
Spohn und Hugo Schlésser auf der einen, und Prilat Erich Endrich”® und dem Dibzesan-
kunstverein auf der anderen Seite. Erstere wollten mit Zustimmung des Kirchenstiftungsrates
von St. Eberhard einen Wiederaufbau der Kirche, indem sie sich an der historischen Vorgabe
austichten. Letztere wollten einen Neubau, der sich von der modernen Architektur inspirieren
lalt. Die wichtigsten Stationen des Wiederaufbaus sollen hier kurz dargestellt werden.

Bereits im Jahre 1949 gab es zwischen Prilat Spohn und Architekt Schlésser informelle
Gespriche iiber den Wiederaufbau der Eberhardskirche. Die Platzfrage wurde durch Beschluf§
des Kirchenstiftungsrates am 25. Marz 1950 beschlossen, nachdem fiinf Jahre sowohl mit der
Stadt als auch mit dem Land verhandelt worden war. Am 27. November 1950 forderte der
Diézesankunstverein das Bischofliche Ordinariat auf, fiir das Bauvorhaben in Stuttgart einen
Wettbewerb auszuschreiben. Diese Forderung leitete Rottenburg nach Stuttgart weiter, erhielt
aber keine Antwort. Statt dessen beauftragte am 20. Februar 1951 der Kirchenstiftungsrat den
Architekten Schl6sser, die Pline fiir den Wiederaufbau zu erstellen. Nachdem die Pline durch
das Planungsamt der Stadt Stuttgart gegangen waren (Juli 1951), schickte Prilat Spohn sie zur
Genehmigung an das Bischéfliche Ordinariat. Dieses leitete die Pline, die ohne Kostenvoran-
schlag und Finanzierungsplan nach Rottenburg kamen, zur Begutachtung an Prilat Endrich
nach Bad Buchau. Das Ordinariat wollte abwarten, wie die vom Didzesankunstverein in
Auftrag gegebenen Gutachten ausfallen wiirden.

Der Architekt Hans Herkommer?, dem iiber das Stadtplanungsamt die Pline Schlossers

71 Ebd. Schreiben von Dekan Spohn vom 31. Mai 1949 an das Bischofliche Ordinariat.

72 Gottlieb MErkLE, Kirchenbau im Wandel. Die Grundlagen des Kirchenbaus im 20. Jahrhundert und
seine Entwicklung in der Diézese Rottenburg, Stuttgart 1973, 21.

73 Erich Endrich, geb. 19. Februar 1898 in Heiligenbronn Kr. Rottweil, ord. 28. Mirz 1925, Kplv. in
Buchau 1929, Stpf. in Buchau 1936, Vorstand des Diézesankunstvereins 1937, Prilat 1975, gest. am
28. November 1978.

74 Hans Herkommer, geb. 24. Mai 1887 in Schwib. Gmiind, freier Architekt seit 1919 in Stuttgart.
Kirchenbauten u.a.: Strafldorf (1913), Stuttgart Kaltental (1932), Stuttgart-Feuerbach (1934), Stuttgart-
Sillenbuch (1953), Stuttgart-Weil im Dorf (1953). Herkommer hat 1928 die »Religiosen Einkehrtage fiir
bildende Kiinstler« mit ins Leben gerufen. Grabrede von Bernhard HANssLER, gehalten in Stuttgart
(Waldfriedhof) am 20. November 1956, in: Heilige Kunst 1956, 81-83.



210 GEORG OTT

bekannt geworden waren, richtete am 7. Juli 1951 an die Deutsche Gesellschaft in Miinchen,
an Architekt Liitkemeier”® und an Prilat Sedlmeier” engagierte Briefe, in denen er sich
grundsitzlich mit dem neuen Kirchenbau auseinandersetzte: »In den ersten Jahren war es
meist eine reine Materialbeschaffung fiir Flickarbeiten ... Nun kommen aber wieder Aufgaben
im Kirchenbau, die den »Architekten« und Kirchenbauer angehen und dessen lebhaftestes
Interesse wecken. Es geht wieder um die >Gestaltung« der seelsorgerlichen religiésen und
liturgischen Bediirfnisse«””. An die Deutsche Gesellschaft fiir Christliche Kunst schreibt er:
»Wenn ein anerkannt wirklich totaler Kriegsschaden vorliegt, dann ist es grundfalsch, die
Kirche im gleichen oder in ihnlichem »Stil« wiederaufzubauen. ... Heute — in einem so
offenkundig neuen Zeitalter!! - zerschligt der Krieg, also hohere Gewalt, unsere Bauten und
wir sollen solche Trottel sein, dafl wir nur zum Kopieren ... fahig sein sollen. Unsere Zeit wird
beileibe nicht von allen, aber doch von viel zu vielen als total impotent »als unselbstindig und
charakterlos, jedoch mit guten und bequemen Kopisten besetzt« taxiert! ... Die Kirche trauert
zwar ihren alten Fiihrungszeiten nach und will einiges wieder aufholen. Aber die allermeisten
ihrer Anhinger und Vertreter sind dem Ansturm der Reaktion seit der Nazizeit gegen die
moderne Baukunst glatt erlegen. Heute zihlen sie zur unfruchtbaren Masse der Restauration.
Bei der Eberhardskirche handelt es sich nicht um ein beliebiges Kirchenbauprojekt. Es handelt
sich vielmehr um den auf viele Jahrzehnte hinaus wichtigsten und bedeutungsvollsten Bau in
der ganzen Diézese, und in seiner Auswirkung auch fiir ganz Deutschland.« Vehement
forderte Herkommer, dafl ein Wettbewerb ausgestellt werden soll, und wetterte. »Heute unter
der Herrschaft von Reaktion und Biirokratie scheut man sogar den Versuch nach verschiede-
nen Anschauungen und bestméglicher Lésung«”®. Und im Begleitschreiben an den Architek-
ten Hans Liitkemeier nach Rottenburg versuchte er das Bischéfliche Ordinariat mit hineinzu-
ziehen, denn es kime nicht nur auf den »starrsinnigen Willen von Dekan Spohn« an, sondern
auch auf den Willen des Ordinariats”. Prilat Sedlmeier reagierte, indem er zunichst ein
Rechtsgutachten anfertigen lief}, das kliren sollte, inwieweit das Ordinariat im Falle der
Erbauung der Eberhardskirche iiberhaupt in den Ablauf eingreifen kénne. Dieses Gutachten
lag ihm am 18. Oktober 1951 vor. Darin wird festgestellt: »Ist die Kirchengemeinde Bautrige-
rin, so steht dem Kirchenstiftungsrat die Auswahl des Architekten zu. Nur der Kirchenstif-
tungsrat kann einen Wettbewerb unter Architekten veranstalten. Dieses Recht der Kirchenge-
meinde besteht auf Grund des Gesetzes iiber die Kirchen vom 3.3.1924% und der Verwal-
tungsordnung fiir die Dizese Rottenburg® als Ausfluff des den Kirchengemeinden einge-
riumten Selbstverwaltungsrechts. Zwar ist im kirchlichen Bereich die Verwaltungsaufsicht
eine sehr weitgehende. Der Kirchenstiftungsrat braucht zum Kirchenbau unsere Genehmi-
gung, und zwar umfaflt diese Genehmigung auch die Gestaltung der Kirche. Er braucht aber
keine Genehmigung zur Auswahl des Architekten erzwingen.« Die Veranstaltung eines
Wettbewerbs kénne Rottenburg aber nur erzwingen, wenn es selbst fiir die Kosten aufkommt.

75 Hans Liitkemeier, Architekt in Rottenburg, geb. 1898, gest. 1960; vgl. Heilige Kunst 1959/1960, 131f.
(Ein Nachruf).

76 Wilhelm Sedlmeier, geb. 28. April 1898 in Friedrichshafen, ord. 17. April 1924, Domkapitular 1938,
Weihbischof von Rottenburg 1953, lebt in Ravensburg,

77 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Schreiben von Herkommer an Prilat Sedlmeier vom 7. September 1951.
78 Ebd. Schreiben (Abschrift) von Herkommer an die Deutsche Gesellschaft fiir Christliche Kunst in
Miinchen vom 7. September 1951.

79 Ebd. Schreiben von Herkommer an Liitkemeier vom 7. September 1951.

80 Gesetz iiber die Kirchen vom 3. Mirz 1924 in: Wiirtt. Regierungsblatt 1924, 93-116.

81 Verwaltungsordnung fiir die Kirchenpflegen, Kirchengemeinden und ortskirchlichen Stiftungen der
Diozese Rottenburg, in: Kirchliches Amtsblatt fiir die Diézese Rottenburg Nr. 22, vom 15. Dezember
1925, 281-349; bes. Kirchl. Bauwesen 312-320 u. Aufsichtsrecht 346-349.



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 211

Dem Ordinariat sei der Wiederaufbau von St. Eberhard schon lange bekannt und man habe
sich in Besprechungen mit Prilat Spohn und Architekt Schldsser fiir dessen Pline ausgespro-
chen. Der Gutachter, Josef Schneider®?, rate, die Stellungnahme der Gesellschaft fiir Christli-
che Kunst abzuwarten®,

Am 10. Dezember 1951 legte Prilat Endrich sieben Gutachten vor, die von der Deutschen
Gesellschaft fiir Christliche Kunst unabhingig erstellt wurden. Sie stimmten alle darin
iiberein, daf die zum Zweck eines »Wiederaufbaus« gemachten Entwiirfe »unter Mafigabe der
auflergewohnlichen stidtebaulichen Situation und den gestellten aktuellen Erfordernissen
schopferisch sich bewihrender Liturgie und katholischer Aktion als unzureichende Versuche
sehr enttiuschen«. Eine Ortsbesichtigung habe ergeben, dafl die Bauaufgabe von »grofiter
Tragweite fiir die geistige Physiognomie des modernen Stuttgart bestitgt, die nur durch
Beauftragung einer Architektenpersonlichkeit zu verantwortungsbewufiter Erfiillung
gebracht werden kann«. Die Eberhardskirche diirfe sich nicht nur schlicht in die Konigstrafle
einordnen, sondern sie miifite eine mitbestimmende und »geistig erhebende metaphysische
Potenz ausmachen«. Der Vorschlag von Architekt Schlgsser wiirde einem solchen Anspruch
aber nicht entsprechen, deshalb schligt das Gutachten vor, einen Wettbewerb auszu-
schreiben®.

Dekan Spohn iufSerte sich zu dem Gutachten in der Weise, dafl er, bis auf einen Punkt,
nimlich den ungeeigneten Bauplatz der Kirche, alles verwerfe! Architekt Schlosser sei ein
hervorragender Mann, der sich wahrhaftig mit anderen messen lassen konne. Was das
fortschrittliche Bauen in Stuttgart anbelange, so wolle man sich nicht an die »Glaskisten« in
der Konigstrale und am Marktplatz anlehnen. Spohn glaubte voraussagen zu kénnen: »In
zehn Jahren kann man diese Bauten nicht mehr ertragen. Uberdies haben wir von Anfang an
als Berater Professor Bonatz® beigezogen. Ich kann verraten, daff der Hauptgedanke auf ihn
zuriickgeht.« In den Gutachten wiirde kein einziger positiver Gedanke ausgesprochen. »Dafiir
ist von der zu bezeugenden inneren Spannkraft eines schépferischen Dienstes am sakralen und
liturgischen Wirken und ihnlichen Ausdriicken der heutigen isthetisierenden Sprache die
Rede. Mit solchen Reden fangen wir nichts an.« Im iibrigen miisse man auch noch die
Gemeinde beriicksichtigen, die ihre alte Kirche wieder wiinsche®.

Mit diesen beiden Gutachten waren die Fronten klar dargelegt. Auch ein Vermittlungsver-
such, zu dem sich die beiden Parteien am 5. Mirz 1952 bei Architekt Schldsser, bzw. im
Marienhospital (nachmittags), trafen, bringt keine Bewegung mehr in den Lagern. Prilat
Spohn machte Vorbehalte beziiglich der Zustindigkeit des Ordinariats und bemerkte gleich zu
Beginn der Aussprache, »dafl keinerlei Absicht bestehe, an der Planung irgend etwas zu
indern«. In allen Einzelheiten wurde der Plan durchgesprochen und kritisiert. Auch am
Nachmittag prallten die Fronten noch einmal hart aufeinander. Gegen den Plan von Spohn
und Schldsser seien nur » Animosititen von gewisser Seite und die neuerdings allzu einseitige

82 Josef Schneider, geb. 4.Februar 1893 in Rottenburg, 1923-1933 Biirgermeister von Rottenburg,
1933-1958 bischofl. Beamter, zuletzt Kanzleidirektor, gest. 31. Mirz 1978.

83 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Gutachten von Josef Schneider vom 18. Oktober 1951.

84 Ebd. Schreiben von Dekan Endrich mit 7 Gutachten der Deutschen Gesellschaft fiir Christliche Kunst
nach Rottenburg vom 10. Dezember 1951.

85 Paul Bonatz, Architekt, geb. 6. Dezember 1877 in Solgne/Lothringen, Studium 1896-1900 an der
Techn. Hochschule in Miinchen, seit 1902 in Stuttgart, 1908 Prof. an der Techn. Hochschule in Stuttgart,
Erbauer des Stuttgarter Hauptbahnhofs (1913/27), Universititsbibliothek in Tiibingen (1910/12), bearbei-
tete nach dem 2. Weltkrieg in AnRara grofle Bauaufgaben zusammen mit tiirkischen Architekten. Hans
VOLLMER, Kiinstler-Lexikon des 20. Jahrhunderts 1, 1953, 260.

86 DAR Stuttgart, St. Eberhard, Auflerung zu den Gutachten der Deutschen Gesellschaft fiir Christliche
Kunst von Dekan Spohn (undatiert).



212 GEORG OTT

und richtungsbetonte Haltung des ins moderne Fahrwasser abgleitenden Kunstvereins«
vorgebracht worden. Demgegeniiber blieb der Kunstverein bei seiner Haltung, daf} er objektiv
sei und die Darlegungen von Architekt Schlésser nicht iiberzeugt hitten. Der Kunstverein
hielt seine Bedenken fiir voll und ganz berechtigt®’. So konnte also durch diesen Vermittlungs-
versuch seitens des Ordinariats kein gangbarer Weg gefunden werden, der die Parteien niher
gebracht hitte. Allerdings war dieser Zeitpunkt wahrscheinlich auch viel zu spit, denn schon
im September 1951 hat Architekt Liitkemeier Prilat Endrich den Vorwurf gemacht, dafl er
nicht bald genug gegen den Plan Schldssers vorgegangen sei. Schlésser kénne man nun nur
noch mit Hilfe der Deutschen Gesellschaft fiir Christliche Kunst wegbekommen®,

Architekt Schlosser arbeitete drei Vorschlige aus, die aber im wesentlichen in der
Grundform iibereinstimmten. Vorschlagl — er wurde am 14.12.1951 vom Baurechtsamt
genehmigt — sah die Singer- und Orgelempore iiber der Vorhalle und den Haupteingingen
und ferner rechts und links grofle Seitenemporen vor. Pfeilerreihen trennten das Mittelschiff
von den Seitenschiffen (heutige Ausfiihrung). VorschlagII: ohne Seitenemporen. »Die bishe-
rige Sangerempore wird fiir Kirchenbesucher bestuhlt und die Orgel- und Singerempore iiber
der vergroflerten rechten Seitenkapelle im Chor untergebracht«. VorschlagIIl: wie Vor-
schlag I, aber nur mit einer einseitigen Seitenempore. Diese Vorschlige®® kamen nach Rotten-
burg und wurden am 11. Juli 1952 im Domkapitel beraten. Prilat SedImeier teilte Prilat Spohn
das Ergebnis der Beratungen mit; iiber die Gutachten der Deutschen Gesellschaft fiir
Christliche Kunst konne man nicht hinweggehen. Beanstandet wurde, daff die Finanzierung
des Kirchenbaus nicht geniigend gesichert sei. Ferner wolle man sich auf eine Didzesankol-
lekte nicht einlassen. Vordringlich sei jetzt fiir Stuttgart zunichst Sillenbuch, so dal man bei
St. Eberhard, das einen schénen Raum habe (Kunstgebiude), noch zuwarten kénne. Aufler-
dem wiirde das Schléssersche Projekt bei der Ausstellung des Didzesankunstvereins gezeigt
werden und dort einige Diskussion auslésen. Das Ordinariat gab dem Architekten Liitkemeier
die eingesandten Pline, damit dieser ein Gutachten erstelle®™. Am 19.Juli legte er dieses
Gutachten dem Ordinariat vor. Neben vielen Einzelheiten lehnte Liitkemeier die Schlosser-
schen Entwiirfe im Gesamten ab. Es sei zu bedauern, dafl sich die Stuttgarter Bauherrschaft
nicht einmal mit den Gutachten der Deutschen Gesellschaft fiir Christliche Kunst befafit habe.
Die Entwicklung der Schlosser’schen Planung sei auf einem »toten Punkt« angelangt. Liitke-
meier hielt daran fest, weiter nach geeigneten Architekten, auch von auflerhalb der Didzese,
Ausschau zu halten®'. Insgesamt gesehen, drang aber der Ditzesankunstverein mit seinen
Vorstellungen nicht mehr durch.

Am 4. August 1952 duflerte sich Prof. Paul Bonatz zu dem Vorhaben. Er hitte die
Entwicklung der Pline von Schldsser verfolgt und auch mit beraten. Er stimme den Plinen
Schldssers uneingeschrinkt zu. »Es ist aus den so ungiinstigen Voraussetzungen: eingeengte
Lage, mangelnde Tiefe des Grundstiicks, allseitige Bedringung durch grofle Nachbarbauten
alles herausgeholt worden, was méglich war. Ich bejahe insbesondere das Bestreben, durch

87 Ebd. Protokoll iiber die Zusammenkunft der beiden Parteien am 5.Mirz 1952, vormittags bei
Architekt Schlésser, nachmittags im Marienhospital. Anwesende: Prilat Sedlmeier, Prilat Spohn, Stadt-
pfarrer Endrich, Stadtpfarrer Breucha, Pfarrer Dr. Merkle, Architekt Schldsser, Architekt Liitkemeier,
Prof. Burkhardt.

88 Ebd. Architekt Liitkemeier an Pf. Endrich vom 25. September 1951.

89 Ebd. Architekt Schlasser schickt die Entwiirfe ans Ordinariat am 9.Juli 1952.

90 Ebd. Mitteilung von Prilat Sedlmeier an Prilat Spohn vom 11. Juli 1952 (Entwurf eines Schreibens).
91 Ebd. Gutachten von Architekt Liitkemeier fiir das Ordinariat vom 19. Juli 1952.



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 213

sT. EBERHARDS -KIRCHE STUTTGAKT.

i

e
Fart
i
z

Wl

sl

Abb.1 Entwurf der Eberhards-Kirche in der Konigstrafle der Architekten Josef Cades und Hugo
Schlésser im Jahr 1910. DAR Stuttgart, St. Eberhard



214 GEORG OTT

Abb.II Vorschlag der Stadt Stuttgart 1922 den alten Bahnhof in der Friedrichstrafie (heute: Eugen-Bolz-
Strafle) in eine Kirche umzubauen (Auflenfassade). DAR Stuttgart, St. Eberhard



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 215

Abb.III Vorschlag der Stadt Stuttgart 1922 den Innenraum der alten Bahnhofsvorhalle in ein Kirchen-
schiff umzuwandeln. DAR Stuttgart, St. Eberhard



216 GEORG OTT

Abb.IV St. Eberhard in der Kénigstrafle. Aufnahme von 1932 vor dem Umbau 1934. Nachweis:
Landesbildstelle Wiirttemberg



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 217

il
"“"Il”""ll_-,_ﬂr [}

Abb.V St. Eberhard in der Kénigstrafle nach dem Umbau von 1934. Nachweis: Landesbildstelle
Wiirttemberg



218 GEORG OTT

= = -

— e e, s—

.....

Abb. VI St. Eberhard in der Konigstrafie nach dem Wiederaufbau 1955 durch den Architekten Schlsser.
Nachweis: Landesbildstelle Wiirttemberg



ZUR BAUGESCHICHTE DER ST. EBERHARDSKIRCHE IN STUTTGART 219

Teilung in drei Schiffe, die Tiefenbewegung zu erhalten.« Schldsser wolle an das bekannte Bild
der alten Eberhardskirche erinnern, was er [Bonatz] fiir gut halte®,

Mit diesem Gutachten scheint sich endgiiltig die Entscheidung fiir Schlésser auch im
Domkapitel durchgesetzt zu haben. Nach nochmaligen geringfiigigen Anderungen und
nachdem ein Finanzierungsplan vorgelegt wurde, erteilte das Domkapitel am 23. Oktober 1952
seine Genehmigung fiir die Pline des Architekten Schlésser. Im Friihjahr sollten die Bauarbei-
ten beginnen.

Ein »Aktenvermerk« (16. Okt. 1952) von Josef Schneider konnte die Entscheidung nicht
mehr beeinflussen. Schneider teilte mit, daf} die Stidtische Girokasse noch einmal einen Vorstof§
wegen des Bauplatzes gemacht habe. Sie wollte nimlich den Platz der Eberhardskirche fiir ihre
Zwecke erwerben. Die Zahl ihrer Angestellten sei nimlich betrichtlich gestiegen. In Absprache
mit der Stadt Stuttgart kénne man der Gemeinde einen Bauplatz beim Wilhelmspalast anbieten,
»der im wertmafligen Ausgleich zu dem Bauplatz an der Konigstrale erheblich grofler sei«. Auf
den Einwand, daff ein solches Projekt, iiber das friiher schon einmal verhandelt worden wire,
etwa 1,5-2 Mill. DM mehr kosten wiirde, gab die Girokasse zu verstehen, daf sie bereit wire,
1,5Mill. DM zum Bau einer solchen Kirche zur Verfiigung zu stellen®.

Nun war der Weg frei fiir den Wiederaufbau von St. Eberhard. Am 26.Juli 1953 fand die
feierliche Weihe des Grundsteines der neuen Kirche statt. Am 29. Mirz 1955 erfolgte die
Konsekration durch Bischof Carl Joseph Leiprecht®.

Uberblicken wir die Baugeschichte der Eberhardskirche, so ist festzustellen, dafl sie ihre
Griindung 1811 dem protestantischen Kénig verdankt. Deshalb ist es zu verstehen, dafl sie nicht
in der damaligen Stadtmitte errichtet wurde, sondern mehr in die Nihe des koniglichen Hofes
gestellt wurde. Das Anwachsen der Katholikenzahl im Laufe des 19.Jahrhunderts forderte
einen Neubau, zumindest eine Renovation der baufillig gewordenen Kirche. Die Stadt lehnte
Wiinsche der Pfarrei nach einem stidtischen Bauplatz fiir eine neue Kirche zunichst ab, gab aber
der Notwendigkeit einer zweiten katholischen Kirche nach. Die Gelder, die urspriinglich fiir
die Erneuerung von St. Eberhard gedacht waren, flossen nun in den Bau der Marienkirche.
Diese wird die zweite Pfarrei Stuttgarts und Sitz des Dekans (bis 1910). Dennoch wurde der
Gedanke an eine Erweiterung oder Erneuerung der Eberhardskirche nicht fallen gelassen. Zu
diesem Zwecke griindete sich ein zweiter Kirchenbauverein, dessen Bemiihungen aber zu
keinem Ziel fiihrten. Nach 1922 versuchte die Stadt die Eberhardskirche aus der Konigstrafie zu
verdringen, da die Kirche nicht in die Konzeption einer Geschiftsstrafle zu passen schien. Der
Tausch mit der alten Bahnhofshalle kam unter anderem auch deshalb nicht zustande, weil das
zum Tausch gebotene Objekt vom eigentlichen Besitzer anderweitig verkauft worden war. Erst
das energische Betreiben des Bauvorhabens durch Dekan Spohn brachte die Kirchenbaufrage
einer Losung entgegen. Er nimmt die Gelegenheit wahr, im Zuge der Sicherungsmafinahmen
der Bauabteilung IT und des Finanzministeriums, die Kirche zu erweitern. Nach der Zerstérung
versuchte die Stadt wiederum die Kirche aus der Kénigstrafle zu verdringen, aber Dekan Spohn
und die Pfarrei halten Stand und lassen sich durch verlockende Angebote nicht umstimmen.
Nachdem die Standortfrage geklirt war und die heikle Frage des Stils zu Ende gebracht war,
konnte man den Wiederaufbau beginnen.

92 Ebd. Handschriftliches Gutachten von Paul Bonatz iiber die Baupline von Architekt Schlésser vom
4. August 1952,

93 Ebd. Aktenvermerk von Josef Schneider vom 16. Oktober 1952. Ob hier indirekt die Stadt Stuttgart
zl;ri)clb'l einmal auf den Bau der Eberhardskirche an der alten Stelle Einfluff nehmen wollte, muff offen

eiben.

94 Carl Joseph Leiprecht, geb. 11. September 1903 in Hauerz, ord. 24. Marz 1928, Vikar in Gmiind und
Stuttgart, Repetent in Ehingen 1932, Stadtpfarrer in Rottweil 1947, Domkapitular 1947, Weihbischof
1948, Bischof von Rottenburg 1949, gest. 29. Oktober 1981 in Leutkirch.



220 GEORG OTT

Zweifellos hitte der Bau der heutigen Kirche auch anders aussehen konnen, wenn die vom
Diszesankunstverein mit viel Engagement vorgebrachten Uberlegungen in die Planungen mit
eingeflossen wiren. Die Tradition der liturgischen Bewegung wollte sich, nachdem die
grobsten Kriegsschiden beseitigt waren, wieder Raum schaffen. In St. Eberhard gelang dies
noch nicht. Dabei mufl beriicksichtigt werden, daff die Uberlegungen des Kunstvereins
insgesamt zu spit in die Debatte gebracht wurden. Selbst den Vermittlungsversuch des
Ordinariats, das Zeit gewinnen wollte und den Wiinschen des Kunstvereins nicht vollig
ablehnend gegeniiberstand, lehnte der Pfarrer rigoros ab. Die Selbstindigkeit und ihr eigenes
Kunstverstindnis waren der Stuttgarter Muttergemeinde und dem Pfarrer wichtiger als die
Einwinde, die vom Kunstverein gemacht wurden.



WOLFGANG URBAN

Ex Bibliotheca Monasterii Wiblingensis
Zu den mittelalterlichen Handschriften des Tiibinger Wilhelmsstifts™

»Monasterii Wiblingensis«, »Ex libris S. Martini Monasterii Wiblingensis«, »In usum fratrum
Monasterii Wiblingensis«, »Ex bibliotheca Monasterii Wiblingensis« lauten immer wiederkeh-
rend, von Hinden des 17./18.Jahrhunderts zumeist auf den oberen Rand des ersten Blattes
geschrieben oder in den Spiegel des Vorderdeckels eingetragen, die fritheren Besitzvermerke in
der Handschriftensammlung des Tiibinger Wilhemsstifts. Die Herkunft dieser Codices, die
iiber Stuttgart in das Theologenkonvikt gelangt sind, steht damit weitgehend fest. Das
Schicksal ihrer Wanderung, worin neben anderem wohl ein Grund zu suchen ist, weshalb ihre
Erschliefung kaum der Miihe wert erachtet wurde, und ihr Inhalt folglich, von wenigen
Ausnahmen abgesehen, ununtersucht geblieben ist, obwohl sie, wie zu zeigen sein wird,
manche Uberraschung bergen, sei kurz vorgetragen.

Nachdem im Jahre 1800 pliindernde napoleonische Generile schon einige bibliophile
Rarititen weggeschleppt hatten!, brachte die Sikularisation die endgiiltige Auflosung der
Bibliothek des 1093 gegriindeten Benediktinerklosters Wiblingen bei Ulm, die in ihrem
Grofiteil zwischen dem 14. und dem 18.]Jahrhundert erarbeitet und zusammengetragen

* Fiir tatkriftige Unterstiitzung und in jeder Hinsicht hilfreiches Entgegenkommen schuldet der Vf. dem
Bibliothekar des Tiibinger Wilhelmsstifts, Herrn Diplombibliothekar Dipl.-Theol. Eugen Fesseler,
besonderen Dank. Die nachfolgenden Ausfiihrungen verstehen sich als vorldufige Mitteilungen. Sie sind
als Vorarbeiten fiir eine von Bibliothekar und Autor geplante wissenschaftliche Beschreibung und
Katalogisierung der mittelalterlichen Handschriften des Wilhelmsstifts zu betrachten. Doch erschienen
einige Handschriftenfunde und Textidentifizierungen so bemerkenswert, dafl eine Bekanntmachung jetzt
schon fiir angebracht gehalten werden kann.

Neben den iiblichen Abkiirzungen werden folgende beniitzt:

HWL = Die Handschriften der wiirttembergischen Landesbibliothek Stuttgart (wird zitiert unter Angabe
der Bearbeiter der Reihe, des Bandes).

MBK I = Paul LEumann (Bearb.), Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands und der Schweiz,
Bd.I, Die Bistiimer Konstanz und Chur, Miinchen 1918.

VL = Wolfgang StammLER-Karl LANGoscH (Hg.), Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexi-
kon, Bd.I-V, Berlin 1933ff.

VL? = Kurt Run (Hg.), Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, Bd. I-V, Berlin-New
York 21978 ff.

ZfdA = Zeitschrift fiir deutsches Altertum

1 Vgl. Michael BratG, Kurze Geschichte der ehemaligen vorderdsterreichischen Benediktiner-Abtey
Wiblingen in Schwaben, Isny 1834, 358: »Auch liefen die Generile die Bibliothek erbrechen, die
kostbarsten Biicher hinwegnehmen, und solche auf mehreren Wigen mit den noch vorhandenen Kloster-
pferden, und Maulthieren nach Frankreich abfiihren.«



222 WOLFGANG URBAN

worden war2. Im ausgehenden 18. Jahrhundert, kurz vor ihrem Ende also, wird sie von dem
gelehrten Reisenden Philipp Wilhelm Gercken noch anerkennend geschildert?.

Das ehedem vorderdsterreichische Mediatkloster war zunichst 1802 der Sikularisation
entgangen, wurde aber danach ein Streitobjekt zwischen Wiirttemberg, Baden und Bayern.
1806 fiel es an Wiirttemberg*. Anschliefend begann die Auflésung der Biicherbestinde, die
damals etwa 15000 Bande umfafiten®. Wie anderswo, so kam auch hier dieser Prozef fast einer
Zerschlagung gleich, bedeutete er doch eine verlustreiche Zerstiickelung, welche eine iiber
Jahrhunderte >organisch« gewachsene Bibliothek ohne das geringste Gespiir fiir den inneren
geistesgeschichtlichen und kulturellen Zusammenhang, den sie reprisentierte, in, man kann
tast sagen, barbarischer Weise zerriff. Und wie anderswo, die Beispiele allein im siiddeutschen
Raum sind zahlreich genug, blieben von dem einst groflartigen Bau aus Biichern, den der
asketische Gelehrten- und Schreiberfleiff von Generationen von Ménchen errichtet hatte, auch
hier nur noch Ruinen und weit verstreut grofiere oder kleinere Triimmerstiicke zuriick.

Ein oft allein auf illuminierte Pergamentcodices, auf Zimelien, gerichtetes Auswahlverfah-
ren tat ein iibriges. Es vernichtete gleichzeitig eine nicht mehr abschitzbare Zahl von
Gebrauchshandschriften, die, weil duflerlich anspruchslos und auf Papier geschrieben, als
sogenannte »chartacei« geringer geachtet wurden® als die gewdhnlich ilteren Pergamentmanu-
skripte; ja, diese Gebrauchshandschriften, die nach heutigen wissenschaftlichen Mafstiben
unter vielfaltigen Aspekten, in theologie-, philosophie-, mentalitits- und rezeptionsgeschicht-
licher Hinsicht, um einige zu nennen, bedeutsam sein konnen, gehorten zu dem, was man
voreilig als »Makulatur« zu bezeichnen bereit war und am liebsten in die »Papiermiihle«
verbracht oder »pfundweise« versteigert sehen wollte. Ein ungliickliche Rolle spielte Pfarrer
Joseph Schwerdt (1771-1829) in Donaustetten, der Beauftragte fiir die Aufldsung und
Uberfiihrung der Bibliothek nach Stuttgart, der ein wackerer Seelsorger gewesen sein mag,
sich aber nicht gerade durch bibliophile Sensibilitit auszeichnete”. Doch war generell solches
Feingefiihl, das sich auch iiberlieferungsgeschichtliche Gesichtspunkte zu eigen machte,
damals noch wenig ausgeprigt und verbreitet.

Besonders ungiinstig fiir die Erhaltung der ehemaligen Wiblinger Klosterbibliothek wirkte
sich zusitzlich aus, dafl ihre Auflésung sich iiber fast 17 Jahre — bis 1823 — hinzog?®. Einige
Biicher und Handschriften kamen iiber Wiblinger ehemalige Konventuale, die in der polni-
schen Abtei Tyniec einen neuen Wirkungskreis bekommen hatten, nach Osterreich. Der letzte

2 Zur Geschichte der Wiblinger Bibliothek, ihrem Aufbau, ihrer Organisation, iiber das dortige Schreib-
und Buchwesen sowie ihren ehemaligen Bestand liegen auf der Basis der vorhandenen Archivalien und
Bibliothekskataloge zwei aufschlufireiche Untersuchungen vor von Heribert HummeL, Bibliotheca
Wiblingana. Aus Scriptorium und Bibliothek der ehemaligen Beneditinerabtei Wiblingen, in: Studien und
Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens 89, 1978, 510-570 (zit.: HummeL, Bib. Wib.). - DEgs.,
Die Biicherverzeichnisse der ehemaligen Benediktinerabtei Wiblingen, in: ZWLG 37, 1978, 87-121 (zit.:
HumwMeL, Biicherv. Wib.).

3 Vgl. Philipp Gercken, Reisen durch Schwaben, Baiern, angrinzende Schweiz, Franken und die
Rheinische Provinzen etc. in den Jahren 1779-1782 nebst Nachrichten von Bibliotheken, Handschriften
etc. ..., Th.1, Stendal 1783, 1: »... sie macht dem Kloster Ehre.«

4 Vgl. Matthias ErzBERGER, Die Sikularisation in Wiirttemberg, Stuttgart 1902, 302ff.

5 Zu dieser Schitzung vgl. Hummer, Bib. Wib. 510 u. 557. — DEgs., BUcHERv. Wis. 88.

6 Vgl. GERcken 111: »An Handschriften sind iiber 200 Codices, aber mehrentheils chartacei vorhanden,
die auch von keiner groflen Bedeutung, und die mehrsten aus dem XIV. und XV. Jahrhunderte sind.«

7 Magda FiscHER, Zur Behorden- und Bestandsgeschichte der Wiirttembergischen Hofbibliothek unter
Kénig Friedrich, in: HWL2, 5, Wiesbaden 1975, 137f. — Die Angabe, Schwerdt sei ein ehemaliger
Konventuale Wiblingens gewesen, korrigiert HumMeL, Biicherv. Wib., 89 Anm. 10: »Er war ein aufklire-
risch gesonnener Weltgeistlicher.«

8 Vgl. Fiscuer 137-139. - HummeL, Biicherv. Wib. 88.



EX BIBLIOTHECA MONASTERII WIBLINGENSIS 223

Wiblinger Abt Ulrich Keck (+1815) versuchte vergeblich, eine von ihm zusammengestellte
»Handbibliothek> mitzunehmen®. Der friihere Prior Gregor Ziegler (1770-1850) hingegen, der
spiter Bischof von Tyniec und danach von Linz wurde, konnte einen verhiltnismiflig
geringen Teil des Bibliotheksguts wegbringen, darunter hauptsichlich Liturgica, Breviere und
Diurnalia, die Grundbiicher sozusagen des klerikalen und monastischen Lebens. Aus dieser
Provinienz stammt der ehemals Wiblinger Besitz in den &sterreichischen Bibliotheken: im
Wiener Schottenkloster, in St.Paul in Kirnten, Kremsmiinster und im Stift St.Florian,
welches wiederum mit insgesamt 46 aus Wiblingen kommenden Handschriften, darunter 27
mittelalterlichen Codices, nach Stuttgart und dem Wilhelmsstift die umfangreichste Kollek-
tion aufweist. Hierunter befinden sich, womit die vorangehende Aussage iiber die Zusammen-
setzung des Zieglerschen Biichertransfers gestiitzt werden kann, drei Antiphonare, zwolf
Diurnalia und zwei weitere Gebetbiicher°.

Der Hauptteil der Wiblinger Bibliothek traf jedoch, nachdem in den Jahren zuvor schon
verschiedene kleinere Sendungen vorausgegangen waren, 1814 in 17 Kisten in Stuttgart ein'’.
Der >Frachtbrief< von Pfarrer Joseph Schwerdt ist uns, wie iibrigens die meisten anderen die
Sikularisation der Wiblinger Bibliothek betreffenden Akten'?, erhalten geblieben in folgender
Auflistung:

»Consignation der, in 17-beykommenden Kiisten befindlichen Biicher und Schriften.

Ne.1. Codices biblici, commentatores bibliae et concordantiae. 2. Patres, et scriptores

eccl(esiastici): Libri liturgici et homiletici, et aliqua incunabula. 3.Libri liturgici, et

homiletici, partim theologiae moralis. 4. Libri theologiae moralis et asceticae. 5.a) Scripto-
res historiae, et antiquitatum ecclesiasticarum. b) idem c) idem et aliqua manuscripta.

6.a) Libri iuridici b) idem, et Londii die alten riidischen Heiligthiimer. Eggs purpura

docta. Bolandia Tom. 1.et aliqua manuscripta. 7.Historia profana, Galleni opera, et

Schranck fama boica. O. Manuscripta 12. Antiquarii et Lexica 13.a) Incunabula et consilia

iuridica in folio b) Incunabula ¢) Incunabula d) Incunabula N°.17. Varia, musste um

angefiillt zu werden mit Makulatur belegt werden.

Pfarrer Schwerdt Donaustetten, ehemaliger Redacteur der Kloster Bibliothek in Wib-

lingen« 13,

Damit war die Uberfilhrung der Wiblinger Bibliothek nach Stuttgart jedoch noch nicht
abgeschlossen. 1818 mufite Joseph Schwerdt »in kurzer Zeit ein Verzeichnis der noch
vorhandenen Biicher anlegen, wobei er nach alter Manier die von ihm zunichst pauschal »als
ganz unbrauchbar pridizierten Biicher< unberiicksichtigt lifit«'*. Die Verzeichnisse des
allerletzten Restes werden schlieflich 1821 verschiedenen wiirttembergischen Bibliotheken
zur Auswahl vorgelegt!. Im Zuge der Errichtung der katholisch-theologischen Fakultit an
der Universitit Tibingen und der Einrichtung und Ausstattung des dazugehérigen Theolo-
genkonvikts kamen 1822 unter Eigentumsvorbehalt umfangreiche frithere Wiblinger Bestinde
an die entstehende Stiftsbibliothek. Doch schon im Jahre 1885 werden »aus heute kaum noch
verstindlichen Griinden - vordergriindig wegen Platzmangels — alle 57 Wiblinger Handschrif-

9 Vgl. Hummer, Bib. Wib. 569.

10 Vgl. Albin Czerny, Die Handschriften der Stiftsbibliothek St.Florian, Linz 1871. 5.91 (X1203),
S. 1621, (X1438—439), 5. 163 (X1 440, 445-447), S. 164f. (X1 449451, 454—458). - Die anderen mittelalterli-
chen Handschriften sind: S. 14 (XI38), S. 75f. (XI154), 5. 90 (X1195), S.92 (X1208-210), S. 95£. (X1 222),
S.106 (X1252), S.118f. (X1284), S.224 (XI657-658), S.241 (III8).

11 Vgl. FiscHer 138f.

12 Wiirttembergische Landesbibliothek HB XV 122 Nr. XI.

13 HumwmeL, Bib. Wib. 568.

14 Vgl. ebd.

15 Vgl. FiscHER 139.



224 WOLFGANG URBAN

ten und 1336 Drucke — in der Mehrzahl Inkunabeln — an die Offentliche Bibliothek in
Stuttgart« abgegeben's. Erst mit den Vertrigen von 1934, und nachdem die staatlichen
Bibliotheken noch einmal gesichtet und fiir sich reklamiert hatten, gingen jene Teile der
Bibliothek, die von staatlicher Seite urspriinglich leihweise bei der Stiftsgriindung iiberlassen
wurden, endgiiltig in Kircheneigentum iiber!”.

I

Die Bibliothek des Wilhelmsstifts besitzt 52 alte Handschriften. Hierunter befinden sich drei
orientalische Codices: eine tiirkische (»Alfaradjabaad aschiddat«) Handschrift (HS Cg265),
eine persische (HS Cg293) und eine Koranhandschrift (HS Cg294). Insgesamt 29 Handschrif-
ten, in mehreren Fillen mit Inkunabeln zusammengebunden, lassen sich entweder nach dem
Exlibris oder von der Signatur her mit Sicherheit als mittelalterliche Wiblinger Codices
bestimmen, wobei die zeitliche Grenze >mittelalterlich< bis zum Beginn des 16. Jahrhunderts
gezogen ist. Einige Handschriften Wiblinger Provenienz sind eindeutig spiteren Datums,
gehoren ins ausgehende 16., ins 17. und 18.Jahrhundert. Aulerdem lassen sich je eine
Handschrift aus Weingarten, aus Zwiefalten und aus der Biberacher Spitalbibliothek ausma-
chen, die aus dem 15. Jahrhundert kommen. Die Herkunft von vier weiteren mittelalterlichen
Codices, darunter der drei in deutscher Sprache, kann noch nicht mit hinreichender Genauig-
keit angegeben werden®.

Was in der Handschriftensammlung des Wilhelmsstifts alles verborgen ist, darauf haben
gelegentliche Textfunde schon aufmerksam gemacht. Zunichst wire hier das Parzivalbruch-
stiick (HS GB 676a) anzufiihren, auf das Karl Bohnenberger und Josef Benz gestofien sind .
Hanns Fischer entdeckte als Leimabdruck vom verlorengegangenen Vorderspiegel auf dem
Holzdeckel des Einbandes ein mitteldeutsches Textfragment der Minnelehre des Jobannes von
Konstanz®™ (HS W 331). Die das Konstanzer Konzil betreffenden Texte aus dem Wiblinger

16 Hummer, Bib. Wib. 569. — Gerhard-Peter HanDscHUH, Zur Geschichte der Bibliothek des Wil-
helmsstifts in Tiibingen, in: ZWLG 27, 1968, 152ff.

17 Vgl. HaNpscHUH 159f.

18 Nach einem letzten noch nicht endgiiltigen Census, den der Bibliothekar Eugen Fesseler und der V¥,
vorgenommen haben. Doch ergibt sich daraus, daff das Wilhelmsstift nach der wiirttembergischen
Landesbibliothek wohl die umfangreichste Sammlung von Wiblinger Handschriften besitzt. In der
Universititsbibliothek Tiibingen konnte ich nach dem handgeschriebenen Katalog nur vier Wiblinger
Codices feststellen: Mc104 (Pamphilus, Tibullus, Catullus), Mc118, Mc121 (Jacobus a Voragine,
Legenda aurea), Mc 122 (Francesco Petrarca, De conflictu curarum suarum). Das Tiibinger Evangelische
Stift bestitzt gleichfalls vier Wiblinger Handschriften: Ms1 (Isidor von Sevilla, Soliloquia; Pseudo-
Augustinus, Speculum peccatoris; Jordan von Quedlinburg, De passione domini), Ms2 (Bonaventura,
Brevis et utilis doctrina iuvenum und Epistola de modo perficiendi; Johannes Gerson, Tractatulus de
remediis contra pusillanimitatem), Ms3 (Tractatus de religione monastica), Ms5 (Fridericus de Senis,
Quaestiones disputatae in studio Paduano). Zum Verbleib der weiteren Handschriften aus der Klosterbi-
bliothek Wiblingen, die in fast ganz Europa verstreut sind, vgl. MBK I, 427ff.;Hummzr, Bib. Wib. 570.
19 Vgl. K. BouNENBERGER-]. BNz, Tiibinger Parzivalbruchstiick, in: ZfdA 49, 1908, 123ff. - Vgl. Ernst
MARTIN, Wolframs von Eschenbach Parzival und Titurel, Bd. II, Hallea.S. 1903, II. - Karl LacHMANN,
Wolfram von Eschenbach, bearb. von E. Hartr, Berlin 71952, LX.

20 Vgl. Hanns FiscHER, Ein neuer Textzeuge der >Minnelehre« Johanns von Konstanz, in: ZfdA 97,
1968, 215ff. — Vgl. Tilo Branpis, Mittelhochdeutsche, mittelniederdeutsche und mittelniederlindische
Minnereden. Verzeichnis der Handschriften und Drucke, Miinchen 1968, 265. — Ingeborg GLIER, Artes
amandi. Untersuchungen zu Geschichte, Uberlieferung und Typologie der deutschen Minnereden,
Miinchen 1971, 84f. - Digs., Johann von Konstanz, in: VL2 IV, 660-662. Als Aufbewahrungsort wird auf
660 filschlich die UB Tiibingen anstelle des Wilhelmsstifts angegeben.



EX BIBLIOTHECA MONASTERII WIBLINGENSIS 225

Sammelcodex HS GB 439 (1. C.28) wurden bei der Edition der Konzilsakten beriicksich-
tigt?!. Erst vor kurzem konnte Jiirgen Miethke den »Traktat iiber pipstliche Gewalt« aus
demselben Band als die politiktheoretische Schrift iiber die Scheidung der obersten weltli-
chen und geistlichen Gewalt, »De potestate regia et papali«, des Dominikaners Johannes
Quidort von Paris identifizieren?2. Die Abhandlung leistet »bekanntlich wichtige Vorar-
beiten fiir die konziliaren Theorien des 15.]Jahrhunderts«?, wodurch auch verstindlich
wil;'d, weshalb dieser Traktat im Verein mit Konstanzer und Baseler Konzilstexten er-
scheint.

Die einzelnen Faszikel oder Lagen dieses umfangreichen Bandes, auf den jetzt niher
eingegangen werden soll, diirften in einem Zeitraum von mehreren Jahrzehnten entstanden
sein. Weit mehr als zehn Schreiberhinde lassen sich unterscheiden. Heinrich Finke hat das
Jahr 1424 als zeitlichen Orientierungspunkt genommen?*. Dasselbe Datum nennen die
Annalen des Wiblinger Priors Meinrad Heuchlinger (1654-1716), die wiederum auf einem
ilteren Katalog von P.Dominukus Vischer (1632) beruhen®. Der Anlaf fiir beide ist das
Kolophon zum Traktat »De iurisdictione« des Lupold von Bebenburg:

fol 269®: »Explicit tractatus. Completus in civitate herbipolensi metropoli francone Sub

anno domini m® ccc® xxxviiij° in crastino beate ac eximie virginis et martyris katherine. Sed

scriptus et in parte correctus minus bene propter defectum exemplaris Sub eiusdem domini
annis millesimo quadringentesimo vicesimo quarto in die sanctorum Cyrilli ac sociorum
eius martyrum, quae erat tercia dominica post octavam penthecostem. gaudeamus.«

Beriicksichtigt man aber, dafl hier nicht nur Texte des Konstanzer Konzils tradiert werden,
sondern auch, was bislang unbeachtet blieb, solche des Konzils von Basel und dariiber hinaus
noch pipstliche Dekrete, welche erst sehr viel spiter erlassen wurden, wie das auf 1468 datierte
von Papst Paul II., dann wird man eher eine Entstehungszeit zwischen 1440 und 1475 ansetzen
miissen. Das eben angefiihrte Kolophon, auf das sich die Datierung hauptsichlich stiitzte,
kann von einem jiingeren Schreiber, wofiir es geniigend Parallelbeispiele gibt, aus der Vorlage
unverandert iibernommen worden sein.

Ein weiteres Kolophon mit Jahreszahl, welches zur Datierung herangezogen werden
konnte, beschlieft die Albertus Magnus zugeschriebene Schrift iiber den Wein, »De proprie-
tatibus vini«:

fol 281™: »Hic ponuntur Notabilia domini Alberti Magni de proprietatibus vini.«

fol 284: »Explicunt Notabilia domini Alberti Magni de proprietatibus vini Anno etc.

xxx1)%.«

Das »etc.« anstelle der Angabe des Jahrhunderts macht stutzig. Offensichtlich hat der
Schreiber auch hier einfach das iltere Kolophon seiner Vorlage iibernommen und nur das
Jahrhundert weggelassen, und es auf diese Weise gewissermaflen auf das 15. Jahrhundert hin

21 Vgl. Heinrich Finke (Hg.), Acta Concilii Constanciensis, Bd. IV, Miinsteri. W. 1928, XCIf.

22 Vgl. Jiirgen MieTHKE, Das Konsistorialmemorandum »De potestate Pape« des Heinrich von Cre-
mona 1302 und seine handschriftliche Uberlieferung, in: A. Maierii—A. P. Bagliani (Hg.), Studi sul XIV
secolo in memoria di Anneliese Maier, Roma 1981, 424f. mit Anm.18. — DERrs., Die Traktate »De
potestate Papae«. Ein Typus politiktheoretischer Literatur im spiten Mittelalter, in: Les genres littéraires
dans les sources théologique et philosophiques médiévales, (Université Catholique de Louvain, Publica-
tions de I’Institut d’etudes médiévales, Ser. 2, vol.5), Louvain — La-Neuve 1982, 197 mit Anm. 18, 209.-
Zum Text vgl. Fritz BLEIENSTEIN, Johannes Quidort von Paris iiber konigliche und pipstliche Gewalt
(De regia potestate et papali), [Diss.] Frankfurta.M. 1968. — Thomas KaeppeL1, Scriptores Ordinis
Praedicatorum Medii Aevi II, Roma 1975, 522 blieb diese Handschrift unbekannt.

23 MieTHKE, Die Traktate »De potestate papae« 197.

24 Vgl. H.Finke XCIf.

25 Dieser Katalog ist ediert in MBK I, 432-450. — Zur Datierung vgl. MBK, 428 und 434: » Anno 1424
... 6. Explicit tractatus aliquis compositus Herbipoli Franconiae 1339.«



226 WOLFGANG URBAN

aktualisiert, in der er seine Abschrift erstellt hat. Fiir eine Datierung diirfte es daher nicht in
Betracht kommen.

Thematisch passend zu dem vorangegangenen lateinischen Traktat iiber die Eigenschaften
des Weines folgt eine Sammlung von insgesamt 24 deutschen Weinrezepten. Das Kolophon
nennt einen Jobannes Heike von Radeburg als Schreiber (Verfasser?):

fol. 285®: »Ad faciendum vinum album rubeume«, Wirt dir ein weiser wein rot vnd

vorstofit sich So nim zcu eynem fuder weines das weifl von xxiiij eyern ...«.

fol 286": Expertis fides est adhibenda etc. per me iohannem heyken de radeburg etc. deo

gratias.

Ein weiteres Weinrezept ist auf den unteren Rand der foll 281" bis 283" eingetragen:

fol 281": Item ein clar zu machen zu wein, der do zeh ist nym einen Niirnberger eymer iiij

ayer vnd leg die alle in ein kalt wasser ...«.

An diese mehr in den Wissens- und Titigkeitsbereich eines Cellerarius, eines Kiichen- und
Kellermeisters, gehorigen Texte schlieflen sich wiederum vier theologische Schriftstiicke an,
deren begriffliche Einheit die Lehre von Bufle und Ablaf bildet. Sie beginnen mit einer
Bestimmung des Konzils von Basel:

»Quinto quod sacra generalia Concilia habeant indulgentias dare et claves ligandi et

solvendi in coelo et terra patebit ex infrascriptis ...«

fol 288™: Uberschrift: »De indulgentiis«

»Errant heretici etc. sacerdotalem ordinem quo ad usum clavium contradicentes indulgen-

tiis et remissionibus quae per episcopos fiunt ...«.

fol 289™: »De inulgentiis«

Die darauffolgende Quaestio des Heidelberger Magisters Matthius von Krakan, welche
das Problem der Befreiung von der Siindenstrafe mit der Lossprechung von der Siindenschuld
behandelt, setzt das Vorhergehende inhaltlich fort:

fol 291™: »Questio magistri Matthaei de Cracovia et eius determinatio.«

Der Sammelcodex HS GB439 des Wilhelmsstifts enthilt auferdem noch, wie schon
erwihnt, eine Reihe von Papstdekreten, von Bonifatius IX., Jobannes XXII., Urban V. u.a.;
dem Erlaf Pauls I1., der die Jahreszahl 1468 trigt, kann ein sterminus post« fiir die Entstehung
eines Teils der Lagen dieses Bandes entnommen werden:

fol 261™: »Paulus episcopus servus servorum dei ad futuram rei memoriam .. .«.

fol 216™: Expl.: »... datum rome apud sanctum petrum anno incarnationis domince m.

ccce. Ixviij v. nonas marcij pontificatus nostri anno v.«

fol 217™: Inc.: Bonifacius episcopus servus servorum dei ad perpetuam rei memoriam ...«

fol 219": Expl.: »Datis rome apud sanctum petrum x kalendis January pontficatus nostri

anno 14.«

fol 219™: Inc.: »Benedictus servus servorum dei ad perpetuam rei memoriam inter cunctas

solitudines nostras, quibus nos pastorale praemittit officium ...«

fol 222™: »Johannes papa 22. Anno domini m® ccc xxv.«

fol 223": »Extravagantes urbani quinti contra religiosos.«

fol 224": »Johannes episcopus servus servorum dei venerabilibus fratribus, patriarchis,

archiepiscopis et episcopis ac dilectis filis ...«

fol 226™: »De auctoritate Religiosorum audiencie confessionis«; in margine: »Declaratio

vas electionis.«

Inc.: Gregorius episcopus servus servorum dei venerabilibus fratribus moguntie, Colonie,

Maidburgis, Ratisbonensis ...«

fol 226™: Subscripta bulla gregorii sub autentico Ratisponensis apud fratres minores sub

sigillo Episcopi Ratisponensis. «

Der vorgestellte Sammelcodex bedarf als Ganzes, in seiner Zusammenstellung wie in



EX BIBLIOTHECA MONASTERII WIBLINGENSIS 227

seinen einzelnen Teilen, noch einer eindringenden intensiven Analyse. Hier konnten nur erste
Fingerzeige gegeben werden. Die grob bleibende Inhaltskizze soll jedoch mit den nachfolgen-
den Hinweisen noch vervollstindigt werden.

Einmal wiren noch die beiden sozialpolitischen, oder vielleicht besser, sozialtheologischen
Abhandlungen des Heinrich Totting von Oyta und des Heinrich Heinbuche von Langenstein
(Heinrich von Hessend.A.) zu nennen sowie die nicht nur theologiehistorisch, sondern
allgemein kulturgeschichtlich bedeutsame Disputation iiber den Aberglauben des Jobannes
von Frankfurt.

Der Traktat des Heinrich Totting von Oyta iiber das Vertragswesen, in dem mit der
theologischen auch die juristische und wirtschaftsethische Fragestellung angeschnitten ist,
trigt hier die Uberschrift2:

fol 14*: »Incipit tractatus de contractibus magistri heinrici de oyta.«

fol 14™: Inc.: »Diligite iustitiam, qui indicatis terram, Sapientie primo capitulo (1). Omnes

qui iudicatis orbem, audite ..

fol 47°*: »Explicit tractatus de contractibus editus a magistro henrico de oyta doctore sacre

theologie etc.«

Vertragswesen, Kauf- und Verkaufsrecht, denselben Gegenstand also wie Heinrich Tot-
ting von Opyta, erdrtert dessen Kollege an der Wiener Universitit, der gleich ersterem
mafigeblich am Aufbau dieser Hochschule mitgewirkt hatte, Heinrich von Langenstein.
Heinrich von Hessen, wie er auch genanntn wird, zihlt iiberhaupt zu den »produktivsten
Theologen seiner Zeit«?” und zu den einflufireichsten des ausgehenden 14. und des gesamten
15. Jahrhunderts. Von ihm wird die »Epistola de contractibus« im vorliegenden Band iiberlie-
fert:

fol 987: »Incipit epistola de contractibus, emptionibus et venditionibus ad consules

wienenses divisa in partes tres ...«

Mehr einem Epitaph als einem Kolophon gleicht die dazugehérige Nachschrift. Der Leser
wird in ihr an die eigene Sterblichkeit erinnert und an die Verganglichkeit allen irdischen
Glanzes. Selbst der Leib eines weithin beriihmten Lehrers der Wiener Universitit fillt den
Wiirmern zum Fraff 28

fol 121™: »Mortales cuncti moneat vos tumba sepulti Hassonis Heinrici vermibus esca

dati. Mors est a tergo sapiens homo se paret ergo.«

Licht auf Tendenzen der Aufklirung im spiten Mittelalter wirft die Quodlibetdisputation
iiber den Aberglauben, welche Jobannes von Frankfurt an der Heidelberger Universitit
gehalten hatte. Ist allein der Autor schon bemerkenswert, der auch als Verfasser der »Theolo-
gia deutsch« reklamiert wird?’, so bietet das Kolophon zusitzlich eine biographische Neuig-
keit. Denn diese Disputation, in der Johannes von Frankfurt den an die »alte Vetula-
Vorstellung ankniipfenden Hexenwahn« bekimpft und vor der Dimonenbeschworung sowie
den »abergliubischen Auswiichsen eines mit Bettelei verbundenen Einsiedlertums«*® warnt,

26 Vgl. hierzu Albert Lang, Heinrich Totting von Oyta. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte der
ersten deutschen Universititen und zur Problemgeschichte der Spitscholastik, (BGPhTh 32, 4/5), Miin-
steri. W. 1937, 99ff. - Vgl. MBK I, 428, 46f.

27 Thomas HomMANN, Initienregister der Werke Heinrichs von Langenstein, in: Traditio 32, 1976,
399.— Vgl. Ders., Georg Kreuzer, Heinrich von Langenstein, in: VL? III, 766. — Konrad HeiLiG,
Kritische Studien zum Schrifttum der beiden Heinriche von Hessen, in: RQ 40, 1932, 152f.

28 Vgl. HoumanN, Initienregister, 408 Nr.82. — MB K1, 428, 48: »tractatus quidam de emptionibus,
decimis etc.«

29 Vgl. Rudolf HaussT, Johannes von Frankfurt, in: VL? IV, 602f. — Zuriickhaltend Wolfgang von
HinTEN, »Der Franckforter (:Theologia Deutsch<), Miinchen 1982, 2.

30 Hausst 600.



228 WOLFGANG URBAN

wire betrachtlich friiher anzusetzen, als es die Datierungen der bisher bekannten Handschrif-
ten in Miinchen und Trier, in denen die Jahreszahlen 1412 und 1426 genannt werden?,
erlaubten. Nach dem Datum des untenstehenden Kolophons aber wire die Quaestio schon
1405 determiniert worden. Johannes von Frankfurt, gelegentlich Lagenator genannt, hat damit
das Problem von Hexenwahn und Aberglauben schon als baccalaureus biblicus, sehr friih in
seiner theologischen Laufbahn also, aufgegriffen und angepackt. Er war 1401 als magister
artium von Paris nach Heidelberg gekommen und wurde dort 1404 zum baccalaureus biblicus
promoviert2,

Alle wichtigen Informationen zum Thema, dem Anlafl und der Datierung des Traktates
iiber den Aberglauben enthalten die nachfolgenden Ausziige:

fol 51™: »Incipit tractatus de superstitionibus etc.«

»Utrum potestas cohercendi daemones fieri possit per caracteres, figuras aut verborum

prolationes et arguitur quod sic, quia legitur, quod Salomon fecerit exorcismos, quibus

daemones expellebantur, sicut narrat beatus Augustinus in 2° libro retractationum ...«
fol 56™: »Et hec de questione quae fuit in disputatione de quolibet Heidelbergensis
detractata per venerabilem magistrum Johannem de Francfordia Baccalarium sacre theolo-
gie. Anno domini M cccc v etc.«

Neben Johannes von Frankfurt und Matthius von Krakau ist noch ein weiterer fithrender
Heidelberger Magister mit Werken in der Handschriftenabteilung der Bibliothek des Tiibin-
ger Wilhelmsstifts vertreten: Marsilius von Inghen. Dieser hatte sein Studium ebenfalls in
Paris begonnen und war dort 1367 und 1371 Rektor der Universitit gewesen, bevor er
schliefilich 1386 Griindungsrektor der Universitit Heidelberg wurde. Dieser Scholastiker
spielte eine Schliisselrolle bei der Ubertragung der sogenannten >via moderna« an die jungen
deutschen Universititen?,

Mit dem Sammelbegriff >via moderna< wird die schulbildende Rezeption der neuen
Ansitze in der Philosophie, der Naturwissenschaft und der Theologie des 14.Jahrhunderts
bezeichnet. Reprisentiert werden diese Ansiitze in der Logik, der Ontologie und der Erkennt-
nistheorie vor allem durch Wilhelm von Ockham, in der Naturphilosophie durch die neuen
physikalischen Bestrebungen Johannes Buridans und seiner Schiiler und in der Theologie
durch den spitmittelalterlichen Augustinismus, vertreten im Antipelagianismus des Gregor
von Rimini. Alle diese Stromungen finden wir im Hauptwerk des Marsilius von Inghen,
seinem Kommentar zu den Sentenzen des Petrus Lombardus, wieder. Gleichzeitig aber
tendiert Marsilius zum Ausgleich zwischen den konkurrierenden Wegen, d.h. er nimmt zur
»via antiquas hin, womit die an Thomas von Aquin und Johannes Duns Scotus orientierten
Schulen gemeint sind, eine vermittelnde Position ein. Das umfangreiche Opus, gedruckt
Hagenau 1497 und Straflburg 1501, ist jedoch nur in wenigen Handschriften des 15. Jahrhun-
derts erhalten geblieben. Friedrich Stegmiiller kennt insgesamt nur drei Exemplare, jeweils

31 Vgl. ebd. 601. - Das Datum 1412 auch bei Adolph Franz, Der Magister Nikolaus Magni de Jawor.
Ein Beitrag zur Literatur- und Gelehrtengeschichte des 14. und 15. Jahrhunderts, Freiburgi.Br. 1898,
85.— Vgl. C. HaLm, Catalogus codicum manuscriptorum bibliothecae regiae Monacensis III, 2 Miinchen
21894, 93 (Clm 3417). — Max KrurrER, Beschreibendes Verzeichnis der Handschriften der Stadtbibliothek
zu Trier, Trier 1888, 52 Nr. 60/4.

32 Vgl. Hausst 599. — Franz 85 mit Anm. 3.

33 Vgl. Gustav Toeeke (Hg.), Die Matrikel der Universitit Heidelberg I, Heidelberg 1884, 6 mit Anm. 3,
9 mit Anm. 7. — Zur Biographie und Wirkungsgeschichte vgl. Gerhard RiTTER, Studien zur Spitschola-
stik I. Marsilius von Inghen und die okkamistische Schule in Deutschland (Sber. Heidelb. Akad. Wiss.
phil.-hist. K1. 1921 H. 4) Heidelberg 1921, 8ff. und 45ff.



EX BIBLIOTHECA MONASTERII WIBLINGENSIS 229

eines in Krakau, Leipzig und Stuttgart’. Das letztere stammt aus der Bibliothek des
ehemaligen Benediktinerklosters von Wiblingen und enthilt das erste Buch der »Quaestiones
super quatuor libros Sententiarume. Die dazugehérigen Biicher IT und IV stehen heute in der
Handschriftensammlung des Wilhelmsstifts (HS Gb 336a; 1.B.17 und HS Gb 336b;
I. B. 18)%. Die Codices sind, der Schrift nach zu urteilen, um die Mitte des 15. Jahrhunderts,
etwa zwischen 1440 und 1460, entstanden.

Marsilius von Inghen wird zusammen mit Nikolaus von Oresme und Albert von Sachsen
von Anneliese Maier zu den »eigentlichen spekulativen Kdpfen der neuen Bewegung, die sich
um physikalische Theorien als solche, um exakte Begriffsbestimmung und Herausarbeiten der
Grundprinzipien bemiihen«, gezihlt*. Auch von dem zweiten bedeutenden Buridan-Schiiler,
der als erster Rektor der Universitit Wien amtierte, befindet sich aus ehemals Wiblinger Besitz
ein wichtiges naturphilosophisches Werk nun im katholischen Theologenkonvikt. In dem
bisher anonym gefiihrten Aristoteleskommentar (HS Acé; I.F.I)% liegen die Quaestionen
des Albert von Sachsen zur kosmologischen Schrift des Stagiriten »De caelo et mundo« vor.
Der Text beginnt:

fol 7°: »Aristoteles in isto libro de celo et mundo qui est secundus in ordine librorum

naturalium considerat de totali mundo et corporibus ...«3.

Liegen hier Werke zweier Exponenten der >via moderna« vor, so gehort der im philo-
sophischen Sinn >realistisch« ausgerichteten >via antiqua< das »Compendium theologiae verita-
tis« an, das am Schlufl des Sammelbandes (HS Gb 691) angebunden ist. Das weitverbreitete
Werk galt lange als Opus des Albertus Magnus, wird aber seit dem ersten Drittel unseres
Jahrhunderts dessen jiingerem Ordensbruder, dem Dominikaner Hugo Ripelin von Strafi-
burg, zugesprochen®. Im Kolophon nennt sich ein fiir das Kloster Wiblingen titiger
auswirtiger Lohnschreiber, der Priester Ulrich Knauss(en) aus Neresheim*, mit dem genauen
Datum des Abschlusses seiner Arbeit, am 29. Januar 1424:

34 Vgl. Friedrich STEGMULLER, Repertorium commentariorum in Sententias Petri Lombardi I, Herbipoli
(Wiirzburg) 1947, 255f. Nr.521. — Auflerdem enthilt das BuchII des Sentenzenkommentars von
Marsilius von Inghen der bei Stegmiiller anonym gefiihrte cod 1268 der Staatsbibl. Krakau; vgl. dazu ebd.
421 nr. 912, vgl. Mieczyslaw MaRkowski, Marsilius von Inghen, in: VL? VI, 139f.

35 Vgl. Paul O. KRrisTELLER, Iter italicum. Accedunt alia itinera. A finding list of uncatalogued or
incompletely catalogued humanistic manuscripts of the Renaissance in italian and other libraries, vol. ITI,
London — Leiden 1983, 723. Aus der unmittelbaren Aufeinanderfolge der alten Wiblinger Signaturen
I.B.17 und L B. 18 fiir das Buch II und IV des Sentenzenwerkes lifit sich schliefien, daf Buch III offenbar
nicht vorhanden war. — Auf diese Handschrift hat mich freundlicherweise Drs. Maarten Hoenen, der an
der kath. Universitit Nijmegen/NL eine kritische Edition des Sentenzenkommentars von Marsilius von
Inghen erarbeitet, aufmerksam gemacht.

36 Anneliese MaIer, Die Vorliufer Galileis im 14.]Jahrhundert (Studien zur Naturphilosophie der
Spitscholastik I), Roma 21966, 3.

37 Vgl. KRISTELLER, Iter III, 723.

38 Zum Incipit vgl. Charles H. Lonr, Medieval Aristotle Commentaries. Authors A-F, in: Traditio 23,
1967, 350.

39 Vgl. Georg Steer, Hugo Ripelin von Straflburg. Zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte des
»>Compendium theologicae veritatis< im deutschen Spitmittelalter, Tiibingen 1981, 3ff.

40 Vgl. MBKI, 420, 25 u. 434, 12-14: »2. Anno 1424, Explicit liber summae veritatis theologiae et
completus per manus cuiusdam sacerdotis, Udalricum de neresheimb saecularem«. — STEER 164. Der
Verbleib dieser Handschrift blieb Steer unbekannt. — Ulrich Knaussen von Neresheim gehérte zu den
auswirtigen Lohnschreibern des Klosters Wiblingen; vgl. dazu Hummer, Bib. Wib. 522. - Eine weitere
aus Wiblingen stammende Handschrift des >Compendium theologicae veritatis« (datiert 1449) in der
wiirttemb. LB Stuttgart cod HBXII19 (fol. 260™-358"). — Vgl. Maria Sophia Bunr-Lotte KuRrras,
HWLII, 4, 2, Wiesbaden 1969, S.67f. — STEER 129 Nr. 390.



230 WOLFGANG URBAN

fol 189" (108"®): »Explicit liber Summe veritatis theologie. Et completus per manus

cuiusdam sacerdotis vlrici dicti knaussen de Nereshaim Cuius memoriam propter domi-

num dent habere omnes fideles animi vno Ave maria legentes in hoc libro. Finitus est liber
iste Anno domini millesimo cccc. xxiiij. proxima feria quarta ante purificationem beatae

Mariae genitricis dei et domini nostri jhesu christi. Amen. amen. Amen.«

Es folgen zwei Schreiberverse. Der erste gibt die Riickgabeadresse, falls das Buch verloren
gehen sollte und wiinscht gleichzeitig einen méglichen Dieb zum Teufel:

fol 189 (108*%): »Si quis invenit domino Cunrado Camerario de Althan reddere debet. Si

quis sibi furetur dyabolo associetur.«

Fast anziiglich hebt der zweite Schreibervers an, um dann aber eine iiberraschende
Wendung zu bringen:

fol. 189" (108™): »Detur pro penna Scriptori pulchra puella Que est virgo virginum. Det

nobis post hoc exilium gratiam divinam quoniam impetret nobis katherina. Amen et fiet.«

Eine Anwendung der hohen wissenschaftlichen Gelehrsamkeit auf die Mitte des christli-
chen Lebens, auf die Feier und das Mysterium des Mefopfers, begegnet in den Mefauslegun-
gen der Scholastik. Dadurch nehmen diese gleichsam eine Zwischenstellung ein zwischen der
ganz universitir angesiedelten Literatur der Sentenzen- und Aristoteleskommentare, der
Summen und Compendien, wie sie in Beispielen eben vorgestellt wurden, und dem katecheti-
schen und erbaulichen Schrifttum, auf welches unten noch einzugehen sein wird.

Zwei der historisch mafigeblichen Meflerklirungen aus der friiheren Wiblinger Bibliothek
sind erhalten geblieben, einmal diejenige, die Albertus Magnus zugeschrieben wird*, zum
anderen der Traktat iiber die Messe des Bernardus de Parentinis.

Der Codex (HS Gi 318; I.D. 62) mit Alberts Interpretation der Messe beginnt:

fol 2: »Incipit prohemium in tractatum ad misteria tocius misse explanandum a fratre

Albertho de ordine praedicatorum episcopo quodam Ratisponensis compillatum et primo

de divine bonitatis perceptione. Ysaye lxvj (12): Ecce ego declinabo in vos sicut flumen ...«

Es folgt ein Passionstraktat:

fol 126™: O wos omnes qui transitis per viam, attendite et videte, si est dolor similis sicut

dolor meus (Lm 1,12). Primo verba ista sunt ieremie prophete in persona filii dei nos

invitantis ...«

fol 159: »Expliciti feria quarta post palmarum 1437«*2,

Informationsreich gestaltet, teilt das Incipit zur Meauslegung des Bernardus de Parentinis
die niheren Lebensumstinde — Dominikanerménch, Angehoriger des Konvents von Orthez
(Béarn), Lektor in Toulouse — sowie Ort, Zeit und Publikum der Vorlesungen mit, aus denen
der Traktat hervorgegangen ist. Besondere Erwihnung verdient hierbei, dafl der vorliegende
Codex (HS Gi 316) darin auffallende Ahnlichkeit, ja Ubereinstimmung mit der Frankfurter
Handschrift Ms. Barth 108 aufweist*.

fol 30*®: »Incipit tractatus utilis super totum officium misse editus per fratrem bernardum

de parentinis ordinis praedicatorum patronice (?) thosolone (sic!) et conventus orthesij in

41 Die Verfasserschaft Alberts ist umstritten. Ablehnend Albert Fries, Der Doppeltraktat iiber die
Eucharistie unter dem Namen des Albertus Magnus, (BGPhThN.F.25), Miinsteri.W. 1984, 200;
befiirwortend Hans Jorissen, Meflerklirung und Kommuniontraktat — Werke Alberts des Grofen, in:
ZKTh78, 1956, 41-97. — Heinz-Jiirgen VogeLs, Zur Echtheit der eucharistischen Schriften Alberts des
Groflen, in: Theologie und Philosophie 53, 1978, 107ff.

42 Vgl. MBKI, 436, 3—4: »Anno 1437 ... 3. Explicit explicatio missae et passio Domini.«

43 Vgl. Gerhard Powrrz—Herbert Buck, Die Handschriften des Bartholomiusstifts und des Karmeliter-
klosters in Frankfurta.M., (Kataloge der Stadt- und Universititsbibl. Frankfurta.M.3, II), Frank-
furta.M. 1974, 251. - Adolph Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburgi.Br. 1902 (Repr.
Darmstadt 1963), 502f. Unbekannt blieb die Handschrift KagepeL1, Scriptores I, Roma 1970, 230f.



EX BIBLIOTHECA MONASTERII WIBLINGENSIS 23

vascona sicut legit Albie plurimis auditoribus, canonicis, religiosis, solemnibus doctoribus
et clericis et aliis baccalariis Anno domini M® ccc® 39. Et incepit feria quinta post cineres
accipiendo thema quod sequitur dicens ...«

S. 244: »finitus est tractatus iste in vigilia purificationis marie anno domini M° cccc xxv per
me Chfinradum degenhardi presbyterem pro tunc plebanum in zusemalchain etc. de quo
benedictus sit deus in secula«*.

I

Das Schwergewicht der Handschriftenabteilung der ehemaligen Wiblinger Klosterbibliothek
lag jedoch nicht so sehr auf dem Gebiet der scholastischen Quaestionen- und Kommentarlite-
ratur, die auch eher im Hochschulbereich angesiedelt war, sondern, wie im monastischen
Kontext kaum anders zu erwarten, und wovon ein Studium der katalogmiflig erfafiten
Bestinde von Stuttgart und St. Florian iiberzeugen kann, auf der Vitertheologie, im homileti-
schen, katechetischen und erbaulichen Schrifttum*s.

Auf dem Gebiet der Katechese und Erbauung begegnen mit geradezu signifikanter
Dominanz immer wieder die groflen Pariser Universitits- und Konzilstheologen der ersten
Jahrzehnte des 15. Jahrhunderts, die Namen von Johannes Gerson und Pierre d’Ailly, sowie
die mafigeblichen Theologen der Wiener Universitit, Nikolaus von Dinkelsbiihl, Heinrich
von Langenstein und Johannes Geuf. Die starke Prisenz der damals aktuellen praktisch-
theologischen Literatur oder der »religidsen Gebrauchsliteratur im Zuge der Ordensreform«*
blieb auch in der reichlich zufillig zusammengewiirfelten Kollektion von Handschriften
Wiblinger Provenienz im Tiibinger Wilhelmsstift erhalten. Bei der Betrachtung der Restteile
trifft uns hier noch der Reflex des urspriinglichen Geistes und Willens der benediktinischen
Reform, der die Bibliothek Wiblingens in ihrer Grundausrichtung und sogar in ihrem
Kernbestand erst geschaffen hat.

Das Benediktinerkloster Wiblingen selbst wirkte als treibende und gestaltende Kraft der
monchischen Reform des 15.Jahrhunderts. Es entsendete Reformibte nach Alpirsbach,
Anhausen, Lorch, St. Ulrich und Afra in Augsburg u.a.?.

Den Erneuerungsauftrag des Konstanzer Konzils aufgreifend, schon friith der Melker
Reformbewegung angeschlossen*®, leisteten seine Abte, allen voran Ulrich Halbliitzel
(1432-1473), dem das Kloster den Beinamen »das heilige« verdankt*, und Johannes Balmer
(1473 bis 1484) Mustergiiltiges®. Zum Melker Reformprogramm gehérte auch der Aufbau
eines leistungfahigen Scriptoriums, welches selbst wiederum eine Institution monchischer

44 Vgl. MBK1, 420, 16f. u. 434, 27-29: »Anno 1425. Finitus est tractatus iste, expositio missarum, in
vigilia purificationis Mariae, per me Conradum Degenhardi prebiterem, plebanum in Zusmarsheim, de
quo benedictus sit Deus in saecula.«

45 Vergleichbare Riickschliisse iiber die Interessenlage des Klosters zieht aus der Zusammensetzung des
Inkunabelbestandes HummeL, Bib. Wib. 534,

46 Zu diesem klassifikatorischen Terminus vgl. Klaus GRUBMULLER u.a., Spatmittelalterliche Prosafor-
schung, in: Jahrbuch fiir Internationale Germanistik 5, 1973, 173.

47 Vgl. HeucHrinGer, Templum honoris, 48-51. — BraiG, Kurze Geschichte 113, 122f. - Klaus
SCHREINER, Benediktinisches Monchtum in der Geschichte Siidwestdeutschlands, in: F. QuARTHAL
(Hg.), Germania Benedictina V, 58.

48 Vgl. SCHREINER 58. i

49 HEucHLINGER, Templum honoris, 43: »Hic vir hic est, qui meruit, ut Monasterium Wiblingense
passim Sanctum vocaretur, et hoc me praemisisse sat est.« — Gabriel BuceLNus, Germania topo-chrono-
stemmato-graphica IT, Ulmae 1662, 323: »Udalricus Halblitzel de Weinstetten, disciplinae monasticae tam
in suo quam aliis coenobiis strenuus«; vgl. auch Brai 111ff.

50 Vgl. HEucHLINGER 54f. — BralG 127f.



232 WOLFGANG URBAN

Askese darstellt®, wo in entsagungsvoller Kopierarbeit diejenigen Schriften vervielfiltigt
wurden, welche wiederum die Orientierung im geistlichen Leben geben sollten.

Aufs engste mit der monastischen Reform des 15. Jahrhunderts verbunden sind Person und
Schriften des Johannes Gerson. Seine theologische Ausstrahlung zeigt schon rein quantitativ
die breite Rezeption seiner Werke. Gerson selbst empfahl brieflich auf dem Konzil von
Konstanz die »Lektiire seiner eigenen Traktate«52. Zum Kloster Melk besafl der Kanzler der
Universitit Paris offenbar eine direkte Beziehung, denn er soll sich dort einige Zeit aufgehal-
ten haben®, was von dort aus wiederum seine besondere Hochschitzung in Wiblingen
mitbestimmt haben mag. Jedenfalls kaum erstaunlich, eher schon voraussehbar, daf} die
Schriften dieses »Kirchenvaters der deutschen geistlichen Schriftsteller des 15. Jahrhunderts«,
wie der »doctor consolatorius« bezeichnet wurde*, der vom Leitbild einer umfassenden
Religiositit ausgehend, eine durch und durch reformerisch gestimmte, beim religiésen Leben
desdeinzelnen ansetzende »Frommigkeitstheologie«*® vortrigt, noch allenthalben anzutreffen
sind %,

Zwei ehemalige Wiblinger Sammelcodices im Wilhelmsstift tradieren allein 17 Gerson-
Traktate. Verschiedentlich finden sich noch in anderen Binden Texte des »cancellarius
Parisiensis« eingestreut. Die Handschrift HS Gb 461 enthilt den »Tractatus de mystica
theologia« und den »Dialogus de perfectione cordis«. Die Handschrift HS Gi 211 (L E.8)
iiberliefert insgesamt 15 Opuscula und Traktate:

fol 17: »Tractatus perutilis cancellarii parysiensis de modo confitendi«

fol 4": »Opusculum pro conquirenda notitia bene moriendi«

fol 5": »De audienda confessisone tractatus perutilis cancellarii parisiensis«

fol 9%: »Tractatus de iniungenda poenitentia contra recidivume«

fol 117: »Tenor bullae indulgentiarum festi corporis Christi«

fol 12": »Tripartitum opusculum cancellarii parisiensis«

fol 21": »Tractatus de oratione et eius valore editus sub constantii concilio anno incarnatio-

nis dominice 1416 a venerabili doctore iohanne gerson«

fol 29": »Tractatus de sollicitudine ecclesiasticorum et religiosorum cancellarii parisiensis

ad fratres coelestinos continens 68 particulas«

fol 39": »Opusculum de modo vivendi omnium fidelium secundum statum abbreviatume«

fol 40": »Tractatus de celebratione misse et eius ut videtur impedimenta per nocturnam

pollutionem cancellarii parisiensis scilicet johannis Gerson«

fol 41%: »Prologus conclusionum seu regularum moralium de differentiis peccatorum, de

preceptis et sacramentis conantium per magstrum johannem de gersona

fol 64": »Prologus tractatus de sprituali vita cancellarii parysiensis«

fol 101": »Tractatus mystice theologie ariopagite ad thymotheum transmissus«

fol 103": »Prologus tractatus de mistica theologia gersonis Cancellarii parisiensis«

51 Vgl. ScHREINER 61: »Auch im Bereich des Buch- und Bibliothekswesens gab der Reformgedanke
Anstofe, die Friichte zeitigten. In Wiblingen wurde seit dem Anschluf an die Melker Reform mit grofier
Hingabe das asketische Geschift der Schreibkunst (ars scribendi) betrieben.« — Vgl. auch Hermann
TtcHee, Kirchengeschichte Schwabens 2, Stuttgart 1954, 203f. — Hummer, Bib. Wib. 515.

52 Herbert Kraume, Die Gerson-Ubersetzungen Geilers von Kaysersberg. Studien zur deutschsprachi-
gen Gerson-Rezeption, Miinchen 1980, 31.

53 Vgl. ebd. 36. ;

54 Bernd MoELLER, Frommigkeit in Deutschland um 1500, in: ARG 56, 1965, 19. — Berndt Hamm,
Frémmigkeitstheologie am Anfang des 16. Jahrhunderts, Tiibingen 1982, 136ff.

55 Zum n;}xerdi.ngs wieder zur Charakteristik herangezogenen Terminus >Frémmigkeitstheologie« vgl.
Hamm 132ff.

56 Zur Gerson-Rezeption in Wiblingen und den von Wiblingen beeinflufiten Kléstern Blaubeuren und
Elchingen vgl. Kraume 55ff.



EX BIBLIOTHECA MONASTERII WIBLINGENSIS 233

fol 131": »Dyalogus de perfectione cordis magistri iohannis de gersona cancellarii pary-

siensis compilatus. lugduni sub anno 423.«

fol 179°: »Utrum per vivorum suffragia mitigentur dampnatorume«

Gehoren die Werke Gersons zur héchst aktuellen, zur damals smodernen« Literatur des
ausgehenden Mittelalters, so diirfen die Predigtzyklen in den beiden Codices, denen wir uns
jetzt widmen wollen, zum etwas ilteren homiletischen Schrifttum des Hochmittelalters
gerechnet werden. Eimmal wire die Handschrift mit den »Sermones de tempore« des
Iacobus de Voragine, des Autors der beriihmten »Legenda aurea«, vorzustellen (HS Gb 674;
1.D.73). Das Explicit dieser Abschrift gibt erfreulicherweise beredt Auskunft iiber die
Person des Schreibers und den genauen Zeitraum, in dem die Arbeit bewiltigt wurde. Er
benétigte fiir 161 zweispaltig beschriebene Folien etwa vier Monate. Durch das Datum 1410
ist das Manuskript als eines der fritheren ausgewiesen und damit der Gruppe derjenigen
zuzurechnen, welche aus der Tradition des Scriptoriums des 14.Jahrhunderts® mit seinen
angegliederten Lohnschreibern, also vor Halbliitzels Reform, hervorgegangen sind:

fol 17: »Praeparare in occursum domini dei tui israel, Amos 4, (12). Quando rex vel

aliquis princeps magnae dignitatis ad civitatem aliquam est venturus diversi ministri

praemittuntur ipsius regis nunciantes adventum ...«

fol 161"8; »Explicunt Sermones Jacobi de voragine super evangelia per curriculum anni

Sub anno domini. 1410. 4. ydus decembris hora meridie. Sed scripti sunt per hainricum

Nekker capellanum in mem(mingen) et incepti in octava assumptionis beate marie anno

eodem«*,

Vorhanden ist noch eine Predigtsammlung des Hugo de Prato florido (HS Gb 643;
L. D. 65). Eine Handschrift solchen Inhalts zeigte schon der oben erwihnte gelehrte Reisende
Philipp Wilhelm Gercken an, allerdings datiert er sie ins 14. Jahrhundert: »Sermones domini-
cales super Evangelia ab Hugone de Prato Ordin. praedic. Cod. chart. in klein Fol. Saec.
XIV. in fine scriptus«®, Der von Gercken gemeldete Codex kénnte, wenn man ihm einen
kleinen Fliichtigkeitsfehler unterstellen darf, mit der hier angezeigten Handschrift durchaus
identisch sein:

fol 1™: »Incipiunt sermones dominicales super evangelia ab adventu domini usque ad

pascha edita a fratre Hugone de Prato ordinis praedicatorum in Christo jhesu Amen.

Ecce dabit voci sue vocem laudis et virtutis, Ps67, (34). Quamvis a multis multipliciter

sint semones ...«%!,

fol 132™: »Explicunt sermones hugonis de prato super evangelia ab adventu domini anno

domini etc 1465, die sabbati ante Invocavit. Laus deo.«

fol 224 »Explicit tabula primo partis hugonis de prato super epistulas anno domini

1465 In die Emerenciane virginis et martyris.«

Am Schlufl dieses Codex ist noch ein katechetischer Traktat iiber die rechte Gottes- und
Nichstenliebe und das Verhiltnis beider zueinander angebunden. Die Uberschrift nennt
Johannes Geufs als Verfasser. Geufl, Universititslehrer in Wien und zweimal (1427 und 1435)
Rektor der dortigen Alma mater, besafl ein Kanonikat in St.Stephan. 1436 wird er als
Domdekan beurkundet. Seine zahlreich erhaltenen Sermone bezeugen, dafl er ein angesehe-

57 »An ein ausgebautes, leistungsfihiges Scriptorium wird man« im 14.Jahrhundert »nicht denken
diirfen«. Erst nach 1350 trete »eine Besserung ein«. »Eifrige Forderer der Schreibtitigkeit« werden dann
die Abte UlrichIII. (1358-71) und Heinrich V. (1374-1411). HummMeL, Bib. Wib. 514f.

58 Vgl. dazu Johannes Baptist SCHNEYER, Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters fiir die
Zeit von 1150-1350 (Autoren: I-J) (BGPhTh 43,3) Miinsteri. W. 1971, 221.

59 Vgl. MBKI, 433, 30-33 u. 419, 19£.; vgl. Hummel, Bib. Wib. 522.

60 GERCKEN 111.

61 Vgl. ScHNEYER, Repertorium (Autoren: E-H) (BGPhTh 43,2), 741 ff. (Handschrift blieb unbekannt).



234 WOLFGANG URBAN

ner Prediger und Kanzelredner gewesen sein mufl. Der ihm hier zugeschriebene »Tractatus de
dilectione dei et proximi« blieb der Literatur bislang unbekannt®2,

fol 298™: »Tractatus Joh(annis) Geufl«

»Duo sunt precepta caritatis: primum est de caritate sive dilectione quam homo debet

habere ad deum et reperitur in quatuor sacre scripture locis ...«

Die weitere katechetische Literatur kann nur gestreift werden. Doch soll die folgende
Auflistung, wenn auch keinen vollstindigen, so doch wenigstens einen groben Uberblick
vermitteln und einen Eindruck geben von der reichhaltigen Fiille, in der diese Form der
religiosen Literatur in Wiblingen im 15.Jahrhundert rezipiert worden ist, wobei der zufillige
Ausschnitt des ehemaligen Gesamtbestandes, der in der Bibliothek des Wilhelmsstifts aufbe-
wahrt wird, als einigermaflen reprisentativ genommen wird.

Die Handschrift HS GB 691, aus der schon das »Compendium theologiae veritatis« des
Hugo Ripelin von Straflburg oben angefiihrt wurde, vereinigt noch in einem Komplex die
anonymen Auslegungen der drei Grundgebete: des Pater noster, des Ave Maria und des
Symbolum Apostolicum. Wihrend die Vater-unser-Erklirung (Inc.: »In Ezechiele legitur:
Erit fructus in cibum et folia eius in medicinam (Ez 47, 12) ...« bislang nicht identifiziert
werden konnte, handelt es sich bei der Betrachtung iiber den Englischen Gruff um das
»Speculum seu salutatio beatae Mariae virginis« des Franziskaners Konrad (Holzinger) von
Sachsen®. Die Interpretation des apostolischen Glaubensbekenntnisses (fol 48: Inc.: » Funi-
culus triplex difficile rumpitur (Eccl 4, 12); funiculus iste, quo a terra trahimur ad coelum, est
fides, spes, caritas ...) zihlt unter die unechten Werke des Nikolaus von Dinkelsbiihl. Eine
Klosterneuburger Handschrift nennt den Wiener Theologieprofessor Christian von Gritz®.
Weitere Betrachtungen iiber die Grundgebete enthilt der Codex HS Gb 464. Wir finden darin
einen Text zum Englischen Grufl (fol 21": Incipit meditatio dulcissima super salvatione
angelica, scilicet ave maria ... fol 22": Expl.: ... quod nobis concedat omnipotens deus in
saecula benedictus. Amen.) und einen zum Herrengebet (fol 22”: Incipit meditatio devotissima
super oratione dominica pater noster ... O immensa clementia, o ineffabili benignitas ... Expl.:
fol 257: ... sic ergo finitur iste tractatus, ut laudet deum omnis spiritus. Amen.). Tradiert wird
auflerdem ein Confessionale, eine Anleitung zur Gewissenserforschung und zum Siindenbe-
kenntnis (fol 35": Confessionale. Pro ingressu ad confessionale quoddam praemittenda est ...
Expl.: afflictos non consolari, 2 monitionibus non acquiescere). In den thematischen Kontext
der Buflliteratur geh6rt auch die Befragung der Sterbenden, wie sie Johannes Gerson in
knapper Form entworfen hat. Sie ist gleichfalls in diesem Band aufgenommen (fol49™:
Incipiunt interrogationes quae fieri debent circa infirmum in mortis articulo constitutum ...
fol 50: Explicit tractatus editus a cancellario universitatis studii parisiensis).

Drei weitere hochkaritige Erbauungsschriften flankieren in der vorliegenden Sammlung
die schon genannten katechetisch-erbaulichen Opuscula. Die Passionsmeditationen unter
ihnen diirfen dabei in den weiteren Umkreis der Literatur zur Bufivorbereitung gerechnet
werden, weil durch Betrachtung des Leidens Christi, durch Einfiihlung in sein Erlésungswerk
der Siinder zur Liebesreue, der contritio, im Unterschied zur sogenannten >Galgenreues, der
attritio, welche diejenige meint, die nur aus Furcht vor Strafe und vor der Verdammnis

62 Vgl. die neuere Auflistung von J.J. WorstBROCK, Geuf}, Johannes, in: VL? III, 3841, — Zur
Biographie A.LINSENMAYER, Johannes Geufl, ein Prediger des 15. Jahrhunderts, in: Theologisch-prakti-
sche Monats-Schrift 3, 1893, 824-831.

63 Vgl. Conradus de Saxon1a, Speculum seu salutatio beatae Mariae virginis ac sermones Mariani, ed.
Petrus de Alcantara MARTINEZ, Grottaferrata (Roma) 1975, 121 (mit falscher Signatur?).

64 Vgl. Alois MaDRE, Nikolaus von Dinkelsbiihl. Leben und Schriften (BGPhTh40), Miinsteri. W.
1965, 321.



EX BIBLIOTHECA MONASTERII WIBLINGENSIS 235

zustandekommt, bewegt wird. Der »Stimulus amoris« des Psexdo-Bonaventura®, mit dem
der Codex erdffnet wird, steht geradezu stellvertretend fiir diese literarische Gattung:

fol 17: Stimulus amoris. Incipit prologus in librum sequentum. Ad te levavi animam

meam, deus (Ps 24,2), in te confisus de tua liberalissima potestate ...

fol 217: Explicit liber qui stimulus amoris ihesus christi vocatur compilatus a seraphico

doctore bonaventura.

Zahlreiche Codices erwihnen beim »Speculum amatoris mundi« (Spiegel der Liebhaber
der Welt; Expl.: fol29": ... vivit et regnat per infinita saecula saeculorum) Nikolaus von
Dinkelsbiibl als Verfasser. Doch bleiben »trotz der guten handschriftlichen Bezeugung
begriindete Zweifel« an seiner Autorschaft®.

Die dritte besonders herauszuhebende Erbauungsschrift ist der hier erscheinende »Liber
vitae«. Wolfgang Stammler hatte als erster auf ein frihneuhochdeutsches »Buch des Lebens«
aufmerksam gemacht®. Vom Stil her vermutete er eine lateinische Quelle als Grundlage,
vermochte sie selbst jedoch noch nicht zu ermitteln. Eine zweite von dem Benediktiner
Friedrich Célner (f1451) geschriebene hochalemannische Fassung existiert in der Stiftsbiblio-
thek St.Gallen®. Schlieflich gelang es, den lateinischen Ausgangstext nachzuweisen. Er
wurde im Predigtbuch des Leutpriesters (Plebanus) von Herlisheim im Oberelsafl Konrad
Dreuben, auch als Conrad Drube bezeugt — er selbst nennt sich einmal Conradus Truben de
Hochstedn -, gefunden®. Er war 1462-67 Kanoniker in Heiligkreuz, 1473 ist er als Leutprie-
ster beurkundet. Dreuben darf allerdings nur als Tradent, nicht als Verfasser des »Liber vitae«
zu gelten. Das besondere literarische Merkmal dieser Schrift, von der in der Handschrift HS
Gb 464 des Wilhelmsstifts nun ein bislang unbekannter, zweiter Textzeuge vorhanden ist, liegt
in der Metaphorik des Biichermachens und Biicherschreibens, welche auf den Leib Christi,
den »liber vitae«, und das Leiden Jesu iibertragen wird”°.

fol 29%: Incipit liber vitae. Liber iste intytulatur liber vitae, quia a eius materia vel
subiectum vel potius nobilissimum obiectum, ymo efficiens forma et finis est ipse
dominus, qui est fons vitae et vita aeterna, qui et liber vitae dicitur, quia de virgineo
pergameno artificio sancti spiritus subtilissime editus, alapis et tunsionibus multis bombi-
zatus, aculeis spinarum pumicatus, plagis virgarum lineatus et litteris capitalibus, scilicet
quinque vulneribus, et litteris linearibus, scilicet aliis vulneribus, (...), scilicet rubeis et
nigris conscriptus ... Et super pulpitum crucis iam non clausus nec signatus, sed ad
legendum in eo ponitus est; continens in se tot et tanta misteria et archana, quod ea
intellectus humanus nec etiam angelicus omnino penetrare non potest ...

65 Vgl. Kurt Rusn, Bonaventura deutsch. Ein Beitrag zur deutschen Franziskaner-Mystik und -Schola-
stik, Bern 1956, 272.

66 Vgl. MADRE 297.

67 Vgl. Wolfgang StaMMLER, Buch des Lebens, in: VLI, 311. — Zur Handschrift vgl. Hermann DeGERING,
Kurzes Verzeichnis der germanischen Handschriften der Preussischen Staatsbibliothek ITI (Mitteilungen der
Preussischen Staatsbibliothek IX), Leipzig 1932 (Repr. Graz 1970), 154 (Sign.: mgo 467).

68 Verzeichnis der Handschriften der Stiftsbibliothek von St. Gallen, Halle 1885: cod 965 Nr. 10. - Otto
Smvon, Uberlieferung und Handschriftenverhiltnis des Traktates »Schwester Katrei«. Ein Beitrag zur
Geschichte er deutschen Mystik, [Diss.] Halle a.S. 1906, 20.

69 Vgl. Dieter Ricuter, Die Allegorie der Pergamentbearbeitung. Beziehungen zwischen handwerklichen
Vorgingen und der geistlichen Bildsprache des Mittelalters, in: Fachliteratur des Mittelalters. Festschr. fiir
Gerhard Eis, hg. G. KemwL u.a., Stuttgart 1968, 88 mit Anm. 33. — Vgl. Kurt Rus, Buch des Lebens, in: VL1,
1092f. — Zu Konrad Dreuben vgl. DErs., Dreuben, Konrad, in: VL?II, 232f. — Florenz LANDMANN, Drei
Predigt-" und Seelsorgebiicher von Konrad Dreuben, einem elsissischen Landpfarrer aus der Mitte des
15. Jahrhunderts, in: Archiv fiir elsdssische Kirchengeschichte 8, 1933, 209ff. u. 219 mit Anm. 1.

70 Zur Metaphorik vgl. RicuTER 87ff. — Zur Tradition dieser Bildsprache vgl. Wilhelm WaTTENBACH,
Das Schriftwesen im Mittelalter Graz *1958, 208f.



236 WOLEGANG URBAN

fol 34": Expl.: ... ubi est daturus regnum dei patris in spiritu sancto, qui cum eodem patre

vivit et gloriatur dominus per immortalia saecula saeculorum. Amen.

Fiir die Datierung dieser Handschrift, die aufier den aufgefiihrten noch Schriften des Isidor
von Sevilla birgt (fol 40497), geben méglicherweise die insgesamt fiinf an sie angebundenen
Inkunabeln, die alle vor 1473 entstanden sind, einen Anhaltspunkt”!. Eine solche Textsamm-
lung liflt dariiber hinaus, zumal man es hier ja mit sogenannten Gebrauchshandschriften zu
tun hat, iiber die geistliche Literatur einen weitgehend unverstellten Blick auf den inneren
Gehalt der ménchischen Reform in Wiblingen und die dort gepflegte Spiritualitit werden.

Eine zur eben besprochenen inhaltlich verwandte Sammlung begegnet im Codex HS
Gb687 (I.G.5). Er uberliefert insgesamt 27 selbstindige Einheiten erbaulich-mystisch-
aszetischen Inhalts und beginnt mit dem pseudo-augustinischen »Speculum peccatoris«’2,
Nach Ausziigen aus der Tugendlehre des Thomas von Aquin (fol 507: Dicta sancti Thomae
d’aquino ex summa de virtutibus collecta) folgt eine ganze Reihe von Homilien zu Grundfra-
gen des Glaubens, zur monastischen Oberservanz und Aszetik (fol 62'-98").

Es schlieflen sich drei Traktate an, die sich mit dem geistlichen, insbesondere mit dem
monastischen Leben beschiftigen:

fol 98": Tractatus de vita religiosa. De interna conversatione primum. Regnum dei intra vos

est, dicit dominus, converte te ex toto corde ad dominum ...

fol 115": Expl.: ... quoniam per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum dei.

Amen. Deo gratias.

Pseudo-bernhardinisch ist der danach gesetzte »Spiegel der Ménche«. Sein tatsichlicher
Verfasser heiflt Arnulf von Bobéries™:

fol 122": Speculum monachorum B. Bernhardi. Si quis emendationis vitae desiderio tac-

tus...

Mit Pierre d’Ailly, dem Kardinal von Cambrai, kommt im Anschluf§ daran wieder ein eher
zeitgenossischer Autor zu Wort: '

fol 125%: Incipit tractatus domini petri cardinalis camaracensis de quattuor exercitiis

spiritualibus. Anima devota cupiens ad divinam contemplationem spiritualiter exerceri tria

debet ...

In den Bereich der Passionsfrommigkeit, die gerade im 15. und zu Beginn des 16. Jahrhun-
derts eine Hochbliite erlebt, gehort die pseudo-anselmische und wohl erst in sehr spiter Zeit
entstandene »Meditatio seu contemplatio beati Anselmi et intitulatur speculum animae in
passione« (fol 13477, Die Verteilung des Gedichtnisses der einzelnen Leidensstationen
Christi auf die Tagzeiten des Stundengebets besitzt eine schon sehr alte Tradition. Sowohl
Beda Venerabilis wie auch Bernhard von Clairvaux, doch beide irrtiimlich, werden als ihr
Urheber genannt”:

fol 152: Nota meditatione devota beati bernhardi de passione domini secundum septem

horas canonicas.

71 Zu den angebundenen Inkunabeln vgl. Heribert HumMeL, Wiegendrucke der Konviktsbibliothek zu
Tiibingen, Salach 1971 Mschr. (UB Tiibingen Sign.: 13B 331, BS allg. B485), 12 Nr. 3, 13 Nr. 6, 26 Nr. 66.
72 Zum Text vgl. Pseudo-AucusTiNus, Speculum peccatoris, MPL 40, 983 ff. — Vgl. Herbert Grasgs,
Speculum, Mirror uns Looking-Glass. Kontinuitit und Originalitit der Spiegelmetapher in den Buchtiteln
des Mittelalters und der englischen Literatur des 13. bis 17. Jahrhunderts, Tiibingen 1973, 255f.

73 Vgl. Grasgs 255.

74 Vgl. GrabEs 269,

75 Zum Text vgl. Pseupo-Bepa, De meditatione passionis Christi, PL 94, 562ff.



EX BIBLIOTHECA MONASTERII WIBLINGENSIS 237

Die von Wien in der Reformira der Entstehungszeit dieser Handschrift ausgehende
Eré}ij?lmigkeitsliteratur begegnet in zwei Texten aus dem Umkreis des Nikolaus von Dinkels-

uotL.

fol 169": De septem astutiis dyaboli quibus peccatores consolantur, ut pereant. Nabucho-

dlr:nlosor, qui interpretatur sessio vel sesedens in agnitione angustiae, significat dy-

abolum...

fol 192r: Ex dictis Magistri nicolai de dinkelspihel in sermone de corpore christi ...

Wihrend fiir die erste der beiden Abhandlungen, von der allerdings bis auf diese nur drei
Abschriften bekannt geworden sind, die Verfasserschaft Dinkelsbiihls zweifelhaft bleibt”®,
wird die zweite zu den echten Werken gerechnet.

Der gesamte Inhalt des vorliegenden Codex kann jedoch hier nicht ausgebreitet werden,
doch sollten die explizierten Stiicke Hinweise auf die Struktur seiner Komposition geben.
Diese wiederum macht durchaus eine Aussage zu den Gehalten der monastischen Reform,
ohne die, wie schon wiederholt betont, das Wiblinger Schriftwesen des 15. Jahrhunderts kaum
denkbar wire und die auch als treibende Kraft hier wirksam wird. Die Handschrift HS Gb 687
des Tiibinger Wilhelmsstifts bliebe aber nur sehr unvollkommen beschrieben, unterliefle man
den Hinweis auf den darin enthaltenen Text der »Nachfolge Christi«, als deren Schopfer
gemeinhin Thomas von Kempen genannt wird:

fol 16": Sequuntur aliqua capitula: De imitatione Christi et contemptu omnium vanitatum

mundi ... fol 17°: De imitatione Christi et contemptu omnium vanitatum mundi liber 1.

Qui sequitur me, non ambulat in tenebris (Jo 8,12), dicit dominus. Haec sunt verba Christi,

quibus amonemur, quantum vitam eius et mores imitemur ...

fol 49": ... te ipsum bene habendo puto quod sollicitor esses ad spiritualem perfectum.

Explicit tractatus scriptus in concilio basiliensis anno domini m. cccc. xxxiij.

Das Datum des Kolophons (1433) ist dabei besonders bemerkenswert; denn zu dieser
Handschrift existiert in der Wiirttembergsischen Landesbibliothek eine ebenfalls aus Wiblin-
gen stammende Schwesterhandschrift (HBI 208), die gleichfalls Basel und 1433 in ihrem
Kolophon angibt: »Et haec est finis huius tractatus scripti in concilio Basiliensis Anno domini
M ccce xxxiii« (fol 697). Dieses Manuscript nennt aber im Titel dariiber hinaus noch den
italienischen Benediktinerabt Giovanni Gersen — nicht zu verwechseln mit Johannes Ger-
son — als Verfasser: »Tractatus Joannis Gersen Abbatis de imitatione Christi et contemptu
omnium vanitatum mundi capitulo 1« (fol 53*). Urspriinglich besafl das Kloster Wiblingen
fiinf Abschriften von »De imitatione Christi«. Die Wiblinger Texte mit ihren Autorennamen
und Datierungen spielten denn auch im 18. Jahrhundert eine Rolle im Streit um die Verfasser-
schaft dieses weltberiithmten Werkes. Gegen die Augustinerchorherren machten vor allem die
siiddeutschen Benediktiner einen Mann ihres Ordens, nimlich besagten Giovanni Gersen,
geltend”. Der Wiblinger Konvent lief sogar zur Bekriftigung iiber Datierung und Autor-
schaft eine notarielle Urkunde iiber ihre Handschriften erstellen’®, da ihre Zeitangaben
wesentlich vor der Entstehung des Autographen (1441) von Thomas von Kempen liegen.
Auch neuerdings werden, da die Urherberrechtsfrage noch immer nicht befriedigend geklirt

76 Vgl. MADRE 248 u. 295f. — Zur Rezeption des Nikolaus von Dinkelsbiihl vgl. Friedrich SCHAFFAUER,
Nikolaus von Dinkelsbiihl als Prediger. Ein Beitrag zur religiosen Kulturgeschichte des ausgehenden
Mittelalters, in: ThQ 115, 1934, 405-439 u. 516-547, zur handschriftlichen Uberlieferung bes. 432ff.

77 Am entschiedensten hat diese Ansicht gestiitzt auch auf ehemalige Handschriften aus Wiblingen
vertreten Colestin WoLFSGRUBER, Giovanni Gersen, sein Leben und sein Werk De Imitatione Christi,
Augsburg 1880, 235ff. u. 25f.

78 Vgl. W.ReIsER, [Rez.] Thomae a Kempis opera omnia, rec. F. X. Krauss, in: ThQ 50, 1868, 671f.-
Paul Wilhelm KeppLER, [Rez.] Van der Navolging Cristi, hg. C. WoLFSGRUBER, in: ThQ 61, 1879, 303f. -
Vgl. HummEL, Biicherv. Wib. 112f.



238 WOLFGANG URBAN

ist, die ehemals Wiblinger Codices, obwohl sie zum Teil als verschollen gemeldet werden,
argumentativ wieder eingebracht”. Welche Rolle literarische Hinfithrungen zur imitatio
Christi spielten, kann wenigstens quantitativ noch aus den Resten der im 15. Jahrhundert grof§
angelegten Bibliothek erschlossen werden. Die noch erhaltenen Codices, in der Sikularisation
als Makulatur geschmiht, kénnen dabei einen Zugang zum Verstindnis der Mentalitit und
Spiritualitit des spatmittelalterlichen Ménchtums eroffnen.

79 Vgl. Tiburzio Luro, Validita della tesi Gerseniana sull’autore della »Imitazione di Cristo«, in:
Salesianum 22, 1960, 56, 83 ff. — Vgl. Piergiovanni Bonarp1-Tiburzio Luro, L’imitatione di Cristo e il suo
autore, Torino 1964, 75: In der Filiation der vor 1441 (vor Thomas von Kempens Autograph) entstande-
nen Handschriften stehen die beiden 1433 datierten Wiblinger Handschrifen in der Reihe der »Codici
transalpini« an 28. und 29.Stelle. Als gegenwirtig nicht auffindbar wird die Stuttgarter Handschrift
verzeichnet, wihrend die Tiibinger Handschrift bei Stephanus AxTErs, De imitatione Christi. Een
handschrifteninventaris bij het vijfhonderdste verjaren van Thomas van Kempen 11471, Kempen 1971, 97
als nicht nachweisbar gefiihrt wird. Beide Codices sind jedoch vorhanden (vgl. auch HummeL, Biicherv.
Wib. 113 Anm. 129). — In Tiibingen existieren damit insgesamt drei » De-imitatione-Christi«<-Handschrif-
ten; aufler Wilhelmsstift HS Gb686 noch in der Universititsbibliothek Mc187 und (bislang nicht
identifiziert) Mc 333: fol. 41": De contemptu omnium vanitatum mundi et imitatione Christi ... fol. 41%: ...
Qui sequitur me non ambulat in tenebris, dicit dominus ... fol. 70": Explicit quarta pars seu libellus de
sumptione eukaristiae anno 1467 nona die mensis ianuarij Thesus crucifixus sit in corde meo fixus. Der
Schreiber nennt sich auf fol.95": Explicit per me petrum mayr de (...) tunc temporis plebanus in
oberefllingensi et Efilingensis decanatus camerarius 23 die mensis martij et in crastini fui 41 anni.



BRIGITTE DEGLER-SPENGLER

»Katholizismus auf weiblich«

Die Studientagung 1986 des Geschichtsvereins und der Akademie der Didzese Rottenburg-
Stuttgart in Weingarten stand unter dem Thema »Aufbruch oder Restauration? Der Weg
kirchlicher Gemeinschaften im 19. Jahrhundert«. Zwei Beitrige waren weiblichen Kongrega-
tionen gewidmet. Sr. M. Radegundis Wespel sprach iiber die Franziskanerinnen von Siefien,
Sr. Marieluise Metzger iiber die Barmherzigen Schwestern vom hl. Vinzenz von Paul (Unter-
marchtal)!. Obwohl beide Referentinnen ausgezeichnete Vortrige hielten, blieb das Licht, das
die Frauenkongregationen im 19.Jahrhundert in die Kirche trugen, »unter dem Scheffel«
stehen, und auch in der anschlieflenden Diskussion wurde nicht klar, wie entscheidend damals
Engagement und Einsatz dieser Gemeinschaften fiir das Wiedererstarken kirchlichen Lebens
waren. Woran lag das? An der Bescheidenheit der Referentinnen, am Ausbleiben erginzender
Voten aus dem Kreis der Diskussionsteilnehmer? Sicher, aber hauptsichlich hatte dieses
Defizit einen anderen, von der Tagungssituation unabhingigen Grund: Im deutschen Sprach-
raum fehlen bisher Studien, die das erstaunliche Phinomen der Ausbreitung und des Wachs-
tums der weiblichen Kongregationen im vergangenen Jahrhundert fiir ein grofleres Gebiet
gesamthaft untersuchen. Darstellungen iiber einzelne Gemeinschaften bleiben daher notge-
drungen auf sich selbst beschrinkt und lassen in dieser Form wenig spiiren von der grofien
Kongregationsbewegung, an der die einzelnen Gemeinschaften teilhatten und von der her sie
ihre iibergeordnete Bedeutung fiir Kirche und Gesellschaft gewannen.

Fiir Frankreich liegt seit kurzem eine solche umfassende Studie vor?. Ihr Verfasser, Claude
Langlois, unternimmt es, die franzdsischen Frauenkongregationen in ihrer Gesamtheit zu
beschreiben, ihr Erscheinungsbild zu untersuchen und ihre verbliiffende »Konjunktur« im
19.Jahrhundert zu erkliren. In seiner Arbeit werden die grofleren Zusammenhinge, die
Rhythmen und Tendenzen der Kongregationengeschichte deutlich. Damit ist ein allgemeiner
Rahmen entstanden, in den Darstellungen einzelner Gemeinschaften eingeordnet werden
konnen. Dieser ist nicht nur fiir franzésische Kongregationen verwendbar, mit den notwendi-
gen Differenzierungen versehen, konnen die Forschungsergebnisse Langlois’ auch fiir die
Geschichte der Kongregationen anderer Linder den weiteren Umkreis bilden. Dariiber hinaus
sprechen auch konkrete Griinde dafiir, die franzdsischen Verhiltnisse zu beachten. Bekannt-
lich setzte der Aufschwung der weiblichen religiosen Gemeinschaften in Frankreich ein. Dort
wurden Organisationsmodelle erprobt, die spiter in anderen Lindern nachgeahmt wurden.
Viele Kongregationen sind in Frankreich entstanden und haben sich von dort aus in andere
Linder verbreitet, so zum Beispiel auch die oben genannten Barmherzigen Schwestern vom
hl. Vinzenz von Paul (Filles de la Charité de Saint-Vincent de Paul). Es mag daher von Nutzen

1 Eines der Referate ist in diesem Band abgedruckt, S.99-114.

2 Craupe Lancros: Le catholicisme au féminin. Les congrégations frangaises i supérieure générale au
XIX® siécle. Préface de René Rémond. Paris: Les éditions du Cerf (Histoire), 29, Bd. Latour-Maubourg,
1984, 776 S. Kart. Ffr. 195.—. — Es handelt sich um eine Staatsthese der Universitit Paris X-Nanterre.



240 BRIGITTE DEGLER-SPENGLER

sein, auf die franzdsische Neuerscheinung aufmerksam zu machen. In ihrer ausfiihrlicheren
Form méchte diese Besprechung auch eine Erginzung zu den in diesem Band verdffentlichten
Referaten der Weingartener Tagung sein.

Thema

Wie umfangreich das Thema ist, das Langlois sich gestellt hat, deutet das numerische Ergebnis
seiner Forschungen an, das hiermit vorweggenommen sei: zwischen 1800 und 1880 wurden in
Frankreich 400 neue Kongregationen gegriindet, 200000 Frauen traten ins Noviziat ein. Die
explosionsartige Vermehrung der Frauenkongregationen und ihrer Mitglieder im 19. Jahrhun-
dert ist nach Langlois das deutlichste Zeichen dafiir, daf} der Katholizismus damals weibliche
Ziige annahm. Der Vorgang der »feminisation« lifit sich auch in anderen Bereichen, an
Frommigkeitsformen und Formen der kirchlichen Praxis, beobachten. Auf ihn wird in dem
; zweifellos mit Absicht — gewagt formulierten Buchtitel hingewiesen: »Le catholicisme au
éminin«.

Der Untertitel des Buches gibt die genaue Themenstellung an. Im Gegensatz zu der
bisherigen Historiographie, die sich vorwiegend fiir die minnlichen Kongregationen interes-
sierte, um die politische Geschichte des Katholizismus zu schreiben, behandelt Langlois
ausschliefllich die weiblichen Gemeinschaften. Diese standen zwar nicht auferhalb der
politischen Geschehnisse, aber der Zugang zu ihrer Geschichte fiihrt nicht primir iiber die
Politik.

Mit der Kennzeichnung »i supérieure générale« wird der wichtigste organisatorische
Unterschied zwischen den Kongregationen des 19. Jahrhunderts und den friiher entstandenen
Gemeinschaften (weibliche Orden und Ordenszweige) hervorgehoben. Wihrend diese sich
aus einzelnen voneinander unabhingigen Konventen unter je einer Oberin zusammensetzten,
bildeten jene einen Verband unter einer gemeinsamen Generaloberin. Langlois hilt es fiir
priziser, die Kongregationen von diesem institutionellen Gesichtspunkt her zu charakterisie-
ren als von ihrem anderen hervorstechenden Merkmal her: ihren aktiven Titigkeiten, durch
die sie sich ebenfalls von dem fritherer Gemeinschaften unterschieden, die im Gebet ihre erste
Aufgabe sahen. Viele der ehemals rein kontemplativen religiosen Gruppierungen haben im
Laufe der Zeit zusitzlich aktive Titigkeiten iibernommen; umgekehrt haben urspriinglich
primir aktive Gemeinschaften spiter wieder kontemplative Zielsetzungen integriert, so daf§
dieser Unterschied im Laufe der Zeit seine scharfen Konturen verlor. Dagegen ist die
Organisationsform des Verbandes unter einer Generaloberin durchgehendes und bleibendes
Kennzeichen der Kongregationen des 19. Jahrhunderts. Als bevorzugte institutionelle Bauart
wird sie von allen damals entstehenden Gemeinschaften iibernommen. Indem sich Langlois
den Kongregationen mit Generaloberinnen zuwendet, erfafit er weitaus den grofiten Teil der
im 19. Jahrhundert gegriindeten Gemeinschaften und zugleich diejenigen, welche die zeittypi-
sche religiése Konzeption vertraten.

Theoretisch wire es auch méglich, sich dem Thema »Kongregationen« monographisch
iiber die exemplarische Beschreibung einer Kongregation zu nihern, doch miifite man dazu
eine typische Gemeinschaft auswahlen. Dies setzte bereits Kenntnisse voraus, die man sich nur
durch das Studium aller oder vieler Kongregationen erwerben kann. Nach welchen Kriterien
soll man die Auswahl treffen? Auch miifite die zur Bearbeitung ausersehene Kongregation
bereit sein, ohne Reserve ihre Archive zu 8ffnen. Bezeichnenderweise existiert bis heute noch
keine solche Untersuchung. Aus diesen Uberlegungen heraus entschlof sich Langlois, alle
Kongregationen Frankreichs, und nicht nur eine oder diejenigen einer Region, zu behandeln.
Der »globale« Ansatz schien auch den zur Verfiigung stehenden Quellen gemifler. Eine
Hauptgruppe bilden die staatlichen Bestandesaufnahmen iiber Mitglieder und Besitz der



»KATHOLIZISMUS AUF WEIBLICH« 241

Kongregationen (recensements). Auch sie nehmen die Kongregationen als Gesamtheit. Zwar
verfahren die Biographien der Griinderinnen oder Griinder und die Chroniken der einzelnen
Gemeinschaften, die zweite wichtige Quellengruppe der vorliegenden Untersuchung, gerade
»umgekehrte, sie arbeiten die Einmaligkeit einer jeden Kongregation heraus. Liest man sie
jedoch nacheinander, so spiirt man schnell die gemeinsame Inspiration und Zielsetzung.

Dem gleichen Bemiihen, das Phinomen Kongregation in seiner Gesamtheit in den Griff zu
bekommen, entspricht auch der fiir eine so breit angelegte Studie verhiltnismiflig lange
Zeitraum, den sie beschligt: das 19. Jahrhundert. Die genaue Untersuchungsperiode umgreift
die Jahre von 1800-1880, die grofle Zeit der Schwesterngemeinschaften. Dabei wird die Zeit
seit dem Vorabend der Revolution einbezogen, ja sogar seit der Mitte des 17.Jahrhunderts
(damals entstand der neue Kongregationstyp), wie auch andererseits die Entwicklungen des
20. Jahrhunderts bis zum 2. Vatikanischen Konzil nicht ausgespart werden.

Methode und Fragestellung

Je umfangreicher das Thema ist und je mehr Quellen dazu vorhanden sind, desto genauer mufl
der Weg der Anniherung iiberlegt werden. Langlois beschreibt die einzelnen Schritte seiner
Methode im Vorwort akribisch. Sie besteht, kurz gesagt, in der Kombination von quantitati-
ven oder quantifizierbaren Gegebenheiten mit monographischen, die beide sorgfiltig gepriift
und ausgewertet werden. Quantitative oder quantifizierbare Daten sind zum Beispiel die
Listen der Kongregationen, die Griindungen des 19.Jahrhunderts, der Griinderinnen und
Griinder, serienmiflige Informationen iiber Personen (Kongregationsmitglieder, »Rekrutie-
rungen«) oder iiber Kiufe, Verkiufe, Schenkungen usw. Diese Datenreihen mufiten natiirlich
erst zusammengestellt werden. Unter »monographischen« Gegebenheiten sind Elemente aus
Biographien von Griinderinnen und Griindern und aus Kongregationsgeschichten usw. zu
verstehen. Sie erginzen die seriellen Erhebungen, indem sie konkrete Beispiele und prizise
Fakten liefern, ohne die jene grob und farblos blieben. Anzumerken ist vielleicht noch, dafl
Langlois nach einiger Uberlegung auf den Computer verzichtete, da sich sein Material als zu
heterogen erwies, um elektronisch verarbeitet zu werden.

Die Fragestellungen, die Langlois mit Hilfe dieser Methode angeht, lauten folgenderma-
fen: Wie — und warum — haben sich die Kongregationen wihrend 80 Jahren ohne Unterbruch
vermehrt? Wie — und warum — sind ihre Mitgliederzahlen stindig gewachsen? Wie — und
warum — konnten sich die Kongregationen in ganz Frankreich verbreiten, sich internationali-
sieren und in allen sozialen Schichten heimisch werden?

Arbeitsinstrumente

Gelingt es Langlois, diese Fragen zu beantworten? Wie fiihrt er den Leser durch seine
Untersuchungen an die Ergebnisse heran? Zwei willkommene Arbeitsinstrumente begleiten
den Text:

1. Ein Verzeichnis der 220 bedeutendsten Kongregationen (die mehr als 100 Mitglieder
zihlten) im Jahre 1878, mit Angabe des Mutterhauses, der Titigkeit, des Datums und Ortes
der Entstehung, der Griinderin oder des Griinders, von deren Mitgliederzahl und eventuell
des Enddatums sowie mit bibliographischen Hinweisen. Wer je iiber Kongregationen arbei-
tete und eine Ubersicht zu gewinnen versuchte iiber ihre oftmals fluktuierende Existenz, ihre
wechselnden Namensgebungen, wird den Wert dieser Liste ermessen konnen. Sie wird
erginzt durch ein Register der »Congrégations et familles religieuses« am Schlufl des Bandes,
das dem Orts- und Personenregister vorangestellt ist.

2. Ein ausfiihrliches, iibersichtlich gegliedertes, kommentiertes Verzeichnis der benutzten



242 BRIGITTE DEGLER-SPENGLER

Quellen und Literatur. Dessen erster Teil (Documentation spécifique) umfafit simtliche
einschligigen Fiihrer, Lexika und Annuarien — vom beriihmten, 1714-1719 erschienenen
Helyot bis zum Annuarium, das 1980 vom »Service national des vocations« herausgegeben
wurde; die Personalstatistiken zu den Kongregationen vom Vorabend der Revolution bis
1973; die statistischen Erhebungen iiber den Besitz der Kongregationen (1880, 1900); das
serielle Material aus den Kongregationsarchiven. Diese Spezialdokumentation, ihre Herkunft,
ihr quellenmifliger Wert, ist zusitzlich im ersten Kapitel des Buches (»Itinéraires«) beschrie-
ben. Der zweite Teil (Documentation générale) zhlt die iibrigen ungedruckten und gedruck-
ten Quellen sowie die Literatur auf. Die Literaturliste ist in folgende Hauptabschnitte
gegliedert: Einleitung — Die Kongregationen. Politische und juristische Probleme — Das Leben
der Kongregationen — Die Kongregationen und die Gesellschaft.

Kongregationsverzeichnis sowie Quellen- und Literaturverzeichnis leisten nicht nur vor-
ziigliche Dienste innerhalb des vorliegenden Buches, sie bieten sich jedem, der sich mit der
Geschichte der religiosen Gemeinschaften im 19. Jahrhundert beschiftigt, als niitzliche Nach-
schlagehilfen an.

Aufban

Es ist in unserem Zusammenhang nicht nétig, den gesamten »Leseweg« durch das Buch
beschreibend wiederzugeben. Bevor wir uns den Schlufifolgerungen zuwenden und diese
zusammenfassen, sollen aber wenigstens die einzelnen Wegstationen, die Uberschriften der
einzelnen Kapitel, genannt und ihr Inhalt skizziert werden, um den Aufbau des Buches
anzudeuten. Dieses besteht aus vier groffen Kapiteln: I »Die stille Revolution« beschreibt das
Aufkommen der Kongregationen nach der Revolution und in den ersten Jahren des Kaiser-
reichs (1789-1808) - es ist das Einfithrungskapitel; II. »Die fortdauernden Griindungen« und
III. »Das unaufhaltsame Wachstum« sind die Herzstiicke der Darstellung — sie behandeln den
Aufschwung der franzésischen Kongregationen im 19. Jahrhundert und das Anwachsen ihrer
Mitgliederzahlen sowie die Aspekte dieser zweifachen Expansion; IV. »Die Verwurzelung
der Kongregationsbewegung« untersucht die soziale und geographische Herkunft der Schwe-
stern. Dieses letzte Kapitel enthilt auch die »Conclusion« des Buches (627-648), die im
folgenden zusammenfassend wiedergegeben werden soll.

Ergebnisse

Die Zeit der Kongregationen. Wihrend Minner spitestens seit dem 16. Jahrhundert zwischen
kontemplativen und aktiven religiosen Lebensformen wihlen konnten, wurden letztere den
Frauen offiziell erst im 19. Jahrhundert zugestanden. Diese Entwicklung konnte sich nur nach
der Franzosischen Revolution Bahn brechen, welche die notwendigen Verinderungen
erzwungen hatte, und sich nur in einer Gesellschaft fortsetzen, die sich durch die industrielle
Revolution laufend weiter umgestaltete. Kaum akzeptiert, eroberten die aktiven religiésen
Frauengemeinschaften das Terrain. Im ersten Abschnitt der Konklusion zeichnet Langlois die
einzelnen Etappen ihrer siegreichen Ausbreitung nach.

Die Revolution hatte die juristische und wirtschaftliche Grundlage der Ordensleute
zerstort. Die napoleonische Regierung belief es dabei, was die monastischen Gemeinschaften
betraf, bot jedoch denjenigen religiésen Gruppierungen Hand, die Kranke pflegten und kleine
Schulen unterhielten: den alten, bereits vor der Revolution im Schatten der Kldster und
Abteien entstandenen Kongregationen. Diese ermunterte sie durch entsprechende Gesetze
sowie materielle und organisatorische Hilfeleistungen, ihre Titigkeiten wieder aufzunehmen
oder fortzusetzen. Die alten Kongregationen ergriffen ihre Chance. Die kaiserlichen Mafnah-



»KATHOLIZISMUS AUF WEIBLICH« 243

men schlossen auch Neugriindungen nicht aus. Diese entstanden auch sofort und fafiten, meist
von bedeutenden Frauen ins Leben gerufen, sogleich Fuff. Alte und neue Kongregationen
bildeten zusammen einen fruchtbaren Boden fiir weitere giinstige Entwicklungen. 1815, beim
Sturz Napoleons, hatte das Wachstum der Bewegung gerade erst begonnen, doch waren ihre
Strukturen bereits voll ausgeprigt. Nach einem kaum merklichen Stillstand setzte sich der
Aufschwung nach 1820 im Zuge der Restauration eindeutig fort. Damals griffen die Kongre-
gationen auf die lindlichen Gebiete iiber. Die Gesetzgeber begiinstigten sie (1817 und 1825),
ohne sie zu kompromittieren. Unter dem Antiklerikalismus, der bereits vor der Julirevolution
zu spiiren war und ihr folgte, litten die Kongregationen wenig. Griindungselan und Eintritts-
begeisterung kamen nur fiir einen kurzen Moment zum Stillstand.

Wihrend der Julimonarchie profitierten die Kongregationen von zwei Jahrzehnten der
Ruhe. Die neuen Machthaber verhielten sich diskret. Sie ergriffen weder positive noch
negative Mafinahmen, jedoch forderte das Interesse, das sie dem Volksschulunterricht entge-
genbrachten, die Kongregationen. Diese machten unter der Regierung des »Biirgerkonigs«
Louis-Philippe regelmafige und starke Fortschritte. 1850 hatten fast alle bedeutenden Kon-
gregationen das Licht der Welt erblickt. Weibliche Ordensgemeinschaften und Kongregatio-
nen besaflen nun mehr Mitglieder als 1789. Die Zahl des »weiblichen Klerus« iiberstieg
diejenige der Weltpriester sowie der Angehérigen minnlicher Kongregationen und Orden.
Um diese Zeit begann auch die Aussendung von Kongregationsschwestern nach Europa und
in die Missionen.

Nach 1850 beschleunigte sich das Wachstum der Kongregationen nochmals, favorisiert
durch die initiative Erziechungspolitik Napoleons III., den konservativen Aufschwung und den
Wohlstand der Franzosen. Zwischen 1850 und 1860 griindeten die Kongregationen mehr
Hiuser als in den 25 Jahren zuvor. Sie rekrutierten ebenso viele Schwestern wie zwischen 1830
und 1850. Von 1855 bis 1859 erreichten die Einritte ihren absoluten Hohepunkt; die
Kongregationen nahmen damals pro Jahr 5000 Novizinnen auf, wihrend die Bischofe nur
1300 Priester weihten. Bei der Zihlung von 1861 erfuhren die erstaunten Franzosen, daf} sie
mindestens 90000 weibliche Religiosen (Ordens- und Kongregationsschwestern) unter sich
hatten.

Der Erfolg der Kongregationen, der nun fiir jedermann offensichtlich war, begann
Regierung und offentliche Meinung zu beunruhigen. Man wurde wachsam, eine neue, der
Kirche gegeniiber reserviertere Politik Napoleons I11., die im Zusammenhang mit der R6mi-
schen Frage stand, tat das ihre. Die Regierung versuchte, den Einflufl der Kongregationen in
den Schulen zuriickzudimmen, ergriff aber keine weitergehenden Mafinahmen, zum Beispiel
lieff sie deren wachsenden Reichtum unangetastet. Fiir die Kongregationen selbst bedeutete
1860 eine Wende. Erstmals verringerten sich die Griindungen, in einzelnen Regionen gingen
auch bereits die Berufungen zuriick, was zunichst aber noch durch den Zustrom von
Schwestern aus anderen Gebieten ausgeglichen werden konnte.

Das Datum 1880 ist das Enddatum der Studie. Zu diesem Zeitpunkt brach die damalige
Regierung mit der kongregationsfreundlichen Politik ihrer Vorgingerinnen, wenn auch der
Angriff noch nicht frontal erfolgte. Der fiskalische Kleinkrieg begann, die Schulfehde wurde
entfesselt. Bei den Kongregationen selbst war die Zeit der Griindungen vorbei. Andererseits
zihlte Frankreich damals mehr weibliche Religiosen als jemals zuvor: es waren mehr als
130000, also 7 auf 1000 Einwohner. Davon waren 80 % Kongregationsschwestern (gegeniiber
15% im Jahre 1789). Das ist nur scheinbar paradox. Das eine (die Griindungen) ist die
unmittelbare Folge des Zutagetretens der Erneuerung, der Motivierung von Eliten, das neue
Aktionsmodell in Kirche und Gesellschaft zu unterstiitzen, das zweite (die zahlreichen
Mitglieder) ist bereits das Ergebnis der Dauer, der Institutionalisierung und Popularisierung
des Modells. Die Griindungsphase, in der 400 neue Kongregationen entstanden, dauerte



244 BRIGITTE DEGLER-SPENGLER

80]Jahre, die etablierten Gemeinschaften hielten sich dagegen, nachdem sie die antikirchliche
Schulgesetzgebung (1901/1903) iiberstanden hatten, ohne existenzbedrohende Verinderungen
bis 1960. Was sie in Frankreich an Einfluff einbiifiten, gewannen sie an Dynamik in den
Missionen.

Seit Ende des 2. Weltkrieges, und deutlicher seit etwa 1960, aber sind die Kongregationen
akut gefihrdet: die Eintritte bleiben aus, die Gemeinschaften iiberaltern, sie geben Titigkeiten
und traditionelle Lebensweisen auf. Es scheint, dafl nun auch die »Zeit der Kongregationen«
(als Institutionen) zu Ende geht, nachdem die Zeit der Griindungen schon 1880 abgeschlossen
war. Die Griinde? Neben gesellschaftlichen sind es die Verinderungen im Innern des
franzosischen Katholizismus, denen die Kongregationen »zum Opfer fallen«. Diese bereiteten
sich seit 1930 vor. Die >Action catholique« eroffnete Madchen und jungen Frauen Moglichkei-
ten, fiir Kirche und Gesellschaft titig zu sein, ohne ihre Umgebung zu verlassen. Der
Hochschitzung des Zélibats trat die Erhéhung der christlichen Ehe zur Seite; eine eheliche
Spiritualitit wurde entwickelt. Die Prestigesteigerung, die man dadurch den Laien zugestand,
hatte automatisch eine Ansehensminderung der klerikalen (zélibatiren) Lebensweise zur
Folge.

Nach 1880 blieben die Kongregationen weiterhin eine Méglichkeit fiir Frauen, sich der
Kirche zur Verfiigung zu stellen und auf die Gesellschaft einzuwirken, aber als innovatori-
sches Modell zur Mobilisation weiblicher Eliten in der Kirche war ihre Zeit 1880 zu Ende.

Die Griinde des Erfolgs. Weniger leicht als die Modalititen sind die Griinde der erfolgreichen
Ausbreitung der Kongregationen zu erfassen. Sie sind vielfiltig, durchdringen sich gegenseitig
und lassen ihre Rangordnung nicht eindeutig erkennen. Langlois versucht, sie im zweiten Teil
seines Schluflabschnitts darzulegen.

Einige Griinde springen sofort in die Augen. Zum Beispiel kann kein Zweifel dariiber
bestehen, dafl die weiblichen Kongregationen von den verschiedenen franzésischen Regierun-
gen des 19. Jahrhunderts begiinstigt wurden. Andere Griinde bleiben schemenhaft. So ist kein
unmittelbarer Zusammenhang zwischen demographischem Gefille und Wachstum der Kon-
gregationen zu erkennen, blieb doch der Anteil der Ehelosen an der Bevélkerung wihrend des
ganzen 19. Jahrhunderts — mit einer leichten Tendenz, sich zu senken — stabil, wihrend die
Kongregationen bis 1860 immer mehr Novizinnen aufnahmen. Zeitweise kénnte ein gewisses
Ungleichgewicht zwischen minnlicher und weiblicher Bevolkerung, verursacht durch die
stirkere Abwanderung der Minner, die Frauen vermehrt auf die Ehelosigkeit und damit auch
auf die Kongregationen hin ausgerichtet haben. Andere Griinde erscheinen wohl real, aber
nicht spezifisch. Gewiff haben die Kongregationen vom wachsenden Wohlstand Frankreichs
profitiert, aber ihr Anteil am Volksvermégen blieb so gering, daf man im franzdsischen
Reichtum keine besondere Ursache fiir ihren Erfolg erkennen kann. Andere Wirkkrifte sind —
gerade auch von dem fiir diese Studie gewihlten >globalen< Zugang zum Thema her — schwer
abzuschitzen: das Gewicht starker Personlichkeiten, die Vielschichtigkeit der personlichen
Motive, die Rolle der Familien und geistlichen Berater. Ohne Anspruch auf Vollstindigkeit sei
auf drei Faktoren hingewiesen, die den Kongregationen zum Durchbruch verhalfen: die
Anpassungsfahigkeit ihrer Lebensform, die Nachhaltigkeit, mit der sie auf die Bediirfnisse der
Bevolkerung antworteten, und die Geschicklichkeit, mit der sie die komplexen Beziehungen
zwischen Stadt und Land nutzten.

1. In den Jahren nach der Revolution erwiesen sich die Kongregationen als sehr zweckmi-
fig. Sie bezeichneten ihre Mitglieder als »Nicht-Nonnen« (non-religieuses) und gaben zu
verstehen, dafl sie vor ein oder zwei Jahrhunderten mit dem Ziel entstanden waren, die
Barrieren zu umgehen, die Nonnen an einem aktiven Leben fiir die Gesellschaft hinderten
(Klausur, Chordienst). Der Kultusdirektor Napoleons, Jean Etienne Marie Portalis, hitte die



»KATHOLIZISMUS AUF WEIBLICH« 245

Kongregationen erfinden miissen, wenn sie nicht schon existiert hitten, so sehr entsprachen
sie seinen Vorstellungen von religiosen Gemeinschaften. In der Tat erlaubte ihr Organisa-
tionsmodell auf dem traditionellen Weg der evangelischen Rite weiterzugehen, ohne sich an
den >ordo monasticus< zu binden, dessen Zeit in den Augen der damaligen Gesetzgeber
endgiiltig abgelaufen war.

Die Kongregationen besaflen die Maglichkeit, ihre Organisation den verschiedensten
Situationen anzupassen. Dies war auch dem kirchenrechtlichen Vakuum zu verdanken, in dem
sie sich bis zur Mitte des 19.]Jahrhunderts befanden. Einige Gemeinschaften zogen alle
Kandidatinnen in einem zentralen Noviziat zusammen, andere verteilten sie iiber die gréfieren
Niederlassungen. Einige besaflen Filialen mit mehreren Dutzend Schwestern, andere schickten
ihre Mitglieder als Lehrerinnen in Gemeindeschulen, wo sie allein lebten. Einige Kongregatio-
nen iibernahmen die »stabilitas locic der alten Orden, andere lieflen ihre Angehérigen den
grofiten Teil des Tages in Familien leben, um Kranke zu pflegen. Einige stellten sich genaue
Aufgaben und spezialisierten sich, andere versahen breitgeficherte Dienste und gingen im
Laufe der Zeit die verschiedensten Verpflichtungen ein.

Grofle Anpassungsfihigkeit bewiesen die Kongregationen auch bei der geographischen
Verteilung. Die meisten Gemeinschaften entwickelten sich im diézesanen Rahmen, wo sie von
den Bischdfen ermutigt wurden. Fiir die verschiedenen Spezialaufgaben existierte auflerdem
mindestens je eine Kongregation auf nationaler Ebene. Aufler den di6zesanen und nationalen
Gruppierungen gab es die >multiregionalen«. Diese verfiigten iiber das meiste Personal. Sie
»kontrollierten< immer ein Gebiet, das zwei verschiedenartige Bevolkerungen umfafite: die
eine brachte viele Berufungen hervor, die andere war in dieser Hinsicht weniger fruchtbar. Die
Kongregationen sorgten fiir eine regelmiflige Zirkulation von Personal innerhalb sihrer«
Region.

Ebenso entwickelten die Kongregationen verschiedene Arten, ins Ausland zu gehen, je
nachdem es sich um Linder gleicher Zivilisationsstufe oder um Missionen handelte. Erstere
profitierten zunichst von dem natiirlichen Expansionsbediirfnis derjenigen Kongregationen,
die in den Grenzgebieten Frankreichs angesiedelt waren. Bald aber bildeten sich »internatio-
nale< Kongregationen, wie z.B. die Filles de la Charité, die Dames du Sacré-Cceur oder die
Petites Sceurs des pauvres; diese versuchten, méglichst viele Hiuser im Ausland zu griinden
und dort Schwestern zu rekrutieren. Die Missionen wurden lange von verschiedenen Kongre-
gationen beschickt, die einen Teil ihrer Schwestern dafiir abzweigten. Bald iibernahmen
jedoch spezialisierte Gemeinschaften die Aufgabe, deren franzosische Hauser nur Ausbil-
dungsstitten fiir Novizinnen waren, wihrend alle zur Verfiigung stehenden Schwestern in die
Missionen gesandt wurden.

Aber die Kongregationen zeigten noch in anderer Hinsicht grofle Geschmeidigkeit.
Obwohl sie urspriinglich gegriindet worden waren, um sich von den Klostern zu unterschei-
den, machten sie im Laufe der Zeit bei diesen doch allerhand Anleihen. Trotz ihres alternati-
ven Programms blieben sie nimlich bis zu einem gewissen Grad auf das religitse Vollkom-
menheitsideal ausgerichtet, welches die Nonnen verkdrperten, umso mehr, da deren Lebens-
form mit Klausur und feierlichen Geliibden offiziell noch lange die von der Kirche allein
anerkannte war. Die Kongregationen zdgerten nicht, sich vom klésterlichen Leben inspirieren
zu lassen: sie richteten Mutterhiuser in verlassenen Kléstern und Abteien ein; ihre Griinderin-
nen absolvierten Praktiken in Klostergemeinschaften; Schwestern und Oberinnen lasen
geistliche Biicher, die einst fiir Konvente der Gegenreformation geschrieben worden waren.
Die Anleihen machten auch vor den monastischen Gewohnheiten nicht halt: einige Kongrega-
tionen iibernahmen Tracht, Mitgift, feierliche Geliibde, ja sogar die Klausur. Auf der Suche
nach klésterlicher Spiritualitit 6ffneten sie sich um die Jahrhundertmitte breit den Traditionen
der franziskanischen Orden und begeisterten sich von neuem fiir das Armutsideal des



246 BRIGITTE DEGLER-SPENGLER

hl. Franziskus. Einige Gemeinschaften erstrebten nach dem Beispiel der Kléster auch die
Exemtion von der bischéflichen Jurisdiktion. Die Gefahr, durch diesen Nachvollzug des
Klosterlebens ihre Originalitit zu verlieren, wurde in dem Umfang vermieden, wie die
Kongregationen eigene Elemente hervorbrachten, um ihr religises Leben zu gestalten.
Letztlich aber vereitelte ihre Hinwendung zum aktiven religiosen Leben eine allzu starke
Verklosterlichung. Dabei erhielten sie auch Hilfe von auflen: Seit etwa 1850 nahm die
kirchliche Offentlichkeit die Kongregationen in ihrer Besonderheit wahr. Von da an arbeiteten
vor allem Jesuiten — als Seelenfiihrer und Redaktoren von Regeln —, Bischofe, Kongregations-
obere und die romische Bischofs- und Religiosenkongregation zusammen, um ein eigenes
Recht fiir die neuen Gemeinschaften zu schaffen. Dieses entstand trotz personlicher Konflikte
und jenseits von Gallikanismus- und Ultramontanismusstreitigkeiten. Am Ende prisentierten
sich die Kongregationen sowohl als originelle als auch als integrierte Institutionen der Kirche.

2. Die Wirkung, welche die Kongregationen dank ihrem iufieren und inneren Anpas-
sungsvermdgen entfalteten, war umso stirker, als sie es auch verstanden, auf die Bediirfnisse
der Gesellschaft einzugehen. Der Aufschwung der Kongregation fiel mit der Alphabetisierung
der Frauen zusammen. Am Vorabend der Revolution unterschrieben 30 % der Frauen bei
ihrer Verehelichung, um 1895 95 %. Die Kongregationen haben zu diesem Erfolg beigetragen.
Sie waren praktisch die einzigen, die der wachsenden Nachfrage nach Lehrerinnen entspre-
chen konnten.

Um 1860 waren zwei von drei Schwestern im Unterrichtswesen titig. Aber die Kongrega-
tionen vernachlissigten auch das Gesundheitswesen und den sozialen Sektor nicht. Seit Beginn
des Jahrhunderts versahen Schwestern Dienste in Hospizen und Spitilern, sie verteilten
Medikamente in den »bureaux de charité« der grofieren Stidte. Mit ihrer Unterstiitzung
konnten die Hilfszentren auf dem Land vermehrt werden. Sie pflegten Kranke zuhause und
nahmen Alte in ihre Obhut.

Dafl die Kongregationen Unterrichts- und Spitalwesen durchdrangen, wurde so lange
geduldet, wie die 6ffentliche Meinung sich iiber die besonderen Eigenschaften der Schwestern
einig war: Fehlen politischen Ehrgeizes, berufliche Kompetenz, moralische Integritit und
geringe Kosten der von ihnen erbrachten Leistungen. Nach 1860 ging dieser Konsens
verloren, zumindest was die erzieherische Titigkeit der Kongregationen betraf. Ihre politische
Harmlosigkeit wurde in Zweifel gezogen, von ihrem Unterricht erklirten ihre Gegner, dafl er
den Prinzipien der modernen Gesellschaft diametral entgegengesetzt sei. Die Kongregationen
litten unter dem Prozef, der damals allgemein gegen den Katholizismus eroffnet wurde. Aber
auch die berufliche Kompetenz der Schwestern wurde bezweifelt. Unter diesen Umstinden
geniigte moralische Integritit nicht mehr. Was die geringen Kosten der Schwesterndienste
anging, so war die Gesellschaft nun bereit, groflere Ausgaben fiir die Umstellung auf ein
neues, laikales Schulsystem in Kauf zu nehmen.

Nach und nach hatten die Kongregationen neben den Aufgaben, die sie in Gemeindeschu-
len und kommunalen Spitilern iibernahmen, einen eigenen, privaten Sektor aufgebaut: Hauser
fiir Krankenpflegerinnen, Altersheime, Spezialkrankenhiuser, Hospize fiir Pflegebediirftige
verschiedener Schichten sowie Pensionate, Schulen, Heime fiir Waisen, Behinderte und
Schwererziehbare und Kindergirten. Innerhalb dieses privaten Bereiches entgingen sie der
staatlichen Kontrolle und verfiigten iiber einen grofieren Spielraum. Als ihr Einverstindnis mit
der offentlichen Meinung zerbrach, bildete der private Arbeitssektor eine Riickzugsméglich-
keit. An und fiir sich wiinschten die Kongregationen aber keineswegs zu wihlen, sondern
gebrauchten gerne — und mit grofflem Erfolg — beide Méglichkeiten nebeneinander.

3. Die Kongregationen zeichneten sich nicht nur durch biegsame Organisation und
wirksame Aktion aus, bemerkenswert waren auch die Strategien, die sie anwandten, um den
Gegensatz zwischen Stadt und Land auszugleichen, und auch diese trugen nicht wenig zu



»KATHOLIZISMUS AUF WEIBLICH« 247

ihrem Erfolg bei. Mit den Stidten befanden sich die Kongregationen sofort in Ubereinstim-
mung. Thr Wachstum vollzog sich vor allem in den Stidten, wenn auch weniger in den
Metropolen, wo es von altersher noch immer viele Kloster gab, und in den neuen Arbeiterag-
glomerationen als in den Bischofsstidten. Hier fanden die Kongregationen Griinderinnen,
Giiter und Personal, und vor allem rechtfertigten die stindig wachsenden und sich wandeln-
den Bediirfnisse dieser Stidte die Anwesenheit der Schwestern. Die Ausbreitung der Kongre-
gationen auf dem Land ging dagegen vergleichsweise langsam voran. Sie erreichte ihren
Hohepunkt zwischen 1820 und 1840, anschliefend verminderten sich die Griindungen und
hérten nach 1870 ganz auf. Die Landgebiete boten den Kongregationen nur theoretisch
unbegrenzte Expansionsméglichkeiten, in Wirklichkeit hemmten Armut und Gleichgiiltigkeit
der Bevolkerung, der infolge der verspiteten Alphabetisierung und medizinischen Versorgung
auch die entsprechenden »Bediirfnisse« noch abgingen, die Ansiedlung der Schwestern. Um
1860 waren nur in jeder vierten Landpfarrei Schwestern zu finden. Da die Kongregationen
keine einzelnen, sondern immer nur zwei Schwestern aussandten, iiberstiegen die Kosten fiir
deren Dienste die finanziellen Méglichkeiten der meisten kleineren Landpfarreien.

Einige lindliche Regionen waren um 1860 aber bereits dabei, sHauptlieferanten< von
Personal an die Kongregationen zu werden. Die Novizinnen kamen vor allem aus den
konservativ-kirchlich gesinnten Gebieten im Westen Frankreichs. Zuerst traten sie in diejeni-
gen Gemeinschaften ein, die Spitiler und Schulen auf dem Lande errichteten. Dann speisten
sie die jlingeren Gemeinschaften in den Stidten, die dort kein Personal mehr finden konnten.
Die grofiten Wanderbewegungen fanden stets innerhalb der multiregionalen Kongregationen
statt. Aber nach 1860 glichen die Schwestern vom Land auch die plétzlichen Defizite der
ditzesanen Kongregationen aus und versorgten die nationalen Gemeinschaften mit Nach-
schub. Gegen 1880, als die Kongregationen ihrem Hohepunkt zustrebten, was die Anzahl
ihrer Mitglieder betraf, waren sie schon in hohem Grad von dem Menschenpotential in den
lindlichen Gebieten abhingig.

Die Kongregationen, die Frauen und die Kirche. Als wichtigste Griinde fiir den Erfolg der
Kongregationen wurden organisatorische Anpassungsfihigkeit und soziale Wirksamkeit in
allen Schichten sowie in den Stidten und auf dem Land herausgestellt. Andere Griinde wurden
in Erwigung gezogen. Und dennoch vermégen alle diese Erklirungsversuche am Ende nicht
zu befriedigen. Die Fragen verlagern sich lediglich auf eine andere Ebene. Warum hat die
franzosische Gesellschaft den Aufschwung der Kongregationen in diesem Ausmafl toleriert
und getragen? Und warum hat die katholische Kirche so stark auf die Karte der Kongregatio-
nen gesetzt? Im dritten Teil der Konklusion versucht Langlois, auf diese schwierigen Fragen
wenigstens annihernd zu antworten. Die Ausbreitung der Kongregationen muf auch vor
gesellschaftlichem Hintergrund gesehen werden: Welche Stellung besafl die Frau im 19. Jahr-
hundert? Und iiber welche EinfluBméglichkeiten verfiigte die Kirche damals?

1. Was veranlafite zwischen 1800 und 1880 200000 Frauen, in Kongregationen einzutre-
ten? Ein Grund, den schon Zeitgenossen anfiihrten, hilt auch wissenschaftlicher Uberpriifung
stand: ihre Abhangigkeit. Der Code civil hatte die juristischen Zwinge, denen Frauen
unterworfen waren, festgeschrieben und eher noch verstirkt. Die Moglichkeiten, sich durch
Ausiibung eines Berufes zu emanzipieren, waren sehr begrenzt. Aufler in den Kongregatio-
nen. Diese waren, um sich auszubreiten, auf tatkriftige Frauen angewiesen. Sie boten ithnen
verantwortungsvolle Posten als General- oder Provinzialoberinnen, Leiterinnen der grofien
Hiuser, Organisatorinnen von Niederlassungen im niheren und entfernteren Ausland an.
Aber die Kongregationen benétigten auch »mittlere Kader«, welche den einzelnen Hiusern
vorstanden und beruflich kompetent waren, sowie Frauen, die sich fiir Aufgaben und
Arbeiten aller Art zur Verfiigung stellten. Im 19. Jahrhundert waren die Kongregationen die



248 BRIGITTE DEGLER-SPENGLER

einzigen >Firmen< oder Institutionen, die so viele und verschiedene Betitigungsmoglichkeiten
fiir Frauen bereithielten.

Dazu waren sie die einzigen Verbinde, die ihren Mitgliedern sozialen Schutz gewihrten.
Sonst war dieser damals nur innerhalb der Familien und noch kaum in beruflichen Organisa-
tionen zu finden. Eine Kongregation iibernahm die moralische Pflicht, eine Schwester, die ihr
eventuell eine Mitgift, bestimmt aber ihre Person und ihre Zeit zur Verfiigung gestellt hatte, in
Krankheit und Alter zu behalten und zu versorgen. Durch den Eintritt in eine Kongregation
entging eine Frau den familidren Abhingigkeiten, ohne Sicherheit und Achtbarkeit zu
verlieren; im Gegenteil, Frauen aus niedrigeren Volksschichten diirften dadurch an Geborgen-
heit und Ansehen gewonnen haben.

Ist die Emanzipation der Frau im 19. Jahrhundert also durch die Kongregationen herbeige-
fiihrt worden? Dies wire eine pointierte Behauptung, aber zweifellos haben die Kongregatio-
nen in diesem Vorgang eine grofle Rolle gespielt. Sie bereiteten auch die &ffentliche Meinung
auf die Titigkeiten der Frauen in einzelnen Bereichen vor. Andererseits haben die Bedingun-
gen, welche die Kongregationen stellten — striktes Zolibat, Gehorsam gegeniiber den Oberin-
nen, Verzicht auf Vermogen und Arbeitsgewinn, Ausrichtung auf strenge Regeln —, das Bild
von gewissen Berufsgruppen lange Zeit geprigt; zum Beispiel wurde von Lehrerinnen lange
Ehelosigkeit verlangt. Die Kongregationen haben auch dazu beigetragen, die hartnickige
Vorstellung von den typisch weiblichen Berufen im Erziehungs-, Gesundheits- und Sozialwe-
sen zu verbreiten. Und zweifellos hat ihr Erfolg sie dazu verfiihrt, gewisse Berufe fiir sich in
Beschlag zu nehmen. Der Kampf, der gegen Ende des Jahrhunderts gegen die Kongregationen
losbrach, hatte unter anderem zum Ziel, einen Arbeitsmarkt zuriickzuerobern, den die
Kongregationen nicht aufgeben wollten, nachdem sie mafigeblich dazu beigetragen hatten, ihn
zu schaffen.

2. Der Erfolg der Kongregation hat auch mit der damaligen gesellschaftlichen Situation des
Katholizismus zu tun. Traditionellerweise teilt man den katholischen Wiederaufbau zu Beginn
des 19. Jahrhunderts in zwei Phasen ein: Das napoleonische Konkordat erlaubte der Institu-
tion Kirche, mit verminderten und iiberalterten Fiihrungskriften zu iiberleben, aber erst in der
folgenden, von Abbé Hugo-Félicité-Robert Lamenais (1782-1854) beeinflufiten Generation
wurden die inneren Krifte des Katholizismus wieder lebendig. Dieses Schema trifft von den
Kongregationen her gesehen nicht zu. Bei ihnen setzte die Erneuerung sofort mit der ersten
Griindungswelle ein, die 1796 begann. Daraus ergibt sich, dafl die religise Wiederbelebung
des Katholizismus in den ersten Jahrzehnten weitgehend Sache der Kongregationen war. Sie
genossen, da sie auflerhalb der politischen und doktriniren Kimpfe geblieben waren, allerseits
grofie Freiheit. Fiir die Kirche stellten sie die Krifte dar, die ihr geblieben waren. Mit diesen
arbeitete sie nun und lie dabei den Griinderinnen viel Spielraum. Mit Hilfe des Staates gelang
es der Kirche auf diese Weise auch, die aufkommenden Protestbewegungen gegen das
Konkordat zu kanalisieren und zu entschirfen, zum Beispiel wire ohne die Filles de la Sagesse
das Schisma der »Petite Eglise«, das sich im Westen Frankreichs ausbreitete, heftiger gewesen.

Im Moment, als ein neuer Klerus rekrutiert werden sollte, wurde das Desinteresse der
Oberschicht an dieser Karriere offenbar, andererseits waren die Moglichkeiten des erst
teilweise alphabetisierten Bauernstandes noch zu beschrinkt, als dafl er hitte in die Bresche
springen konnen. In dieser Situation konnte die Kirche allein iiber die weiblichen Kongrega-
tionen sowohl enge Kontakte zu der Oberschicht halten als auch ihren Einfluff im Volk
vergrofiern. Erstere stellte bis zum Ende der Bewegung die grofle Mehrzahl der Griinderinnen
und Fiihrungskrifte, aber auch einen Teil der Mitglieder (der sich mit der Zeit allerdings
verringerte).

Wenn sie sich ausbreiten wollten, mufiten die Kongregationen immer mehr auch an die
verschiedenen Volksschichten appellieren. Von vornherein konnten sie auf die Handwerker



»KATHOLIZISMUS AUF WEIBLICH« 249

und Kaufleute zihlen. Sie waren die einzigen sozialen Gruppen, die ihre Kontingente an die
Kongregationen durch das ganze 19.Jahrhundert hindurch zu steigern vermochten. Auch die
wohlhabende Bauernschaft war von Anfang an dabei, mit der fortschreitenden Alphabetisie-
rung traten auch die weniger vermégenden bauerlichen Schichten hinzu. Tatsichlich waren
nur die Kongregationen imstande, die Begabungen, die durch die wachsende Bildung der
Landbevélkerung hervortraten, unmittelbar zu nutzen.

Dank der Kongregationen bewahrte sich der Katholizismus einen relativ breiten sozialen
»Sitz, weshalb sie auch eine feste Grofle in seiner Strategie zur Wiedereroberung der
Gesellschaft bildeten. Die Kongregationsschwestern waren die einzigen, welche tiber die
Midchenbildung mit dem gesamten Sozialkérper in Verbindung standen, wihrend die Kon-
gregationsbriider, die unterrichtenden Religiosen und Priester den Laienlehrern gegeniiber in
der Minderheit blieben; sie konnten mit diesen in den Knabenschulen bestenfalls konkurrie-
ren, sie aber nicht ersetzen. Es war also absolut nétig, wie Bischof Félix-Antoine-Philibert
Dupanloup (1802-1878) sagte, die Midchen »auf den Knien der Kirche« zu erziehen, um iiber
sie als zukiinftige Familienmiitter Glaubige zuriickzugewinnen. “

Riickblickend bezeichnet Langlois die Zeit der Kongregationen als eine Zeit des Uber-
gangs. Im Unterrichtswesen schiebt sie sich zwischen die Zeit, in der dieses noch ganz von der
Kirche gelenkt wurde, und den Moment, in dem der Staat das Erbe beanspruchte. Im
Emanzipationsvorgang der Frau nimmt die Kongregationsschwester kirchlich gesehen den
Platz zwischen klausurierter Nonne und aktiver Laiin ein; gesellschaftlich gehort sie in die
Zwischenzeit, welche beginnt, als die Frauen ihre traditionelle Familienrolle verlassen, und die

zu Ende geht, als sie Zugang zu fast allen Bereichen des modernen Berufslebens gefunden
haben.

*

Auch in der ausfiihrlichen Form der Miszelle ist es noch schwer, den Reichtum dieser Studie
wiederzugeben. Skizziert werden konnten ihre allgemeinen Linien, nicht aber die Einzelunter-
suchungen, die sie enthilt. Zum Beispiel sind die Uberlegungen, die sich aus der Analyse der
Griindungsvorginge der Kongregationen ergeben — warum schwanken sie in ihren Selbstdar-
stellungen oft zwischen mehreren méoglichen Griindungsdaten hin und her? — warum zwi-
schen zwei Griinderinnen oder Griindern? — nicht nur fiir die Kongregationenforschung,
sondern allgemein fiir die Untersuchung religiser Gemeinschaften interessant. Fiir welches
Datum oder fiir welchen Griinder sich eine Kongregation schliefilich entscheidet, sagt viel
iiber das Bild aus, das sie von sich selbst hat und nach auflen vermitteln méchte. Eine kleine
Extrabesprechung verdiente der Abschnitt iiber die Namenswahl der Kongregationen
(175-201). Aus praktischen Uberlegungen und aus Griinden der sprachlichen Konvenienz und
Orthodoxie stand fiir die Namenssuche nur ein begrenztes Repertoire zur Verfiigung (eine
Kongregation, die Hebammendienste leisten wollte und sich Sceurs de la Maternité nannte,
mufite z.B. ihren Namen in Sceurs de la Charité maternelle indern). Die Bezeichnungen der
Kongregationen sagen weniger iiber die Geistigkeit der einzelnen Gemeinschaften aus, als dafl
sie auf den spirituellen »Trend« der Zeit hinweisen. Dieser wandte sich von einer vielgestalti-
gen Heiligenverehrung, aus der — von der Gegenreformation her kommend - der hl. Josef
herausragte, zum hl. Franziskus und seinem Armutsideal; eine Frommigkeit, die sich lieber in
Abstrakta ausdriickte (Namen mit den Elementen »Charité«, »Compassion«, »Providence«),
wandelte sich in eine personalisierte (mit den Namenselementen Jesus, Maria) und konkretere
Form um (Namensbildungen mit »les pauvres« — die Armen); die Benennungen der Kongre-
gationen spiegeln das Aufkommen der Herz-Jesu-Verehrung unmittelbar nach der Revolution
ebenso wie der Marienverehrung, die Mitte des 19. Jahrhunderts ihren Hohepunkt erreichte.

Bei einer so weitgespannten Studie, die ein neues Thema mit einer neuen Methode



250 BRIGITTE DEGLER-SPENGLER

bewiltigt, die soviele Detailforschungen birgt und soviele Zusammenhinge aufzeigt, mit der
man also grundsitzlich zufrieden ist, fillt es am Ende schwer, iiberhaupt noch Kritik zu iiben.
Dennoch seien drei Punkte angemerkt: der eine ist eine formale Beanstandung, der andere die
Beobachtung eines Mangels, der dritte — die Feststellung dessen, was das Buch nicht ist — ist
eigentlich keine Kritik, sondern méchte einer solchen zuvorkommen.

1. Stellenweise ist der Text sehr weitschweifig. Er ist auch nicht frei von Doppelspurigkei-
ten und Wiederholungen. Es mag sein, dafl der Leser, der nicht franzosischer Muttersprache
ist, darauf empfindlicher reagiert als der franzdsischsprachige. Die umfangreiche Studie hitte
jedoch durch eine Straffung des Textes an Ubersichtlichkeit gewonnen, was jeder Leser
schitzen wiirde.

2. Die Kongregationen werden primir aus staatlicher, gesellschaftlicher Sicht betrachtet,
der kirchliche Blickwinkel wird lingst nicht in gleichem Mafle angewendet. Auch wenn man
diese Gewichtsverteilung akzeptiert und mitvollzieht, bleibt es ein Defizit, daf die kirchliche
Seite nicht ausfiihrlicher und genauer dargestellt wird. Zur Sprache kommt zwar in einem
kleinen Abschnitt die Rolle der Bischofe (257-262), nicht aber die Haltung und Mafinahmen
der pipstlichen Kurie bzw. der Bischofs- und Religiosenkongregation den neuen Gemein-
schaften gegeniiber. Die romische Politik in der Kongregationenfrage wird, wenn iiberhaupt,
gerade nur knapp eingespielt, obwohl ihre Bedeutung erkannt wird. Es handelt sich wohl um
eine bewufite Begrenzung, die bei dem weiten Feld, das die Studie sonst abschreitet, zwar
verstindlich, die aber nicht themengemifl ist. In Bezug auf die Kongregationen verzahnten
sich weltliche und kirchliche Interessen besonders stark, die Kongregationen selbst waren auf
beide hin ausgerichtet. Die Darstellung dieser Verflechtung hitte daher wesentlich zum
Thema gehort.

3. Langlois wundert sich iiber den Erfolg der Kongregationen. Den Griinden ihres
erstaunlichen Aufschwungs nachzugehen, ist das zentrale Anliegen seiner Studie. Sehr sorgfil-
tig arbeitete er mehrere Ursachen heraus, die auf verschiedenen Ebenen liegen und die im
einzelnen wie zusammengenommen alle iiberzeugen. Die religiosen Griinde beriihrt er nicht.
Es mag daher sein, dafi mancher Kirchen- und Ordenshistoriker und manche Kongregations-
angehorigen das Buch beiseite legen und fragen: Ist das alles? Die Frage ist berechtigt. Zu
sagen ist dazu, dafl Langlois nicht behauptet, mit den von ihm genannten seien alle Ursachen
erfaflt, die den Erfolg der Kongregationen herbeigefiihrt haben, und daf er die religiosen
Motivationen nicht ausschliefit. Er scheint jedoch der Meinung zu sein, diese mit seinem
methodischen Ansatz und seinem Quellenmaterial nicht wissenschaftlich befriedigend unter-
suchen zu konnen. Gerade durch diese Ehrlichkeit und Diskretion bleibt in seiner Studie
grundsitzlich Platz fiir die religidsen Krifte der Kongregationsbewegung. Dieser Leerraum
wird belassen, auch auf die Gefahr hin, daff mancher Leser Enttiuschung empfindet. Dafl
daraus auch wieder Sicherheit werden kann, formuliert René Rémond am Ende des Vorworts
zu dem Buch: Nach Abschluf} aller Uberlegungen, ist es keine Tautologie zu schlieflen, daf
die Erklirung fiir die beobachteten Phinomene, die letzten Endes am wenigsten enttiuscht,
weiterhin im Religidsen gesucht werden muf, ...3.

Jedoch bedeutet Claude Langlois’ Buch, in dem die gesellschaftlichen Griinde der erfolg-
reichen Ausbreitung der Kongregationen erschpfend behandelt sind, auch fiir die Kirchen-
und Ordenshistoriker sowie fiir die Angehorigen der Kongregationen, die ihre Geschichte
besser verstehen méchten, einen Fortschritt. So diirfen Kongregationsschwestern dariiber
erleichtert sein, dafl der >Fraueniiberschufl¢, wie es auch auf der Weingartener Tagung geschah,

3 »Tout compte fait, ce n’est pas une tautologie de conclure que I'explication en définitive la moins
décevante des phénoménes observés demeure de nature religieuse, tant il est vrai que pour les faits sociaux
le méme s’explique d’abord par le méme, en dépit des systémes qui nourrissent 'ambition de réduire la
diversité de la réalité 3 un principe unique«. (5. 10f.).



»KATHOLIZISMUS AUF WEIBLICH« 251

nicht mehr ohne weiteres flugs zu den Motiven assortiert werden kann, welche Frauen in die
Kongregationen eintreten liefen. Nach dem Befund der Studie war er auf keinen Fall einer der
Hauptgriinde, und wenn man ihn in Anschlag bringt, kann dies nur sehr vorsichtig und im
Zusammenhang mit der Gesamtsituation der Frau geschehen. Kirchen- und Ordenshistoriker
werden es als Gewinn ansehen, dafl zum Beispiel in einer neuen Auflage des Handbuchs der
Kirchengeschichte der Abschnitt iiber die weiblichen Kongregationen nicht nur in Bezug auf
den angeblichen Fraueniiberschuff, sondern auch hinsichtlich der sozialen Herkunft der
Schwestern und der Verteilung der Kongregationen iiber Stidte und Landgebiete wesentlich
differenzierter abgefalt werden muft*.

4 Handbuch der Kirchengeschichte VI/1, hg. von Hubert Jedin, Freiburg, Basel, Wien 1971, 257-259
(Roger Aubert).



) N . ?‘w?"
5 m."r' R Lt

o«.. )
R Ty

e
a.::',ﬁ.} -L._
T e e
= :‘"_ g

(v

A oS

.




ANTON LAUBACHER

Caritasfriihling in den Di6zesen Rottenburg und Freiburg
im 19. Jahrhundert

Ein Uberblick*

Wenn ich heute iiber den Caritasfriihling im 19. Jahrhundert sprechen soll, dann will ich dies
nicht tun, ohne vorweg wenigstens ein paar Sitze iiber »die Zeit zuvor« gesagt zu haben.

Zu dieser rechne ich nicht zuletzt das Mittelalter, von dem selbst der Protestant G. Uhl-
horn in seinem Buch »Die christliche Liebestitigkeit« bekannte, dafl keine Zeit so viel fiir die
Armen getan habe wie diese.

Ahnlich anerkennende Worte fand auch der erste Caritasdirektor der Didzese Rottenburg,
Prof. Dr. Johannes Straubinger, fiir das Mittelalter in seinem Buch »Aus der Caritasarbeit fiir
Wiirttemberge, das er 1928 herausbrachte. Er betonte aber auch, dafl spiter durch die
Vertreibung der Ménche und die Wirren der Reformation Caritasgeist und Gebelust vollkom-
men erlahmt seien. Den letzten Rest davon habe dann noch die Sikularisation ausgeléscht, an
deren Wiege der freidenkerisch revolutionire Geist des 18.Jahrhunderts Pate gestanden habe.

Wenn sicherlich nicht zu Unrecht das Erlahmen des Caritasgeistes mit der Vertreibung der
Ménche in Zusammenhang gebracht wird, dann darf nicht verschwiegen werden, dafl auch
weltliche Priester vom Caritasgeist erfiillt waren und versuchten, diesen iiber die Zeit des
Niedergangs hiniiberzuretten und wachzuhalten. Dazu zihlten vor allem vom Geiste Johann
Michael Sailers (des spiteren Bischofs von Regensburg) befruchtete Priester, wie Christoph
von Schmid, Johann Baptist Hirscher und Friedrich von Walter und Ignaz Heggelin, der einst
die offentliche Armenanstalt in Warthausen schuf und den Sailer »Vater der Armen« und
»Priester von feurigem Talent« nannte.

Mit dem Tode Heggelins aber scheint das letzte Caritasfeuer erloschen zu sein, denn iiber
die Zeit des beginnenden 19. Jahrhunderts schrieb Straubinger: »Die Zeit Heggelins, wo die
Kinder und die Erwachsenen in der Kirche wihrend der Messe ihre Gaben fiir die Armen auf
den Altar legten, war voriiber. Der Opfersinn des kath. Volkes war unter dem kalten
Mondlicht der Aufklirung in der Auszehrung begriffen. Nicht anders stand es beim Klerus.
Das Amt des Diakons, der >Dienst am Tisch« war in Vergessenheit geraten. Man lief§ es ruhig
zu, dafl die Sorge fiir die Armen in die Hinde des Staates iiberging. Man hatte vergessen, daff

* Vortrag, gehalten auf der Tagung der Katholischen Akademie und des Geschichtsvereins der Di6zese
Rottenburg-Stuttgart zu dem Thema »Aufbruch oder Restauration? Der Weg kirchlicher Gemeinschaften
im 19.Jahrhundert« vom 13. bis 18.Juli 1986 in Weingarten. Dem Vortrag liegt folgende Literatur
zugrunde: Caritasverband fiir die Erzdiézese Freiburge.V. 75 Jahre Caritasverband fiir die Erzdidzese
Freiburg, Freiburg im Breisgau 1978. — Deutscher Caritasverband Freiburg. 75 Jahre Deutscher Caritas-
verband, Freiburg im Breisgau 1972. — August HaGeN, Gestalten aus dem schwibischen Katholizismus,
Bd. 14, Stuttgart 1948-1963. — Anton LAUBACHER, Gelebte Caritas. Das Werk der Caritas in der Didzese
Rottenburg-Stuttgart, Stuttgart—Aalen 1982. — Johannes STRAUBINGER, Aus der Caritasarbeit in Wiirttem-
berg, Stuttgart 1928. — G. UHLHORN, Christliche Liebestitigkeit, Bd. 1-3, Stuttgart 1882-1890. — Arnold
WELLER, Sozialgeschichte Siidwestdeutschlands, Stuttgart 1979.



254 ANTON LAUBACHER

die Armenpflege in erster Linie von der Kirche und ihren Dienern, den Priestern, auszuge-
hen habe. - Ein grofier Teil des Klerus war von den Ideen der Aufklirung erfiillt ud huldigte
dem Wessenbergianismus, dessen Ziel eine von Rom mdglichst unabhingige Nationalkirche
war.

Ich werde unten auf Ignaz Heinrich Wessenberg, den letzten Generalvikar der Didzese
Konstanz zu sprechen kommen, der sich in der neu errichteten Erzdiézese Freiburg fiir das
Wiederaufleben der christlichen Caritas eingesetzt hat, auch wenn er sonst in der Kirchenge-
schichtsschreibung als »Aufklirer« bezeichnet wird. Als Wegbereiter der Caritas in der
Dibzese Rottenburg mufl der Theologe Johann Adam Méhler erwihnt werden, der durch
seine Werke, besonders durch seine »Symbolik« (1832) das Denken der Zeit geprigt hat.
Indem der die dogmatischen Gegensitze zwischen Katholiken und Protestanten aufzeigte,
wollte er die Christen beider Konfessionen aus dem lihmenden Indifferentismus herausholen
und sie auf ihre wesentlichen Glaubensgrundlagen hinweisen. Die Schriften Méhlers haben
dazu beigetragen, dafl im Leben der katholischen Kirche in der Diézese Rottenburg eine
Wende eintrat. August Hagen beschreibt die Wende folgendermaflen: »Ein neuer Geist
begann zu wehen. Der Schlaffheit und Verschwommenheit war der Krieg angekiindigt. Die
Versumpfung war gestort. Das katholische Selbstbewufitsein nahm michtig zu«.

Auch Johannes Straubinger machte auf diesen Umbruch aufmerksam: »Bis zum Erschei-
nen der Symbolik Méhlers hatte der josefinisch gerichtete Wessenbergianismus in der Dibzese
Rottenburg die Oberhand. Den Anhingern Wessenbergs und Pflanz’ standen die Anhinger
Mahlers in erbitterter Fehde gegeniiber. Mit dem Beginn der vierziger Jahre war der Ausgang
des Kampfes nicht mehr zweifelhaft; der Kirchenbegriff Mohlers kam allmihlich zum
Durchbruch und machte der Herrschaft des Rationalismus ein Ende. Das kirchlich-katholi-
sche Bewufitsein erwachte wieder aus jahrzehntelangem Schlaf, und ein Aufschwung des
religios-kirchlichen Lebens war die Folge, dem bald der Caritasfriihling der Diozese folgte.«

Soweit der Riickblick auf die Zeit vor dem Caritasfriihling des 19.]Jahrhunderts. Ich
glaubte, diese Vorschau geben zu miissen, um zunichst klar den Boden zu zeigen, aus dem
dann neue Kraft entsproff. Der Caritasfriibling kann natiirlich nicht allein auf Mohler
zuriickgefithrt werden. Er aber hat einen ersten Anstof8 gegeben und zugleich auch den Blick
fiir das geoffnet, was bereits in der Welt rundum geschah. So war z.B. um diese Zeit der
»Neuaufbau der kath. Liebestitigkeit« im nahen Frankreich bereits zur Wirklichkeit gewor-
den. Dort hatten die Verfolgungen wihrend der franzdsischen Revolution zu einer »Regenera-
tion kirchlicher Krifte« gefiihrt, die sich erfolgreich bemiihten, aufgehobene Kloster wieder
zu belegen und neue zu griinden.

Diese neuen Gemeinschaften sahen ihre Aufgaben nicht nur in der pidagogischen Arbeit,
sondern vor allem in der Kranken- und Armenfiirsorge. Noch Ende des 18.]ahrhunderts
waren im Elsal Niederlassungen der »Barmherzigen Schwestern« entstanden, zunichst in
einem Mutterhaus in Zabern, dann ab 1823 in Strafburg. Dem Bestreben des Freiburger
Erzbischofs Hermann von Vicari, in seiner Didzese ebenfalls ein Institut der Barmherzigen
Schwestern einzurichten, stimmte die badische Landesregierung aber erst 1845 zu. Die ersten
Schwestern konnten dann im Dezember 1846 im Freiburger Klinischen Spital eingesetzt
werden.

In der Dibzese Rottenburg gelang dieser Einsatz der Barmherzigen Schwestern aus
Straflburg erst 1852 und zwar in Schwibisch Gmiind. Allerdings hatten bereits 1848 in
Ebingen fiinf Jungfrauen den Grundstein fiir die »Kongregation der Franziskanerinnen von
Reute« gelegt, auf die ich nachher noch zu sprechen kommen werde. — Ich habe iibrigens
»Ehingen« besonders herausgehoben und zwar deshalb, weil nicht nur die Reutener Schwe-
stern dort ihre Wiege hatten, sondern auch ich selbst, vor allem aber Anselm Vogt, der spitere
Stadtpfarrer von Ludwigsburg, der mit Bischof Joseph von Lipp, der zuvor in Ehingen



CARITASFRUHLING IN DEN DIOZESEN ROTTENBURG UND FREIBURG 255

Stadtpfarrer und Dekan war, von entscheidender Bedeutung fiir den Caritasfriihling in der
Diozese werden sollte.

Bevor ich aber auf Vogt niher eingehe, freue ich mich sagen zu kénnen, dafl auch »Laien«
damals mit zum Caritasfriihling beitrugen. Zu ihnen zihlte vor allem Andreas Wiest, der
bereits 1839 mit sechs Gleichgesinnten in Ulm einen caritativen Verein griindete und der im
April 1843 in dem von ihm in Ulm herausgegebenen »Donauboten« zum ersten Mal die
Einfilhrung des Ordens der Barmherzigen Schwestern auch in der Dibzese Rottenburg
forderte.

Diesen Vorstofl unterstiitzte dann 1844 Kaplan und Hofmeister Karl Lichtenstein von
Neutrauchburg (O. A. Wangen), indem er bei der Kreisregierung in Ulm um die Erlaubnis zur
Durchfiihrung einer Kollekte zur Griindung eines Instituts der Barmherzigen Schwestern bat.—
Die Kreisregierung aber lehnte dieses Gesuch ab, bevor nicht die zustindigen Behdrden den
Zweck dieser Kollekte anerkannt hitten. Aber auch das Bischofliche Ordinariat und der
Kirchenrat lehnte ab »auf Grund der Bedenken, die die Regierung gegen die Einfiihrung eines
solchen Instituts etwa haben konnte«.

Im Jahr 1845 wurde dann vom Kirchenrat ein Antrag des Stiftungsrates und Biirgeraus-
schusses der Stadt Mergentheim auf Zulassung Barmherziger Schwestern abgelehnt. Ebenso
erfolglos blieb ein entsprechender Vorstofl im Landtag, obwohl sich am 2. Juni die Geistlichen
des Landkapitels Biberach, von Mohler aufgeriittelt, aus ihrer Deckung herauswagten und
nach einem »groferen Maf kirchlichen Lebens in der Didzese« verlangten, wobei sie sich auf
»das gute Recht« und die »kirchliche Gesinnung« des katholischen Volkes beriefen.

Einen kleinen Schritt weiter schien dann zunichst die Miffernte der Jahre 1845 und 1846 zu
fiihren, die in Wiirttemberg eine ungemeine Teuerung zur Folge hatte und die drmere
Bevolkerung in grofite Not brachte. In dieser Not besann man sich nimlich auch wieder
protestantischerseits der in der josefinischen Zeit so verhafiten Kldster, der »Suppenkiichenc,
die einst die Not der Armen gelindert hatten. Aber iiber einige anonyme Erérterungen,
Wiinsche und Vorschlige gingen die Verlautbarungen des Klerus immer noch nicht hinaus.
Noch immer hielt die Geistlichen in der Mehrzahl die Scheu, »oben« Anstof} zu erregen,
davor zuriick, offen mit ihrem Namen fiir die Griindung kirchlich-sozialer Einrichtungen
einzutreten.

Dem setzte dann endlich Pfarrer Schméger in Weiflenstein ein Ende. Am 14. April 1847
forderte dieser den Klerus im Donauboten auf, sich angesichts der Not offen und ohne Scheu
iiber notige Mafinahmen zu verstindigen und einen sichtbaren Mittelpunkt fiir die caritativen
Bestrebungen zu bilden. Die Kirche habe die Aufgabe, dem Staatsabsolutismus die Macht
ihrer Wahrheit und inneren Lebensfiille entgegenzustellen. Sie konne sich fiir diese Aufgabe
auf das Zeugnis der Geschichte berufen, durch welche die von Gott ihr verliechene Sendung
und Befihigung aufler Zweifel gestellt sei.

Dieser Aufruf Schmogers hatte eine der Symbolik Méhlers vergleichbare Wirkung. Sein
Haupterfolg aber bestand darin, dafl er den Mann auf den Plan rief, dessen Name ich bereits
nannte: den damaligen Stadtpfarrer von Ludwigsburg, Eduard Franz Anselm Vogt. Uber
diesen schrieb Dr. Straubinger:

»Anselm Vogt, Priester und Dichter zugleich, einer der edelsten Manner der Dibzese, war
wie kein anderer geschaffen, das Gewissen des Klerus wachzuriitteln. Die Beschiftigung mit
dem hl. Franziskus, iiber dessen Leben er 1840 ein Buch herausbrachte, hatte einen wahrhaft
franziskanischen Geist in ithm entziindet. Seine wirklich viterliche Sorge galt den Armen.«

In welch markanter Weise Anselm Vogt den Aufruf Schmégers unterstiitzte, geht aus
verschiedenen Artikeln mit dem Titel »Katholische Anstalten fiir Jugenderziehung, Armen-
und Krankenpflege« hervor, die er 1847 im Donauboten verdffentlichte. Darin legte er die
Griinde fiir den beschimenden Niedergang der Liebestitigkeit schonungslos dar. Wohl habe,



256 ANTON LAUBACHER

meinte er, das kirchliche Interesse und religiose Leben wieder die Gemiiter vieler ergriffen,
aber es sei vielfach noch ein latentes Leben, es habe noch nicht die Kraft bekommen, sich in
jenen herrlichen Friichten der katholischen Kirche zu offenbaren, durch die sie einst von der
Wahrheit und Géttlichkeit der Lehre Zeugnis abgelegt habe, nimlich durch Anstalten,
Stiftungen und helfende Liebe. In dieser Hinischt sei die Diczese Rottenburg noch eine de
Heidefliche der katholischen Kirche.

Die Schuld an dieser traurigen Erscheinung habe nicht nur die Staatsregierung, der man sie
gerne zuschiebe. Auch die kirchliche Obrigkeit sei nicht die einzige Hauptschuldige, obwohl
sie ihrem sicher guten Willen zuwenig Nachdruck verleihe. Die segensreichen Anstalten der
fritheren Jahrhunderte seien meist von armen, niedrigen aber an Liebe und Glauben reichen
Menschen ausgegangen. Das Ordinariat kénne unter den bestehenden Verhiltnissen nur
Anregungen geben, mehr nicht.

»An wem also liegt die Hauptschuld?« schrieb Vogt: »Seien wir aufrichtig und sagen: an
uns selbst, an uns Pfarrern, an uns Seelsorgern! Wir jammern, wir klagen, wir wiinschen, wir
hoffen, wir warten — aber keiner legt die Hand ans Werk, keiner lifit sich vom Geist der Liebe
und des Eifers treiben, dafl er die Miihseligkeiten, die Hindernisse, die Aufopferungen eines
solchen Unternehmens beiseite setzte und an der gesegneten Arbeit anfinge«.

In seinen weiteren Ausfilhrungen verlangte dann Vogt vor allem die Griindung von
»Erziehungsanstalten« unter der Leitung von Geistlichen. Es wire, so meinte er, sicher eine
ebenso schone und verdienstliche Stellung als Leiter einer solchen Anstalt fiir verwahrloste
Kinder »Diener der Armen« zu seien, als die Erziehung hochgeborener Kinder als »Hofmei-
ster« zu besorgen.

»Dieser Appell Vogts an den Klerus hat geholfen«, schrieb Dr. Straubinger. Aber er fiigte
dem dann noch folgenden Satz hinzu, der mich etwas stutzig machte und zu weiterem
Nachforschen veranlafite: »Vor allem wollte der Klerus nun durch die Tat beweisen, dafl der
Katholizismus auf caritativem Gebiet nicht hinter dem Protestantismus zuriickbleibe«.

Dies konnte doch heiflen, daff nach Meinung Straubingers nicht nur das wiedererwachte
Selbstbewufitsein der Katholiken, nicht nur die Riickbesinnung auf das Liebesgebot Christi
und nicht nur die Aufrufe Schmégers und Vogts an der Quelle des Caritasfriihlings standen,
sondern auch die damals verstirkt ins Blickfeld getretene Liebestitigkeit der protestantischen
Kirche, die zur Nachahmung und zum Wettstreit aufstachelte.

Ich bemiihte mich nun herauszufinden, welches Gewicht dabei wohl dem Beispiel der
protestantischen Kirche zuzuschreiben war. Dabei zog ich auch Arnold Wellers »Sozialge-
schichte Siidwestdeutschlands« (1979) zu Rate, da ja der evangelische Christ Arnold Weller
jahrelang nicht nur hauptamtlich im Bereich des Sozialwesens, der Wohlfahrtspflege und
Jugendhilfe in Baden-Wiirttemberg titig war, sondern auch im Bonner Bundesministerium.
Zudem hat er bekanntlich auch noch die von seinem Vater Karl Weller herausgegebene
»Wiirttembergische Geschichte« neu bearbeitet und erweitert, so dafl er als Kenner der
Materie wohl einen gewissen Aufschluf} geben konnte.

In Arnold Wellers Sozialgeschichte fand ich dann unter anderem folgende nicht uninteres-
sante Passage: »Die christliche Liebestitigkeit erlebte in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts
nach den im sozialen Bereich eher zuriickhaltenden Epochen der Aufklirung und des
Rationalismus einen iiberraschenden Aufschwung, der sich bis in die Gegenwart auswirkt.
Zwar stehen Wiirttemberg und Baden damit nicht allein, aber von hier sind Anstofile
ausgegangen, die auch in anderen deutschen Lindern Bedeutung gewannen. Diese Bewegung
ist aus dem gldubigen und hilfsbereiten schwibischen Pietismus erwachsen und kam um so
mehr zur Wirkung, als das 6ffentliche Anstaltswesen bis ins 19. Jahrhundert hinein in triger
Zihigkeit erstarrt war.«

Soweit die wortliche Wiedergabe. Es wird dann im weiteren noch gesagt, dafl in der ersten



CARITASFRUHLING IN DEN DIOZESEN ROTTENBURG UND FREIBURG 257

Hiilfte des 19. Jahrhunderts es zu einer Bliitezeit des Anstaltswesens gekommen sei, die zwar
mit der Fiille der Gegenwart nicht zu vergleichen sei, deren Schwung und Freudigkeit zu
selbstlosem Wirken aber spiter nur noch selten erreicht worden sei.

Diese Ausfithrungen haben mich weiter forschen und suchen lassen, wann und wie es nun
tatsichlich auf pietistischer Seite mit dieser praktischen christlichen Liebestitigkeit begann, in
deren Mittelpunkt die Griindung von Rettungsanstalten stand, die auch katholischerseits den
Caritasfriihling einldutete.

Den Anfang fand ich dann bei der Eroffnung der ersten »Armenschullehrer- und Armen-
kinderanstalt« 1820 im ehemaligen Deutschordensschlofl Beuggen bei Basel (auf badischer
Seite des Hochrheins). — Griinder und langjihriger Leiter dieser Anstalt war der wiirttem-
bergische Pidagoge und Schiiler Pestalozzis, Christian Heinrich Zeller (1779-1860). Wesentli-
chen Anstoff dazu aber hatte Friedrich Christian Spittler (1782-1867), der langjihrige Leiter
der »Evangelischen Christentumsgesellschaft« gegeben.

Nun entwickelte sich aber interessanterweise nicht Baden, sondern zunichst Wiirttemberg
zum klassischen Land der »Rettungsanstalten«. Im gleichen Jahr noch entstand etwa die
Paulinenpflege in Stuttgart, 1823 das »Rettungshaus fiir verwahrloste Kinder« in Kotntal,
1826 die Paulinenpflege in Kirchheim/Teck. Dann griindete 1828 eine besonders aktive
Personlichkeit des schwibischen Pietismus, der Wittlinger Pfarrer Christian Barth
(1799-1862), in Stammheim bei Calw eine Rettungsanstalt fiir verwahrloste Kinder.

Mit zu den Rettungsanstalten der damaligen Zeit zihlt iibrigens auch das heutige »Kinder-
dorf Marienpflege Ellwangen«, das 1831 unter staatlicher Férderung als »parititisches«
Waisenhaus gegriindet wurde und spiter erst in katholische Hinde iiberging.

In Baden hat aufler dem ersten Haus in Beuggen das Vorbild der wiirttembergischen
Rettungshiuser erst in der zweiten Hilfte des 19.]Jahrhunderts so richtig Nachahmung
gefunden. Dazu gehorte 1850 die Griindung der Weinheimer und 1856 der Odenwilder
Rettungsanstalt, 1853 in Mannheim des »Evangelischen Rettungshauses fiir verwahrloste
Midchen« und 1869 (als eine der letzten badischen Rettungsanstalten) die Bildung der
»Schwarzwilder Rettungshiuser« in Hornberg, durch einen Rettungsverein, der der Briider-
gemeine Konigsfeld nahestand.

Dazwischen gab es aber auch »parititische« Lésungen, wie 1833 in Karlsruhe, als sich dort
Personlichkeiten beider Konfessionen (darunter auch der Konstanzer Bischofsverweser Hein-
rich von Wessenberg) zusammenfanden und den »Verein zur Rettung verwahrloster Kinder«
griindeten. Es gelang ihnen dann aber erst 1837 eine parititische Rettungsanstalt in Durlach zu
erdffnen, deren katholische Kinder allerdings 1843 ins ehemalige Frauenkloster »Marienhof«
in Neudingen und 1852 nach Hiifingen iibersiedelten, wo dann nur noch katholische Knaben
aufgenommen wurden.

Katholischerseits griindete dann 1855 von Wessenberg, der bereits 1830 den »Bau eines
Waisenhauses fiir verlassene Kinder« aus kirchlichen Mitteln empfohlen hatte, eine eigene
Rettungsanstalt in Konstanz, die er dann selbst leitete und der er spiter sein ganzes Vermdgen
vermachte, nachdem er zuvor schon in der Regel die Hilfte seines Einkommens mit den
Armen teilte.

Neben Wessenberg hatte katholischerseits auch der Freiburger Staatsrechtler Prof. Franz
Josef Bufl (1803-1878) und der aus Oberschwaben stammende Tiibinger und spiter Freibur-
ger Theologieprofessor Johann Baptist Hirscher (1788-1865) wesentlich zur Forcierung der
Griindung von Rettungsanstalten in der Erzdizese beigetragen. Dabei half ihm vor allem sein
1856 herausgebrachtes Buch »Die Sorge fiir sittlich verwahrloste Kinder«, durcl das er die
Offentlichkeit auf die Kindernot der damaligen Zeit aufmerksam machte. Es war ja die Ara, in
der einmal die Industrie ihren Siegeszug angetreten hatte und dabei pl6tzlich viele Handwer-
ker ohne Verdienst blieben und mit ihren Familien verarmten, und zum anderen die Zeit, in



258 ANTON LAUBACHER

der die Landwirtschaft durch verschiedene Miflernten, die selbst Handel und Gewerbe
erschiitterten, in duflerste Not geriet und zwischen 18451857 allein in Wiirttemberg etwa
164000 Menschen (etwa 10 % der Bevélkerung) zur Auswanderung trieb.

Ganz besonders arm aber waren jene Kinder dran, deren Eltern gestorben waren. Wenn
diese Kinder nicht bei Verwandten unterkamen, die meist schon geniigend eigene Kinder
" hatten, mufiten die Gemeinden fiir sie sorgen. Da deren Armenlasten aber driickend hoch
waren, wurden die Kinder an die Personen und Familien abgegeben, welche sie am billigsten
aufnahmen. In manchen Gegenden wurden die Kinder sogar éffentlich an den Mindestbieten-
den versteigert. — Wie es dann den Kindern nachher ging, ob sie Priigel statt Essen bekamen,
ob sie erzogen oder miflbraucht wurden, war offenbar egal. Daneben aber gab es noch viele
Kinder, welche im Land herumstrolchten und sittlich verwahrlosten.

Dies konnte Hirscher nicht mehr mit ansehen. Es gelang ihm, vor allem den Erzbischof
dazu zu gewinnen, die Griindung von Erziehungsanstalten zu unterstiitzen. So entstanden
damals unter seinem Einfluf} die Erziehungsanstalten in Walldiirn, Gurtweil und Blumenfeld.
Fiir Blumenfeld stiftete Hirscher persénlich 10000 und fiir Walldiirn sogar 27000 Gulden.

Damit und mit der Griindung einiger Anstalten aber war es fiir Hirscher nicht getan. Das
Gebot der Nichstenliebe konnte dadurch allein fiir ihn noch nicht erfiillt sein. — Er versuchte
die Ea.ritasgesinnung iiberall neu zu wecken und sie erneut zur Sache des ganzen Volkes zu
machen.

Neben den vorher genannten Erziehungsanstalten waren im Erzbistum solche auch noch
1851 in Kurzell und 1858 in Oberzell unter der Leitung von Franziskanerinnen entstanden,
sowie 1859 eine in Schwarzach bei Biihl durch Pfarrer Xaver Lender. Hinzu kamen Erzbi-
schofliche » Armenkinderhiuser«, wie z.B. in Riegel am Kaiserstuhl.

Die Griindung katholischer Rettungsanstalten in der Diszese Rottenburg begann 1848 mit
der Nikolauspflege in Gundelsheim. Den Anstoff dazu hatte hier der aufriittelnde Aufruf
Vogts gegeben. Der eigentliche Beschluff dazu aber wurde in Baden und zwar in Gommers-
dorf gefafit. Dort hatten sich am 30. Juni 1847 Vertreter der Dekanate Mergentheim, Amrichs-
hausen, Neckarsulm und Stuttgart zusammengefunden und beschlossen, fiir die Kinder aus
den genannten Dekanaten auf dem Michaelsberg eine Rettungsanstalt zu griinden. Als sich
dies aber dort nicht verwirklichen lie, stellte die Regierung (mit Erlaf vom 10. Mirz 1848)
das Hospitalgebiude in Gundelsheim mit einem jihrlichen Mietzins von 300 Gulden zur
Verfiigung und zwar unter der Bedingung, dafl dort auch sechs von der Regierung bezeichnete
Kinder mit aufgenommen wiirden. Aber erst als dann die Satzung der Anstalt am 18. Mai 1848
sowohl von der Regierung als auch von Bischof Dr. Joseph von Lipp genehmigt war, wurden
die Katholiken der Didzese zu Spenden aufgerufen.

In der Satzung war als Zweck der Anstalt angegeben: »Arme oder verwahrloste katholi-
sche Kinder beiderlei Geschlechts im Sinn und Geist der katholischen Kirche und im Einklang
mit ihren kiinftigen Lebensverhiltnissen zu gottesfiirchtigen und rechtschaffenen Menschen
zu erziehen«. Im §15 hie es zu den finanziellen Grundlagen: »Das Vermégen der Anstalt
besteht in dem unbegrenzten Vertrauen auf Gott und die Liebe der katholischen Briider und
Schwestern«.

Die Festpredigt bei der feierlichen Erffnung dieser ersten Rettungsanstalt der Dibzese
hielt am 21. Dezember 1848 Stadtpfarrer Vogt, der eigentliche Griinder, der auch schon dem
ersten provisorischen Ausschufl angehért hatte.

Sein Appell hatte nicht nur die Pfarrer der vorher genannten Dekanate aufgeschreckt.
Auch das katholische Oberland war plétzlich hellwach geworden. Bereits drei Monate nach
der Versammlung in Gommersdorf (nimlich am 23. September 1847) trafen sich ausgerech-
net wieder in meinem Geburtsort Ehingen 55 Geistliche aus dem katholischen Oberland, die
sich dann durch Unterschrift verpflichteten, die Finanzierung einer privaten katholischen



CARITASFRUHLING IN DEN DIOZESEN ROTTENBURG UND FREIBURG 259

Rettungsanstalt in Oberschwaben mitzutragen. Als Prokurator dieser Angelegenheit wurde
der Ehinger Kaplan Utz bestellt. Zum endgiiltigen Beschlufl kam es dann allerdings erst bei
einer gemeinsamen Versammlung von Geistlichen und Laien am 14. Februar 1848 in Waldsee.

Nachdem dann Fiirstin Augusta von Salm-Dyck gegen einen jihrlichen Mietzins von
150 Gulden das hilftige Klostergebiude von Baindt zur Verfiigung gestellt und Bischof von
Lipp die Schirmherrschaft iibernommen hatte, konnte am 8. Januar 1850 die Piuspflege in
Baindt eréffnet werden. — Hier muf ich einfiigen, dafl nicht nur die Piuspflege, sondern auch
iiberhaupt die ganze noch auf schwachen finanziellen Fiiflen stehende Caritasbewegung der
Didzese in Bischof von Lipp einen michtigen Forderer hatte, der den grofiten Teil seines
Vermdgens und Einkommens den Armen und wohltitigen Anstalten zukommen lie. Dieses
sein Beispiel forderte den Opfersinn des Klerus und trug somit wesentlich zum Erwachen des
Caritasfriihling der Didzese bei.

In die Reihe der katholischen Rettungsanstalten in der Di6zese Rottenburg traten nach
Baindt, deren Kinder 1860 nach Oggelsbeuren verlegt wurden, 1851 die Vinzentiuspflege
Donzdorf (fiir arme und verwahrloste Midchen bis zum 18. Lebensjahr) als Stiftung dreier
Grifinnen aus dem Hause Rechberg, 1854 die Josephspflege Mulfingen, die Bischof von Lipp
in seinem Testament als Generalerbin einsetzte, 1856 Bonlanden als Erziehungsanstalt fiir die
weibliche Jugend durch Pfarrer Faustin Mennel, 1857 Heiligenbronn als Erziehungsanstalt, in
die ab 1860 auch gehérlose und ab 1868 auch blinde Kinder aufgenommen wurden.

Natiirlich kann die Griindung von Rettungsanstalten noch lingst nicht als Caritasfriihling
bezeichnet werden. Aber diese Griindungen leiteten ihn ein. — Noch fehlte das Sichtbarwerden
eines ziindenden Caritasgeistes im Volk, der vorerst nur in der Griindung des ersten caritativ
tatigen Vereins in Ulm durch Andreas Wiest zaghaft ans Tageslicht getreten war und
Hoffnungen geweckt hatte. Aber weiteren Griindungen caritativer Vereine waren noch
durchweg hindernde Fesseln angelegt, die erst endgiiltig durch die Revolution 1848 gesprengt
werden konnten, die der Kirche wieder freie Entfaltungsméglichkeiten schenkte. — Dann aber
brach es los: noch im Revolutionsjahr 1848 kam es in der Diozese Rottenburg zur Griindung
des »Jungfrauenvereins zur Rettung verwahrloster Kinder« in Stuttgart, der sich spiter in
»Kinderfiirsorgeverein« umbenannte. Ebenfalls 1848 entstand in Ellwangen der erste Elisa-
bethenverein, durch Grifin Elisabeth von Adelmann. 1849 griindete dann die auflerordentlich
sozial gesinnte Grifin Theodolinde von Wiirttemberg in Stuttgart einen Vinzenz-Elisabethen-
verein, aus dem dann 1902 je ein Vinzenz- und ein Elisabethenverein hervorgingen. 1850
entstanden auch in Schwibisch Gmiind und Tiibingen Vinzenzvereine.

Dariiber hinaus bildeten sich sofort nach der Revolution in allen Di6zesen die sogenannten
»Piusvereine, die sich zunichst ebenfalls caritativ betitigten, dann aber mit der Zeit in diesem
Bereich von den nun iiberall entstehenden Vinzenz- und Elisabethenvereinen abgeldst wur-
den. Im Jahr 1867 gab es in der Didzese immerhin schon 15 Wohltitigkeitsvereine.

In Baden und Hohenzollern, wo auf Betreiben der Groflherzogin Stephanie zunichst eine
Anzahl interkonfessioneller Wohlfahrtsvereine gegriindet worden waren, war es 1850 in
Karlsruhe und Sigmaringen zur Griindung erster Vinzenz- und Elisabethenvereine gekom-
men. Allerdings hatte schon 1833 der Freiburger Staatsrechtler Franz Josef Buff einen
Vinzenzverein ins Leben gerufen, aber dahinter diirften wohl zunichst mehr sozialpolitische
Uberlegungen und Triebkrifte gestanden haben. In Karlsruhe leitete dann die zielstrebige
Amalie Baader ihren Elisabethenverein mit solchem Schwung und solcher Kraft, dafl bereits
1853 der Bau eines eigenen Krankenhauses geplant und 1859 durchgefiihrt werden konnte.

Die grofite Bedeutung aber erlangte das Revolutionsjahr 1848 fiir die Caritas in der
Tatsache, dafl es den Weg 6ffnete fiir die Wiederzulassung der weiblichen Genossenschaften.
Wie aufbrechende Blumenknospen, die schon lingst in eisiger Winterkilte auf die ersten
wirmenden Friihlingsstrahlen gewartet hatten, sprossen nun fast gleichzeitig in der Didzese



260 ANTON LAUBACHER

Rottenburg die heute noch bestehenden und weithin die Caritasarbeit mittragenden Mutter-
hiuser aus dem Boden. Dies begann, wie bereits gesagt, im Jahr 1848 mit den 5 Jungfrauen in
meiner Heimatstadt, die spontan den Entschlufl fafiten, sich ganz in den Dienst Gottes und
der leidenden Menschheit zu stellen, und die sich zunichst der Krankenpflege in Ehingen
widmeten. Als sie sich dann 1850 das Ordensgewand des heiligen Franziskus anlegen lieflen
und sich ihnen weitere vom neuen Geist der Caritas erfiillte Jungfrauen anschlossen, freuten
sie sich, dafl Bischof von Lipp ihrer Gemeinschaft bereits drei Jahre spiter den Rang einer
Dibzesankongregation zuerkannte.

Nachdem ihnen ab 1861 zunichst das alte Kloster Steinbach bei Hall als Mutterhaus diente
und 1867 ein Umzug nach Biberach erfolgt war, sollte ab 1871 das Kloster Reute zu ihrem
endgiiltigen Mutterhaus werden.

Im Jahr 1852 wurde, wie bereits erwihnt, durch die vier Barmherzigen Schwestern, die von
Stralburg kamen, um im Spital in Schwibisch Gmiind die Krankenpflege zu iibernehmen, das
erste Fundament zur spiteren Griindung der Kongregation der Barmherzigen Schwestern vom
hl. Vinzenz von Paul gelegt. Ahnlich steht es ja mit der Kongregation der Franziskanerinnen
von Sieflen, die auf Dillinger Schwestern griindend 1853 in Oggelsbeuren mit der Behebung
der Erziehungsnot ihren Anfang nahm und sich dann bald iiber die ganze Di6zese ausbreitete.

Als im Jahre 1855 Vikar David Fuchs als Wallfahrtspriester nach Heiligenbronn kam, fand
er dort nichts als ein baufilliges Kirchlein vor. Aber er wagte es aus dem Nichts in Kiirze ein
Kloster mit einem ganzen Kranz von Anstalten zu schaffen, die heute noch Bestand haben. Er
packte sein Ziel, ein »Rettungswerk fiir verwahrloste, insbesondere blinde und gehérlose
Kinder« zu schaffen, mit vier Jungfrauen an, die zum Grundstein fiir die Kongregation der
Franziskanerinnen von Heiligenbronn wurden.

Im Jahr 1856 rief dann Pfarrer Faustin Mennel drei Franziskanerinnen aus Oggelsbeuren
nach Bonlanden, um mit ihrer Hilfe eine Erziehungsanstalt zu eréffnen. Drei Jahre spiter kam
es dann zur Verselbstindigung, das heifit zur Griindung der Kongregation der Franziskanerin-
nen von Bonladen. Spiter kamen dann noch kleinere Schwesterngemeinschaften hinzu, auf die
ich aber nicht niher eingehen méchte.

In der Erzdi6zese Freiburg konnten zu gleicher Zeit etliche auflerdidzesane Schwestern-
kongregationen Fufl fassen, ohne daf es dort allerdings sofort zu diézesanen Ordensgriindun-
gen kam. So hatten wohl, wie bereits gesagt, die ersten »Barmherzigen Schwestern« aus
Straflburg schon im Dezember 1846 die Pflege im Freiburger Klinikum iibernommen, aber
trotz aller Bemiihungen um ein eigenes Mutterhaus wurden die Schwestern, die bis 1870 in der
Erzdiozese insgesamt 40 Anstalten (darunter 9 Spitiler) iibernommen hatten, weiterhin aus
Straflburg eingesetzt. Dazu kamen »Schwestern vom allerheiligsten Heiland«, deren Gemein-
schaft im Hungerjahr 1847 im elsissischen Niederbronn zur Durchfiihrung der Hauskranken-
und Armenpflege gegriindet und 1863 in 12Stationen der Erzdiozese titig waren. Im
siidlichen Teil der Erzdiézese war der Orden der »Barmherzigen Schwestern vom hl. Kreuz«
aus Ingenbohl (spiter Hegne) titig, der die Gemeindepflege gezielt aufbaute und bis 1870
insgesamt 13 Stationen griindete.

Von Pfarrer Franz Xaver Lender wurde dann 1859 die »Genossenschaft der Franziskane-
rinnen von Schwarzach« (seit 1895 in Erlenbad) gegriindet. 1866 kam es in Seelbach bei Lahr
durch Pfarrer Wilhelm Berger zur Griindung einer »Kongregation fiir Kranken- und Armen-
pilege« (seit 1876 in Gengenbach), deren Motivation vor allem die Behebung der mangelhaften
Pflege und Versorgung der Kranken auf dem Lande war.

Nach Griindung und Festigung der Schwesterngenossenschaften war in beiden Dizesen
der »Caritasfriihling« voll zur Entfaltung gelangt. Es folgte eine zweite Welle von Anstalts-
griindungen, diesmal aber nicht nur von Rettungshiusern, sondern auch von Heimen fiir
Invaliden, Gehérlose, Schwachsinnige und Kranke. In der Dibzese Rottenburg zeichneten



CARITASFRUHLING IN DEN DIOZESEN ROTTENBURG UND FREIBURG 261

sich dabei vor allem die Untermarchtaler Schwestern aus. Aber auch die Reutener Schwestern
standen dabei nicht zuriick. Diese griindeten zum Beispiel 1884 das St. Josefskrankenhaus in
Ravensburg, 1886 ein »Pfriinderheim« in Ravensburg (durch Umbau des »Nick’schen«
Hauses), 1888 die Pflegeanstalt fiir unheilbar Kranke in Heggbach, 1898 das Invalidenhaus
St. Josef in Altshausen (240 Plitze) und dann folgte von 1899-1901 der Bau des Elisabethen-
krankenhauses in Ravensburg. Dazu kamen die Neugriindungen der Sieflener Schwestern im
schulischen und erzieherischen Bereich vor allem fiir Madchen.

Vier Reutener Schwestern holte sich der Tettnanger Kaplan Adolf Aich, als er mit Hilfe
eines kleinen Vereins und der Unterstiitzung Rottenburgs 1870 das Schloff Liebenau gekauft
hatte und darin am 15. Oktober des gleichen Jahres mit sechs Pfleglingen seine »Pflege- und
Bewahranstalt« erdffnete, aus der inzwischen die modernen »Liebenauer Anstalten« mit
Niederlassungen in Hegenberg und Rosenharz geworden sind.

Von zhnlichen Anstaltsgriindungen kénnte aus der Erzdiézese Freiburg berichtet werden.—
Wenn man aber nun all diese Vielzahl und Vielfalt von Anstaltsgriindungen, Griindungen
caritativer Vereinigungen und Gemeinschaften und den iiberall aufbrechenden Willen zu
helfender Tat verfolgt, dann mufl man doch unwillkiirlich zur festen Uberzeugung gelangen,
daf dies letztlich kaum nur mit einem Konkurrenzkampf oder Wettlauf mit den Anstaltsgriin-
dungen auf evangelischer Seite oder genauer der Pietisten zu tun haben konnte. Diese mégen
zwar da und dort in ihrer Art und Wirkungsweise Modellcharakter erlangt und zur Nachah-
mung angeregt haben, aber die Wurzeln eines solch allumfassenden und iippigen Caritasfriih-
lings miissen aus weit tiefer liegenden Quellen ihre Kraft geholt haben. Ich auf jeden Fall bin
fest zur personlichen Uberzeugung gelangt, dafl dieser Friihling hauptsichlich entsprossen ist
aus dem wiedererwachten Selbstbewufitsein der Katholiken und aus der Riickbesinnung auf
die Caritas als »Grundfunktion der Kirche«, die so alt ist wie die Gemeinde Jesu selbst.

Eines mufite damals allerdings noch bemingelt werden: niamlich die Tatsache, dafl all die
Neugriindungen wie ein Wildwuchs ungelenk aus dem Boden schossen und keine koordinie-
rende Kraft da war, die das Ganze in geordnete Bahnen geleitet hitte und so, die gutgemeinten
Aktivititen auf einander abgestimmt, noch wirksamer hitten werden lassen.

Es ist daher verstindlich, dal dies weitblickende Caritaspersonlichkeiten mit Sorge
beobachteten und nach einem Ausweg suchten. Dies fiihrte dann dazu, dafl 1896 beim
1. deutschen Caritastag in Schwibisch Gmiind der Plan gefafit wurde, einen ganz Deutsch-
land umfassenden Caritasverand zu griinden, der diese Koordination in die Hand nehmen und

“vorhandene Liicken fiillen sollte. Der Plan wurde dann am 9. November 1897 beim 2. Cari-
tastag in Kéln, der zunichst in Stuttgart angesetzt war, durch die Griindung des Caritasver-
bandes fiir das katholische Deutschland mit Sitz in Freiburg, zur Wirklichkeit. Diese Griin-
dung wurde zu ganz entscheidender Bedeutung fiir die gesamte Caritasarbeit und Liebestitig-
keit der Katholischen Kirche.

Nicht uninteressant ist hier iibrigens, was der evangelische Arnold Weller in seiner
»Sozialgeschichte Siidwestdeutschlands« iiber die Griindung des »Deutschen Caritasverban-
des«, wie er heute heiflt, schreibt. — Wortlich heifit es da: »Die Griindung des »Caritasverban-
des fiir das katholische Deutschland« war eine Bekundung des Glaubens, der gesteigerten
sozialen Verpflichtung und des katholischen Selbstbewufitseins im damaligen Deutschen
Reich.« Ahnliches sagt er an einer anderen Stelle auch vom Caritasverband fiir Wiirttemberg,
wo er seiner Aufzihlung all der inzwischen gegriindeten vielfiltigen Heime und Einrichtun-
gen hinzufiigt: »All diese Einrichtungen waren und sind fiir den Caritasverband Mittel, zu
helfen und das katholische Glaubensgut zu vermitteln«

Dies ist eine erfreuliche Anerkennung von auflerhalb unserer Kirche, und es ist schon,
wenn auch von Nichtkatholiken gesagt wird, dafl dieser damalige ungestiime Caritasgeist aus
der Tiefe des Glaubens erwuchs. Aber es mufl wohl auch zugegeben werden, dafl im



262 ANTON LAUBACHER

Vordergrund der darauf folgenden Verbandsgriindung notwendigerweise organisatorische
Uberlegungen standen, wie das entbrannte Caritasfeuer schnellstens in die richtigen Bahnen
gelenkt und damit noch wirksamer gemacht werden kénnte.

Wesentlichen Anteil an der Griindung des Deutschen Caritasverbandes (DCV) hatte der
damalige erzbischéfliche Hofkaplan Lorenz Werthmann (Freiburg), der am Germanikum in
Rom studiert hatte, 1883 Priester und bald darauf Sekretir des Limburger Bischofs Roos
wurde. In Bischof Roos, der dann als Erzbischof nach Freiburg kam und Werthmann dorthin
als Hofkaplan mitnahm, hatte Werthmann, der zum ersten Prisidenten des DCV und spiter
auch zum ersten Sekretir des »Didzesancaritasverbandes Freiburg« wurde, einen michtigen
Forderer des Caritasgedankens. Nicht anders war es mit Roos’ Nachfolger, Erzbischof
Thomas Nérber.

Einen ganz wesentlichen Anteil an der Griindung des DCV hatte aber auch der nachmalige
Bischof von Rottenburg Dr. Paul Wilhelm von Keppler, der damals noch Theologieprofessor
in Tiibingen und Freiburg war, mit Werthmann zusammenarbeitete und von 1897-1899 auch
dem Vorstand des DCV in Freiburg angehérte. In beiden Minnern hatte die Caritas kraftvolle
Personlichkeiten, die mit dazu beitrugen, dafl im Caritasfriihling des 19. Jahrhunderts kost-
bare Friichte heranreifen konnten, die auch heute noch im 20. Jahrhundert der katholischen
Kirche Kraft und Stirke geben. Werthmann hatte schon vor Griindung des DCV die
Griindung von Orts- und Didzesancaritasverbinden im Auge und als erste Schritte die
Bischofe um die Bestellung von Didzesanreferenten zur Vorbereitung dafiir gebeten. Noch
1897, also im Griindungsjahr des DCV, entstand der erste Didzesan-Caritasverband in
Limburg, der Heimatdiozese Werthmanns; 1903 folgten dann Griindungen in StraRburg und
Freiburg. Bis zu Werthmanns Tod (1921) hatten fast alle Diézesen ihren Caritasverband.

Zunichst aber hatten es die Caritasverbinde allerdings nicht leicht, die ihnen aufgetragene
Zusammenfassung der caritativen Heime, Anstalten und Einrichtungen durchzufiihren, da
ihnen von oben her die kirchliche Legitimation fehlte, und grofere Einrichtungen und die
Ordensgenossenschaften, die sich meist caritativ betitigten, ihre bereits errungene Selbstin-
digkeit nicht ohne weiteres aufgeben wollten. Erst als sich dann im Ersten Weltkrieg die Not
mehrte und zusitzliche Aufgaben auf die Caritas zukamen, wurde dann allgemein die
Notwendigkeit einer allumfassenden Caritasorganisation eingesehen und anerkannt. Dies
fiihrte dann 1915 zur offiziellen Anerkennung des DCV als »die kirchlich legitime Spitzenor-
ganisation der katholischen Liebestitigkeit« durch die Fuldaer Bischofskonferenz. Nun war
der Bann gebrochen, und iiberall kam es zur Griindung der di6zesanen Caritasverbinde.

In der Dibzese Rottenburg war es 1918 so weit, nachdem Bischof Paul Wilhelm von
Keppler zunichst im Jahr 1916 seinen Domkapitular Dr. Friedrich Laun mit der Leitung der
Caritasaufgaben in der Diézese und mit der Vorbereitung zur Griindung einer diézesanen
Caritasorganisation beauftragt hatte. Im Jahr 1917 setzte er dann Dr. Straubinger in Stuttgart
als Di6zesan-Caritassekretir ein, dem er die letzten organisatorischen Vorbereitungen zur
Griindung des »Caritasverbandes fiir Wiirttemberg (Di6zese Rottenburg)« zuwies, die am
15.Juli 1918 erfolgte.

In Dr.Straubinger hatte der Bischof eine kraftvolle Personlichkeit gefunden, die es
verstand, den Caritasgeist weiterzutragen und den Caritasfriihling in der Di6zese noch weiter
zur Entfaltung zu bringen.

Mein Wunsch wire, daf8 dieser Caritasfriihling immer wieder neu erbliihen moge.



HANS-VOLKMAR FINDEISEN

Pfarrer Alois Dangelmaier
und der Oeffinger Frauenprotest

Politisches Christentum im NS-Staat

Die von Jiirgen Habermas (Die Zeit 11.7.1986) entfachte Historikerdebatte iiber das Wesen
des Nationalsozialismus fithrte, wie Joachim Perels in der Frankfurter Rundschau am
27.12.1986 feststellte, auch zu einer Um- und Neubewertung des deutschen Widerstands. Der
— genau besehen nicht mehr ganz so neue — Versuch!, die Gegnerschaft zum NS-Staat auf eine
rein gesinnungsethische Opposition einiger weniger Gestalten zu reduzieren, beinhaltet nicht
allein ein Moment der Entpolitisierung und Individualisierung. Die Breitenwirkung des
Widerstands iiber das biirgerliche und militirische Lager hinaus, beziehungsweise seine
Vermittlungsfiguren und Multiplikatoren, verschwinden damit gleichermaflen aus dem
Gesichtskreis der Geschichtswissenschaft.

Von der Gefahr einer Relativierung der Opposition im Dritten Reich ist die Erforschung
des Kirchenkampfs nicht ausgenommen. Allerdings gibt es gerade im kirchlichen Bereich eine
Vielzahl von Beispielen, die an dem generellen Erfolg der nationalsozialistischen Gleichschal-
tungspolitik Zweifel aufkommen lassen.

Einen bislang noch nicht veréffentlichten, aber dennoch eindriicklichen Beleg fiir diese
Feststellungen bietet die Biographie des Pfarrers Alois Dangelmaier? aus dem Freundeskreis
des Anfang 1945 von den Nationalsozialisten ermordeten wiirttembergischen Zentrumspoliti-
kers und ehemaligen Staatsprisidenten Eugen Bolz>.

Dangelmaiers Vita zeigt, mit wieviel Mut, Kompromifilosigkeit und organisatorischem
und politischem Verstand einzelne Geistliche dem nationalsozialistischen System entgegentra-
ten. Das Engagement der Freunde griindete, wie Dangelmaier in einer Gedichtnisrede fiir den
Hingerichteten formulierte, auf der ethischen Primisse eines »unerschiitterlichen Glaubens an
eine moralische Weltordnung«*, worin der verantwortungsbewufite Christ allein als »Werk-
zeug Gottes« zu dienen habe. Bedrohe ein antichristlicher Totalitarismus, gleich ob National-
sozialismus oder Bolschewismus, die Grundlagen der christlichen Gesellschaftsordnung, so

1 Vgl. Hans Mommsen, Die Geschichte des deutschen Widerstands im Lichte der neueren Forschung,
in: Aus Politik und Zeitgeschichte 50, 1986, 3ff.

2 Geb. am 25. Mirz 1899 in Stuttgart. Nach der Priesterweihe am 9. Juli 1913 als Aushilfsgeistlicher an
mehreren Orten, wihrend des Ersten Weltkrieges im Sanititsdienst der Heimat und Vikar an der
Garnisonskirche in Ulm. 1921 und 1922 war er mehrere Monate studienhalber beurlaubt. Seit dem 16. Mai
1926 Stadtpfarrer in Metzingen, seit dem 29. Dezember 1934 in Oeffingen. Am 1. Noyember 1954 wurde
er in den einstweiligen Ruhestand versetzt. Er starb am 29. September 1968 in Ravensburg.

3 Max MiLLER, Eugen Bolz. Staatsmann und Bekenner, Stuttgart 1951. — Joachim K&HLER, Eugen Bolz
(1881-1945). Politiker aus Leidenschaft. Zum 100. Geburtstag des wiirttembergischen Ministers und
Staatsprisidenten, in: RJKG 1, 1982, 21-32.

4 Alois DANGELMAIER, Staatsprisident Dr.Eugen Bolz als Mann und Staatsmann. Gedenkrede am
23. Januar 1948, Stuttgart 1948.



264 HANS-VOLKMAR FINDEISEN

habe der Gliubige selbstverstindlich seinen Mann zu stehen und dem politischen System die
Gefolgschaft zu verweigern.

Dangelmaiers grofle Vorbehalte gegen den Kommunismus waren nicht allein dem restau-
rativen Klima der Nachkriegszeit geschuldet. Nach seinen eigenen Ausfithrungen wurde seine
antibolschewistische Einstellung vor allem aufgrund einer persénlichen Begegnung mit Lenin
1921 auf der Insel Capri geweckt.

Diese prinzipielle weltanschauliche Differenz hinderte den Pfarrer jedoch nicht, die Augen
vor dem Unrecht zu verschlielen, das der nationalsozialistische Staat an deutschen Kommuni-
sten veriibte. Im Gegenteil. Dangelmaiers erster spektakulirer Zusammenstof§ mit den neuen
Machthabern ereignete sich, weil er im Januar 1934 fiir in K6ln hingerichtete KPD-Mitglieder
als Stadtpfarrer von Metzingen eine Messe las. Der Fall, der damals durch die ganze
wiirttembergische Presse ging, fiihrte zur Einlieferung des Geistlichen in das neugeschaffene
Schutzhaftlager Heuberg bei Stetten am kalten Markt®. Dort lernte er unter anderem den
SPD-Politiker Kurt Schumacher kennen.

Ende 1934, gewissermaflen um ihn aus der Schufllinie der Nationalsozialisten zu nehmen,
erfolgte die Versetzung Dangelmaiers in das Dorf Oeffingen (heute Fellbach-Oeffingen, Kreis
Waiblingen). Aufgrund einer eigenartigen territorialgeschichtlichen Vergangenheit war das
ehemalige Rittergut Oeffingen eine der wenigen rein katholischen Gemeinden in den prote-
stantischen altwiirttembergischen Kernlanden. Der konfessionelle Unterschied zum geogra-
phischen Umfeld des Orts begriindete eine unverwechselbare kollektive Identitit. Die katholi-
sche Diaspora Oeffingens reagierte in der Vergangenheit stets sehr sensibel auf Versuche, den
Glauben der Dorfbewohner anzutasten.

Das Arbeiterbauerndorf, in der Weimarer Zeit eine Hochburg des Zentrums, widersetzte
sich lange Jahre erfolgreich der gesellschaftlichen Gleichschaltung durch die Nationalsoziali-
sten. Es war bestimmt kein Zufall, daf8 Bischof Sproll nach seiner Vertreibung aus Rottenburg
1938 gerade hier eine Zeitlang in Privathiusern verborgen gehalten wurde.

Freilich fehlte es in den Jahren nach der Machtergreifung an einer Integrationsfigur, die der
Resistenz der Bevolkerung zu politischer und organisatorischer Wirkung verholfen hitte. All
das anderte sich mit dem Aufzug des neuen Ortsgeistlichen grundlegend.

Als im Verlauf der Jahre 1936/37 der nationalsozialistische Justiz- und Kultusminister
Christian Mergenthaler® die Aufhebung der Konfessionsschulen durchfiihren liefl, kam es in
Oeffingen als einzigem Ort in Wiirttemberg zu teilweise heftigen und andauernden Gegenre-
aktionen. In deren Mittelpunkt standen zwei Demonstrationen, die von jeweils ungefihr
vierzig bis fiinfzig Frauen oder Schiilern im Juli 1936 und im Februar 1937 durchgefiihrt
wurden’.

Trotz der eigenstindigen, kultur- und religionsgeschichtlichen Motive der Unruhen — sie
griindeten weniger in einer prinzipiellen und politischen Gegnerschaft zum Nationalsozialis-
mus, sondern wurden in erster Linie durch die Verletzung der religiosen Tradition und

5 Mit welchen Methoden die politische Polizei arbeitete, zeigt der Bericht eines Metzinger Lehrers. Er
war von den &rtlichen Parteifiihrern aufgefordert worden, von Kindern des 1. bis 3. Schuljahres einen
Aufsatz schreiben zu lassen. Thema: Unsere letzte Religionsstunde. In ihr hatte Pfarrer Dangelmaier iiber
den Kélner Vorfall gesprochen. Wilhelm Josef Dogrsch, Wiirttembergs Katholiken unterm Hakenkreuz,
Stuttgart 1969, 175.

6 Geb. 8. November 1884, seit Mai 1924 Mitglied des Landtags (NSDAP), 1932 Landtagsprisident,
15. Marz 1933 Justiz- und Kultusminister.

7 Niheres iiber die autonomen und religionsgeschichtlichen Hintergriinde dieses Protests bei Hans-
Volkmar FINDEISEN. »Die Regierung ist uns schon recht, blof unser Recht wollet mir«. Die kulturge-
schichtlichen Implikationen des Protests der Oeffinger Frauen gegen die Einfilhrung der Deutschen
Schule 1936/37, in: Beitrige zur Volkskunde in Baden-Wiirttemberg 2, 1986.



PFARRER ALOIS DANGELMAIER UND DER OEFFINGER FRAUENPROTEST 265

Selbstbestimmung der Oeffinger hervorgerufen —, ist der Beitrag des Pfarrers bei der Organi-
sierung und Politisierung des Protests unverkennbar.

Es hatte seiner agitatorischen Unterstiitzung bedurft, um die schwelende Mifistimmung
zur Eskalation zu bringen. Bei Seelsorgebesuchen und von der Kanzel geiflelte er offen die
staatliche Kirchenpolitik und stellte sich mehr als einmal schiitzend vor die Gemeinde. Bald
zog Dangelmaier auch in Oeffingen den Argwohn und den Haf der Partei auf sich, die in ihm
den Hauptridelsfithrer der Unruhen ausmachte®.

Im Februar 1937 entzog das Wiirttembergische Kultministerium Dangelmaier wegen

seiner unnachgiebigen Haltung im Schulkampf das Recht zur Abhaltung des schulischen
Religionsunterrichts. Ab dieser Zeit verzichtete die von den Verhéren der Polizei und der
Gestapo eingeschiichterte Biirgerschaft auf weitere offene Mif}fallenskundgebungen gegen das
Regime.
Fiir die Charakterfestigkeit und Unbeirrbarkeit des Pfarrers spricht es, dafl er auch in der
Folgezeit den anhaltenden Angriffen der Parteifithrung und den ununterbrochenen Vorladun-
gen, Verhéren und Bespitzelungen der politischen Polizei stets mit groflem Standes- und
Selbstbewufitsein entgegentrat.

1939 wurden gegen Dangelmaier drei Verhandlungen wegen Verstofles gegen das Ver-
sammlungsgesetz angestrengt®. Im selben Jahr kam der unzulissige Umgang des Ortsgeistli-
chen mit polnischen Kriegsgefangenen zur Anzeige, die in einem Oeffinger Steinbruch zur
Zwangsarbeit verpflichtet waren'®, 1942 fanden wieder mehrere Verhore durch die Gestapo
statt!!, unter anderem, weil Dangelmaier bei der Beerdigung des értlichen politischen Leiters
unverbliimt dessen Bruch mit der Kirche als Irrweg kennzeichnete 2.

Am Kriegsende erlitt Oeffingen durch einen Bombenangriff schwere Zerstorungen. Der
Geistliche sorgte dafiir, dafl der Ort ohne Blutvergleﬂen den Alliierten iibergeben wurde. Auf
der Motorhaube des Fithrungsfahrzeuges eines Militirkonvois geleitete er die amerikanischen
Befreier durch die Gemeinde.

1954 entlief der Bischof Pfarrer Dangelmaier in den vorzeitigen Ruhestand. Er starb am
26.9.1968 in Ravensburg.

Nicht allein der bedauerliche Vorfall, der seine Pensionierung nach sich zog, macht es
schwierig, die Person und die Verdienste Alois Dangelmaiers zu wiirdigen. Die Stigmatisie-
rung des Bolschewismus als das grofiere Ubel in der Gedenkrede auf Bolz wirkt nach den
historischen Erfahrungen der nationalsozialistischen Diktatur problematisch und iiberra-
schend. Sie zeigt, wie sehr das Trauma der Sowjetherrschaft, das die Kirchen seit der
Russischen Revolution von 1917 ergriffen hatte, auch das Denken des kirchlichen Widerstands
und dessen politische Analysen beeinflufite. Die Forschung hat sich mit der Tatsache
auseinanderzusetzen, daf} derlei eine realistische Einschitzung der zeitgeschichtlichen Ver-
hiltnisse und des tatsichlichen Charakters des nationalsozialistischen Terrorregimes nicht
immer begiinstigte.

8 Vgl. StA Ludwigsburg, F210I, Oberamt Waiblingen, Bii.873: Schulangelegenheiten Oeffingen
1924-38 und PL 502/34, NSDAP Kreisleitung Waiblingen, Bii. 21: Uberwachung kirchlicher Titigkeiten
(kath.) 1936-37.

9 Ulrich von Hemni, Priester unter Hitlers Terror. Eine biographische und statistische Erhebung
(Veroffentl. Komm ZGA, Bd.37), Mainz 1984, 1180.

10 StA Ludwigsburg, FL20/19, Landkreis Waiblingen, Bii. 203: Kriegsgefangene 1940-44.

11 Wie Anm. 9.

12 StA Ludwigsburg, FL 20/19, Landkreis Waiblingen, Bii. 1153: Kath. Kirchengemeinden 1938-62.



N e
3 _m

i P

v e
R Lo 1o PO
—.‘:-ii-n‘i.i L2Ud

'6 =W e

qﬁ.{

o = W S

a = WP
B =T

- L T

)

P ——

e AN

.-"."#\?gh_’:‘ o i ,w_ e
3 oyl 2 TSN
,;gt!&-\\

B O T U N e PR I

-

o L oA

= E --_ ) '; e - A
S g ey
[ T o LR
o i Wt S

ey




Arbeitsberichte

Unter dieser Rubrik kénnen die Ergebnisse von Diplom- bzw. Zulassungsarbeiten studenti-
scher Vereinsmitglieder vorgelegt werden. Voraussetzung fiir eine Aufnahme sind wissen-
schaftliche Qualitit und methodische Originalitit. Die Arbeiten miissen, wenn auch nur auf
begrenztem Gebiet, die Forschung ein wenig weiterfiihren.

ERNST BOHME

Das Kollegium der Schwiabischen Reichsprilaten
im 16. und 17. Jahrhundert

Untersuchungen zur korporativen Verfassung und Organisation
mindermichtiger geistlicher Reichsstinde*

Einleitung

Die Prilaten des Heiligen Romischen Reiches Deutscher Nation standen lange Zeit, dhnlich
wie die anderen mindermichtigen Reichsglieder (Grafen, Ritter und Stadte), im Schatten der
deutschen Geschichtsschreibung. Erst seitdem sich ein weniger an starren Rechtsnormen
orientiertes Verstindnis der Reichsverfassung durchzusetzen begann, trat auch die Bedeutung
gerade der kleineren Krifte fiir das Funktionieren dieses politischen Systems stirker hervor!.

Rudolf Reinhardt und Armgard von Reden-Dohna haben auf das Schwibische Prilaten-
kollegium hingewiesen und die Bedeutung der Prilaten als politischen Faktor erkannt und
beschrieben?. Thnen folgen die Untersuchungen iiber die Verfassung und den organisatori-
schen Aufbau des Schwibischen Reichsprilatenkollegiums. Nicht beriicksichtigt werden
Probleme der Entstehungsgeschichte des Kollegiums, seiner Beziehung zum Kreis und dessen
Stinden, seiner Politik auf den Reichstagen, seiner Bindungen an den Kaiser und das
ambivalente Verhiltnis zur gréfiten oberschwibischen Territorialmacht, Osterreich, die Fra-

*Die Untersuchung ist eine Zulassungsarbeit fiir die Wissenschaftliche Priifung fiir das Lehramt an
Gymnasien, die an der Universitit Tiibingen im Fach Geschichte unter der Leitung von Prof. Dr. Volker
Press angefertigt worden ist.

1 Grundlegend dazu V.Press, Das romisch-deutsche Reich. Zur Reichsritterschaft liegen inzwischen
zahlreiche Untersuchungen vor; grundlegend auch hier V. Press, Kaiser Karl V. — Fiir Schwaben seien
genannt: D. HeLLsTERN, Der Ritterkanton Kocher — Schwarzwald — und neuerdings Th. Scurtz, Der
Kanton Kocher der Schwibischen Reichsritterschaft 1542-1805. — Zu den Stidten G.ScumipT, Der
lSltiidtetag in der Reichsverfassung, und zu den Grafen demnichst E. BoHME, Das frinkische Reichsgrafen-
ollegium.

2 R.RemHARDT, Die Reformbestrebungen in der Benediktinerabtei Weingarten (kiinftig zitiert als
REeINHARDT, Diss.) — DERs., Restauration, Visitation, Inspiration. — A. v. REDEN-DoHNA, Die schwibi-
schen Reichsprilaten und der Kaiser — Das Beispiel der Laienpfriinden. — Digs., Reichsstandschaft und
Klosterherrschaft. — Aufierdem als Sekundirquelle immer wieder heranzuziehen: S. HeLp, Reichsprilati-
sches Staatsrecht, Bd. 1-2.



268 ERNST BOHME

gen, die mit der unterschiedlichen Ordenszugehérigkeit der einzelnen Kloster zusammenhin-
gen, und der innerkollegialen Beziehungen und Gruppierungen, der Spannungen und Kon-
frontationen zwischen den einzelnen Kléstern® sowie sozialgeschichtliche Aspekte. Es wurde
versucht, diese Fragen im Rahmen der Gesamtdarstellung zu beriicksichtigen.

Der von der Untersuchung erfafite Zeitraum reicht von dem Amtsantritt des Abtes Gerwig
Blarer von Weingarten (1520) bis zum Ende des Dreifligjihrigen Krieges. Die Abschiede der
Prilatentage* liegen fiir die ersten Jahre nur duferst liickenhaft vor. Mit dem Abschied vom
17.]Juli 1566 beginnt eine kaum unterbrochene Serie jihrlicher Rezesse, die erst im 17. Jahr-
hundert wieder grofiere Liicken aufweist. Als Erginzungsmaterial fiir die friihere Zeit bot sich
nun der Briefwechsel Abt Gerwigs® an, der wihrend seiner langen Regierungszeit im Kreis der
schwibischen Prilaten und bei der Ausbildung der Kollegialverfassung eine bedeutende Rolle
spielte. Die oberere Zeitgrenze findet ihre Berechtigung in den Ereignissen des Dreifligjihri-
gen Krieges. In den dreifliger Jahren des 17.Jahrhunderts kam die Titigkeit des Kollegiums
vollig zum Erliegen. Das folgende Jahrzehnt brachte einen neuen Aufschwung, vor allem im
materiellen Bereich.

1. Entstebung, Entwicklung und Konsolidierung des Kollegiums (1495-1567)

Die meisten Mitgliedskloster des schwibischen Prilatenkollegiums liegen in dem Dreieck, das
aus Donau, Iller und Bodensee gebildet wird. Ein kleiner Teil, die spiter sogenannten
»Transilleriani«, sind siidlich der Donau zwischen Lech und Iller angesiedelt. Diese Hiufung
in einem relativ kleinen Gebiet ist kein Zufall, war doch der oberschwibische Raum auch
sonst eine Ansammlung kleiner und kleinster Herrschaften®. In diesem politisch am stirksten
zerkliifteten Teil des Reiches war es auch geringen Michten méglich, sich eine politisch und
rechtlich einigermafien selbstindige Stellung zu behaupten. Dies konnten sie um so eher, als
selbst die stirkste Territorialmacht in diesem Raum, das Haus Osterreich, nicht iiber einen
zusammenhingenden Linderkomplex verfiigte, sondern sich auf einzelne, von einander
isolierte Herrschaften stiitzen muflte, deren Rechte oft nicht unangefochten waren’. Oster-
reich blieb die grofite Macht und wirkte als solche entscheidend auf die Entwicklung des
Kollegiums ein.

Dessen Entstehung ist weitgehend ungeklirt®. Da die ilteste Aufgabe des Kollegiums, wie
auch die der Kollegien der Reichsgrafen, die Wahrnehmung der diesen Stinden auf den
Reichstagen zustehenden Kuriatstimmen war, liegt es nahe, ihren Ursprung mit der Ausbil-
dung dieser besonderen Stimmenart in Zusammenhang zu bringen. Das ganze 15. Jahrhundert
iiber war die Form der Vertretung der Prilaten und Grafen auf den sich ausbildenden
Reichstagen ungeklirt gewesen®. Im Zuge der beschleunigten Verdichtung und Verrechtli-
chung der Reichsverfassung seit 1495 dringte diese Frage einer Losung zu. Man beschlof,
diesen Stinden zwar das Stimmrecht zuzugestehen, aber entsprechend ihrer mindermichtigen
Stellung nicht in der Form fiirstlicher Einzel- oder Viril-, sondern als Gruppen- oder

3 Hierbei ist insbesondere an die bedeutendsten Kléster Salem und Weingarten zu denken.

4 HStA Stuttgart, B362 Bii10ff. Es handelt sich hierbei um einen kiinstlich zusammengefiigten
Sammelbestand. Auf die Heranziehung der einzelnen Klosterarchive, die fiir eine umfassende Untersu-
chung der Kollegialgeschichte notwendig wire, wurde im Rahmen dieser Arbeit verzichtet.

5 Gerwig Blarer, Abt von Weingarten 1529-1567, hg. von H. GUNTER.

6 Vgl. hierzu K. S. BADER, Der deutsche Siidwesten.

7 F.QuartAL, Landstinde und landstindisches Steuerwesen.

8 H.Kesting, Geschichte und Verfassung (Diss.) 2-21. - A. MeisTER, Die Entstehung der Kuriatstim-
men. — D. STiEVERMANN, Landesherrschaft und Klosterwesen.

9 P.Moraw, Versuch iiber die Entstehung des Reichstages.



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 269

Kuriatstimmen. Die Wahl dieses Weges setzte voraus, dafl die Betroffenen in der Lage waren,
durch die Bestimmung gemeinsamer Vertreter das Kuriatstimmrecht wahrzunehmen. Es
mufiten organisatorische Zusammenschliisse eines Teiles der Prilaten bzw. Grafen bestehen,
die diese Aufgabe iibernehmen konnten.

Dafiir, dafl die Kuriatstimmen unter Bezugnahme auf die bestehenden Vereinigungen
eingerichtet wurden, spricht auch deren 1495 festgesetzte Zahl. Fiir die Grafen standen zwei
Organisationen zur Verfiigung, der Wetterauische Grafenverein und die Gesellschaft von
St. Georgenschild bzw. der Schwibische Bund'®, demgemif erhielten sie zwei Stimmen. Den
Prilaten, von denen ein groferer Teil nur in letzterer Einung zusammengefafit war, wurde nur
eine Stimme zugesprochen. Diese Stimmverteilung blieb, nach mehrfacher Anfechtung, fiir die
nichsten 150 Jahre giiltig!!. Diese Vereine waren ihrem Charakter nach Landfriedenseinungen
und blieben es. Die neu hinzugekommene Aufgabe reichsrechtlicher Art wurde fleiflig
wahrgenommen 2, Es gelang aber nicht, den Charakter ihres Zusammenschlusses zu dndern.
Dieser blieb bis zum Ende der Zwanziger Jahre in Organisation und Titigkeit primir ein Teil
des Schwibischen Bundes. Die gemeinsame Beschickung der Reichstage war eine neuartige
Aufgabe, die dazu beitrug, daf} sich der lockere Zusammenschluf} der Prilaten im Schwibi-
schen Bund zum spiteren Kollegium umformte. Diese, seit der Reichsreform von 1495
bestehende Pflicht, wurde seit dem Ende des 15. Jahrhunderts in der Regel von den schwibi-
schen Reichsprilaten wahrgenommen. Von den 41 Prilatentagen, die anhand der Korrespon-
denz des Abtes Gerwig von Weingarten und einiger Abschiede zwischen 1521 und 1567
festgestellt werden konnten, fanden allein zwanzig statt'?, um eine Gesandtschaft auf einen
Reichstag zu schicken, oder um den Bericht von dort zu héren. Uber das Verhalten der
Prilaten gegeniiber politischen Problemen, die auf den Reichsversammlungen diskutiert
wurden, sagen die Quellen nichts aus. Es liegen auch keine Instruktionen fiir die Gesandten,
die dariiber Auskunft geben kénnten, vor. Die Beschickung erfolgte in der Mehrzahl der Fille
durch einen oder mehrere Prilaten, meist war Abt Gerwig beteiligt. Thnen wurde manchmal
ein gelehrter Jurist beigegeben, der zuweilen auch allein die Gesandtschaft iibernahm.
Auffillig ist vor allem eine geschlossene Folge von Prilatenversammlungen in der Zeit von
1521 bis 1530, die nur den Reichstagen gewidmet waren, zumal dies in der Zeit der
Bauernkriege und der beginnenden Reformation war. Hier scheint sich bereits abzuzeichnen,
wie ein gemeinsames Interesse — die Bewahrung der reichsstindischen Stellung, um immer

10 Zum Wetterauer Grafenverein: R. GLaAwiscHNIG, Niederlande, Kalvinismus und Reichsgrafenstand
1519-1584. - Sowie G.ScumipT, Stidtekorpus und Grafenverein. Zur St.Jérgenschildgesellschaft.:
H. Mau, Die Rittergesellschaft mit St. Jérgenschild, und H. Osenaus, Recht und Verfassung der Gesell-
schaft mit St. Jérgenschild. Schwibischer Bund: E. Bock, Der Schwibische Bund. — H. HERSLINGER, Die
Anfinge des Schwibischen Bundes.

11 Die Reichsabschiede wurden zwar in der Regel von mehreren Prilaten gesiegelt, wobei neben der
Gesandtschaft der schwibischen Kléster, die aus einem oder mehreren Abten bestehen konnte, mitunter
auch noch die Namen anderer Prilaten, die personlich anwesend waren, auftauchen. Im Reichsrat scheint
aber immer nur ein Prilat Sitz und Stimme gehabt zu haben, wie schon auf dem Lindauer Reichstag 1496
Salem, obgleich die Gesandtschaft der schwabischen Prilaten aus 3 Abten (Salem, Rot, Minderau) bestand
und auflerdem der Prilat von St. Emmeram (Regensburg) vertreten war (vgl. Deutsche Reichstagsakten,
Mittlere Reihe VI, II, Nr.99 und III, Nr.51).

12 Dabei wird auch die finanzielle Entlastung des einzelnen bei gemeinsamer Beschickung als Motiv
wirksam gewesen sein.

13 Nach GUNTER, Briefe: 1521, Nr.8; 1522, Nr.21; 1523, Nr.29; 1526, Nr. 125; 1529, Nr. 200; 1530,
Nr.232; 1540, Nr.565; 1541, Nr. 606; 1543, Nr. 625; 1543/44, Nr. 682; 1546, Nr.761; 1552, Nr. 1299;
1556, Nr. 1429; 1556, Nr. 1432; 1566, Nr. 1544. Dazu kommen Gesandtschaften, von denen unbekannt
ist, wann sie verordnet wurden: 1550, Nr. 1157; 1555, Nr. 1386; 1559, Nr. 1464. Die Gesandtschaften zu
Kammergerichtsvisitationen fallen in dieser Zeit noch nicht ins Gewicht.



270 ERNST BOHME

drohende Mediatisierungsversuche benachbarter Fiirsten besser abwehren zu kénnen — zum
Kristallisationskern fiir eine eigene Organisation werden kann. Andererseits konnten, wie aus
der Korrespondenz Abt Gerwigs hervorgeht*, die Prilaten auf die Bedrohungen durch
Bauernkrieg und Reformation nur im Rahmen des Schwibischen Bundes reagieren, wo sie
zusammen mit den Grafen und Rittern eine Bank besetzten. Sie wurden in diesem Zusammen-
hang nicht besonders aktiv. Die Bindung an den Bund erwies sich in diesem Augenblick der
kGefahr als stirker, so dafl sich die bereits erkennbaren neuen Entwicklungen nicht entfalten
onnten.

Nach 1530 vergingen zehn Jahre, bevor die Beschickung eines Reichstages als Thema einer
Prilatentagung auftauchte (17. Nov. 1540, Brief Nr. 565). In den folgenden Jahren, besonders
mit Einsetzen der Reichstagsserie zu Anfang der 40er Jahre und spiter, wurde zwar wieder
vermehrt der Beratungspunkt Reichstagsgesandtschaft behandelt, jedoch zusammen mit ande-
ren Problemen. Er erreichte nicht mehr die beherrschende Stellung, die er in den 20er Jahren
innegehabt hatte.

Die Organisation von Reichstagsgesandtschaften stellt sich als die einzige erkennbare
selbstindige politische Betitigung der Prilaten zur Zeit des Schwibischen Bundes dar. In allen
anderen Fragen fungierten sie als Teil dieser Einung und waren noch kein gesonderter
politischer Faktor. In diesem Zusammenhang mufl die Frage aufgeworfgen werden, ob es
dann sinnvoll ist, fiir diesen Zeitraum schon von einem Prilatenkollegium zu sprechen. Das
wire dann angemessen, wenn eine selbstindige politische Aktivitit und Bedeutung, eine nach
bestimmten Kriterien ausgewihlte konstante Mitgliedschaft und eine ausgebildete innere
Verfassung und Organisation vorhanden waren. Die Frage kann fiir die Zeit des Schwibischen
Bundes verneint werden. Die Beschickung der Reichstage war zwar eine wichtige Vorausset-
zung der spiteren Entwicklung, kann aber nicht als entscheidende Klammer gewirkt haben,
die die Prilaten nach dem Ende des Bundes zusammenhielt. Die Ausbildung der Kollegialei-
genschaften setzte erst nach seinem Ende ein. Bevor nun die fiir diese Entwicklung verant-
wortlichen »dufleren« Krifte, wie z.B. die konfessionellen Auseinandersetzungen, die Politik
des Kaisers, sowie des Hauses Habsburg und die Entstehung des Schwibischen Kreises
eingehender untersucht werden, soll sie zuerst gewissermafien von innen heraus, anhand der
Mitgliederbewegungen und dem eventuellen Aufbau einer Organisation dargestellt werden.

Beziiglich der Mitgliedschaft der Prilatenvereinigung beschreibt Held"® ausfiihrlich die
Fluktuationen in der Zusammensetzung des Prilatenverbandes. Er unterlafit es aber, trotz
deutlicher Hinweise in seinen eigenen Ausfithrungen ', aus dieser Erscheinung die notwendi-
gen Folgerungen fiir die Beurteilung des Zusammenschlusses der Prilaten zu ziehen. Die
Gruppe der Prilaten scheint nimlich nicht nur in ihrer politischen Betitigung, sondern auch in
bezug auf ihre Mitglieder vom Schwibischen Bund determiniert gewesen zu sein?’. Unter
dieser Voraussetzung ist es nicht verwunderlich, daf sich in der Entwicklung der Zusammen-
setzung der Prilatenvereinigung deutlich zwei Phasen unterscheiden zu lassen. Die erste Phase

14 Briefe von 1525 Febr. 15, 57; 1526 Febr. 1, 112; 1526 Juni 21, 137; 1526 Juli4, 140; 1526 Aug. 13, 144,
1526 Aug. 21, 146.

15 Staatsrecht 13ff.

16 So schreibt er etwa im Staatsrecht 71, daff »der Domprobst zu Konstanz, der Pfarrer zu Ulm, der
Probst und das Kapitel zu Ellwang, und der Probst zu Comburg ... nur wihrend dem schwibischen
Bunde, und zwar meistenteil allein in Bundes- und nicht in anderen Kollegialhandlungen und Angelegen-
heiten gemeine Sache mit den schwibischen Reichsprilaten gemacht (haben)e.

17 So auch RemnuarDT, der (Diss. 212f.) die Bedeutung des Bundes fiir die Herausbildung des
Kollegiums betont. Dafiir spricht auch, daf die geschiftsfihrenden Prilaten, und zwar sowohl Abt
Gerwig als auch sein Vorginger Abt Johann VI. zu Weissenau, da iiber eine Wahl nichts bekannt ist, diese
Funktion aufgrund ihres Amtes als Bundesrat ausiibten (vgl. GUNTER, Briefe Bd. I, Einleitung).



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 271

endet in den Jahren nach dem Auseinanderbrechen des Bundes. Soweit aus den Angaben iiber
die Mitgliedschaft fiir die Zeit vor 1534 ersichtlich ist, besuchten die meisten prilatischen
Mitglieder dieser groflen schwibischen Einung, wenn auch mit unterschiedlicher Regelmaflig-
keit, die Prilatentage und arbeiteten im Kreis der Prilaten mit!®. Dabei lfit sich feststellen,
dafl die Beratungen der Prilaten, fiir die genaue Angaben iiber die Teilnehmer gemacht
werden, keine Reichstagsgesandtschaft betrafen. Man kann daher vermuten, dafl es eine
gewisse Trennung zwischen der lockeren Zusammenarbeit der prilatischen Mitglieder des
Schwibischen Bundes einerseits, und der engeren Gruppe derjenigen, die die gemeinsamen
Reichstagsgesandtschaften organisierten, andererseits gegeben hat. Dies wire dann gewisser-
maflen eine Keimzelle des Kollegiums gewesen. Einer scharfen Trennung beider Gruppen
widersprechen zwar bestimmte Angaben !’ iiber die Beteiligung spiter ausgeschiedener Prila-
ten an den gemeinsamen Reichstagsbesuchen. Sicher war aber die regelmiflige Zusammenar-
beit bestimmter Prilaten im Rahmen der Reichstagsgesandtschaften ein wichtiger Faktor bei
der Herausbildung des spiteren Kollegiums. Sein konkreter Einfluff auf die Entwicklung, vor
allem in der Zeit, als keine Reichstagsbesuche stattfanden, kann hier nicht beurteilt werden.

Das Ende dieser ersten Phase markiert am deutlichsten der Brief der Prilaten an Konig
Ferdinand vom 7. Mai 15382, Schon am 14. April desselben Jahres hatte Abt Wolfgang von
Kempten Gerwig von Weingarten mitgeteilt, er solle auf koniglichen Befehl hin einen
Prilatentag zusammenrufen. Einzuladen seien nur diejenigen, die immer zusammenkommen,
Roggenburg, Ursberg und Wettenhausen hatten fernzubleiben?!. Auf der von Abt Gerwig auf
Philippi und Jacobi (1. Mai) nach Leutkirch? einberufenen Versammlung erschienen nach den
Angaben des Prilatenbriefes an Konig Ferdinand die Abte von Kempten, Salem (auch fiir
Gutenzell, Baindt und Heggbach), Weingarten, Elchingen, Ochsenhausen, Irsee, Rot, Minde-
rau (= Weissenau), Schussenried, Marchtal und, trotz der Bemerkung Abt Wolfgangs, Urs-
berg?. Nicht anwesend waren die vermogendsten Prilaten: der Propst von Ellwangen,
St. Gallen, die Reichenau, Kreuzlingen, Petershausen, Kaisheim, Buchau, Lindau und Wetten-
hausen. Auflerdem fehlten von denjenigen, die zu der Zahlung vom letzten Jahr?* noch

18 So bei GUNTER, Briefe, 1526 Juli4, Nr. 140 wo Ochsenhausen, der Landkomtur der Ballei Elsaff und
Burgund, Elchingen, Kaisheim, Kempten, Irsee, der Dompropst zu Konstanz, Ursberg, Buchau, Gutten-
zell, Baindt, Marchtal, Schussenried und Salem genannt werden. Im Abschied vom 1.Juli 1532 werden
Kempten, Marchtal, der Landkomtur, Ochsenhausen, Salem, Schussenried, Weingarten, Weissenau,
Kaisheim und Elchingen genannt. Auch Petershausen, Reichenau und Lindau tauchen auf (Giinter, Briefe,
1534 Juni 13, Nr. 368).

19 ReiNHARDT, Diss. 155-160. Der Landkomtur entschuldigte sich z.B. am 3. April 1530 (GUNTER,
Briefe Nr.232) dafiir, dafl er nicht am Prilatentag teilnahm. Er solle in bezug auf den Reichstag dem
Deutschmeister folgen. Das bedeute aber nicht, dafl er sich von den Prilaten trennen wolle.

20 GUNTER, Briefe Nr.510.

21 Ebd., 1538 April 14, Nr. 506.

22 Zum Ort siehe ebenda 1538 April30, Nr.507, zum Zeitpunkt des Tages ebenda und Herp,
Staatsrecht, 70.

23 Ob die Forderung nach Ausschluf der drei Klgster schon in dem Befehl des Konigs an den Abt von
Kempten enthalten war, oder auf eine Initiative Abt Wolfgangs zuriickging, lief sich nicht feststellen. Zur
Entwicklung der reichsrechtlichen Stellung der Ulmer Schirmkléster Roggenburg und Ursberg, siche
E.Grott, Das Primonstratenserstift Roggenburg 1450-1600, 12-37. — REINHARDT, Diss. 158, Anm. 22
und HELp, Staatsrecht, 74f. Allerdings deutete sich bereits zu dieser Zeit ein stirkeres Interesse der beiden
Klster an der Zusammenarbeit mit den Prilaten an: Ursberg nahm an der Versammlung teil, Roggenburg
erklirte sich spiter zur Bezahlung bereit (GONTER, Briefe, 1538 Juli4, Nr. 517). Der endgiiltige Anschluff
wurde aber erst mit dem Abstreifen der Ulmer Schirmvogtei 1546/47 vollzogen. Ahnlich auch Ochsen-
hausen E.Grueer, Das Kloster Ochsenhausen, und Elchingen A.Digrr, Die Reichsabtei Elchingen
(36-50).

24 GUNTER, Briefe, 1537 Jan. 15, Nr.456; 1538 Mai 15, Nr.511.



272 ERNST BOHME

beigetragen hatten, der Landkomtur von Altshausen und der Abt von Roggenburg. Aus
diesen Angaben wird deutlich, dafl die Prilaten durchaus noch die Mehrzahl der Prilaten des
Schwibischen Bundes zu ihrem Kreis hinzurechneten, wenngleich bei dem Hinweis auf das
Fehlen der reichsten Prilaten auch das Bemiihen eine Rolle gespielt haben mag, die im
Vergleich zum vorigen Jahr niedrigere Summe zu entschuldigen.

Es zeigt sich auch, dafl viele der ehemaligen Prilaten des Bundes die Zusammenarbeit mit
den anderen eingestellt hatten, und zwar die meisten seit 15372, Dafiir spricht auch die
Aufforderung in dem Schreiben Abt Wolfgangs an Abt Gerwig, nur die zehn, die iiblicher-
weise zusammenkommen, zu beschreiben. Ein weiteres Anzeichen fiir die Herausbildung
einer kleineren Gruppe von Prilaten, die weitgehend mit der, die friiher die Reichstagsge-
sandtschaften organisierte, identisch war und die jetzt die Zusammenarbeit fortsetzte und
intensivierte, ist die Nachricht iiber die Anlage und Vertretung der schwibischen Prilaten im
Niirnberger Bund?. Als Mitglieder werden dabei genannt: Kempten, St. Gallen, Buchau,
Weingarten, Elchingen, Ochsenhausen, Irsee, Rot, Minderau, Schussenried, Marchtal, Baindt,
Gutenzell und Heggbach. Obgleich einige der sich in dieser Zeit »absondernden« Prilaten
spiter noch gelegentlich mit der iibrigen Gruppe zusammenarbeiteten?, erlosch also mit der
Auflosung des Schwibischen Bundes die Zusammenarbeit einer Reihe von kirchlichen Institu-
tionen im Kreis der schwibischen Prilaten. Die zweite Phase in der Entwicklung der
Mitgliedschaft ist geprigt von der Loslosung des Hochstifts Kempten. Diese bedeutendste
Abtei in Oberschwaben hatte lange Zeit, auch noch nach 1534 bei der Zusammenarbeit der
Prilaten eine fiihrende Rolle gespielt?®. So war sie mindestens zweimal?® die Vermittlungsin-
stanz fiir Begehren vom koniglichen oder kaiserlichen Hof an die Prilaten. Das Kloster
beteiligte sich an der Tiirkenhilfe von 1538, war neben den anderen schwibischen Prilaten
Mitglied der Christlichen Vereinigung von 1539, ging neben Weingarten im Namen der
Prilaten auf den Reichstag von 1540, beteiligte sich an solchen Gesandtschaften und lud
mindestens zweimal einen Prilatentag ein.

Eine entscheidende Anderung trat ein, als Kempten 1548 eine Fiirsten-, d.h. Virilstimme
auf dem Reichstag erhielt'. Nun war das Kloster nicht mehr gezwungen, sich mit den anderen
Prilaten in die eine Kuriatstimme zu teilen und gab in der Folge nicht nur die Organisierung
von Reichstagsbesuchen, sondern die Zusammenarbeit im engeren Kreis der Prilaten auf32,
Als der Abt von Kempten 1553 von den ausschreibenden Kreisfiirsten beauftragt wurde, die
Prilaten iiber die Einung der frinkischen Fiirsten und Stidte zu unterrichten, weigerte er sich,
dem Folge zu leisten, mit dem Hinweis, er habe keine Gewalt iiber die Prilaten und diese
wiirden ihre Angelegenheiten selbst verwalten®. 15593, als im Auftrag des Kaisers die Abte

25 Ebd. 1538 Mai 15, Nr.511.

26 Ebd. 1530 Mirz 6, Nr. 536.

27 Etwa Buchau 1539, Lindau 1560 (vgl. Rezess der geistl. Kreisstinde 1561 Jan. 15), Petershausen,
St. Georgen, Isny, Waldsee, Beuron 1561 (vgl. GUNTER, Briefe 1561 Juli23, Nr. 1488).

28 Vgl. RENHARDT, Diss. 155, Anm. 22,

29 Vgl. GUNTER, Briefe 1538 Mai7, Nr.510; 1546 Juni 26, Nr. 829.

30 GUNTER, Briefe 1540 Okt. 29, Nr. 565, 1544 Jan. 4, Nr. 682, 1545 Jan. 30, Nr. 709 und 1542 April 20,
Nr. 625.

31 Das war der rechtliche Ausdruck der Tatsache, dafl die Abtei um die Mitte des Jahrhunderts faktisch
die volle Landeshoheit erlangte; vgl. P.BrickLe, Schwaben von 1268 bis 1803, 56f. Auch darin
unterschied sich Kempten von den anderen schwibischen Reichskléstern.

32 Moglicherweise haben dabei, wie auch schon bei fritheren » Absonderungens, etwa der des Landkom-
turs, soziale Gegensitze zwischen den adligen und den biirgerlichen Stiften eine Rolle gespielt.

33 GUNTER, Briefe, 1553 Febr. 4, Nr. 1316.

34 Abschied des Tages von 1559 Nov. 30.



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 273

Gerwig von Weingarten-Ochsenhausen und Johannes von Roggenburg* bei den Prilaten um
eine finanzielle Unterstiitzung der Freiburger Universitit warben, wurde diese Distanzierung
von seiten Kemptens erneut betont und mit seiner fiirstlichen Stellung begriindet.

In diesem Zusammenhang deutete sich zum ersten Mal die Méglichkeit an, dafl der Kaiser
direkt iiber die Zugehorigkeit oder Nichtzugehorigkeit zur Prilatenvereinigung entscheiden
konne. Auf dem erwihnten Prilatentag vom 20. November 1559 wurden nimlich die kaiserli-
chen Kommissare Abt Gerwig und Abt Johannes von den Prilaten beauftragt, vom Kaiser ein
Verzeichnis derjenigen zu erbitten, die sich finanziell beteiligen sollten. Das sei notwendig
geworden, da nicht alle beschriebenen Prilaten erschienen seien, nicht alle friiher eingeladenen
auch jetzt beschrieben worden seien und vor allem Kempten unter Berufung auf seinen
Fiirstenstand eine Teilnahme abgelehnt hitte. Die Kommissare wandten sich am 22. Novem-
ber? in einem Schreiben an den Kaiser. Darin wird er aufgefordert, dem Abt von Kempten die
Teilnahme zu befehlen, mit der Begriindung, er sei zwar Fiirst, aber dennoch Prilat. Diese
Position war nicht ganz unbegriindet, denn auch auf dem Reutlinger Kreistag 1555 war dieses
Stift zu den Pralaten gezahlt worden?’,

Die Griinde fiir dieses Vorgehen werden daran deutlich, daff die Kommissare den Kaiser
gleichzeitig baten, auch die Bischéfe, Dom- und Kollegialkapitel zu den Zahlungen heranzu-
ziehen: Man wollte auf diese Weise die Zahl der Beitragszahler moglichst groff halten, um den
Anteil des einzelnen zu verringern. Die oben angefiihrte Argumentation mit dem Prilatensta-
tus wird aber nur bei Kempten angewendet, wobei im Brief wesentlich schirfer formuliert
wird als im Rezef. Daraus liflt sich schliefen, daf} der Zugehérigkeit des Hochstifts zum Kreis
der Prilaten besonderes Gewicht beigemessen, sie als grundsitzlich und dauerhaft angesehen
wurde.

Den Abschluf der Entwicklung, die zur Losung des Hochstifts von den Prilaten fiihrte,
bildeten die Ereignisse aus dem Jahr 1561. Wiederum hatten die Abte von Weingarten-
Ochsenhausen und Roggenburg auf kaiserlichen Befehl die Prilaten zusammengerufen. In
einem Brief an den Kaiser®® erkliren sie diesem die Bereitsschaft der Erschienenen, den
geforderten Beitrag zu leisten. Einige® allerdings hitten sich unter Berufung auf ihre Armut
geweigert, fiir andere seien die Adressaten nicht zustindig gewesen*. Kempten aber war,
obwohl beschrieben, nicht erschienen. Der Kaiser antwortete darauf in einem Schreiben vom
1. November 15614, Darin dankte er den Prilaten fiir ihre Zusagen, forderte sie allerdings auf,
auflerdem noch die Kartause von Buxheim und die Benediktinerabtei Ottobeuren zu den
Zahlungen heranzuziehen. Besonders Ottobeuren als Reichsstand sei dazu verpflichtet*2, mit

35 Amtierte von 1554—1566, war auch Visitator der Primonstratenserprovinz Schwaben (N. BAckmUND,
Monasticon Praemonstratense, Bd. 1, 77f. und E. GroLL, Das Primonstratenserstift, 11). — Zur Kontribu-
tion der Schwibischen Reichsprilaten fiir die Universitit Freiburg siehe J. KOHLER, Die Universitit
zwischen Landesherr und Bischof. Recht, Anspruch und Praxis an der vorderésterreichischen Landesuni-
versitit Freiburg (1550-1752) (Beitrige zur Geschichte der Reichskirche in der Neuzeit, Bd.9), Wiesba-
den 1980, 100-107.

36 GUNTER, Briefe, Nr. 1467.

37 A.Laurs, Der Schwibische Kreis, 301.

38 GUNTER, Briefe 1561 Juli23, Nr. 1488.

39 Ebd. werden genannt: Petershausen, St. Georgen, Isny, Waldsee und Beuron; Zwiefalten wollte selbst
mit dem Kaiser verhandeln.

40 So fiir den Landkomtur, der zu den Grafen und Herren des Kreises gehore, fiir Kaisheim, das
zwischen bayerischem und schwibischem Kreis strittig war, und fiir Buxheim, das nie beschrieben
worden sei.

41 GUNTER, Briefe, Nr. 1492.

42 Das ist das einzige Mal, daf in den herangezogenen Quellen diese beiden Kloster im Zusammenhang
mit den schwibischen Reichsprilaten genannt werden. Buxheim fiel, da nicht Reichsstand, als Mitglied



274 ERNST BOHME

Kempten und Kaisheim aber brauchten sie nicht zu verhandeln. Damit traf der Kaiser eine fiir
Kempten definitive, im Fall Kaisheims fiir rund 200]ahre giiltige Entscheidung iiber die
Nichtzugehorigkeit zu dem Kreis der schwibischen Prilaten . Diese Entscheidung war sicher
nicht fiir die Losldsung ausschlaggebend, sie sanktionierte vielmehr eine Entwicklung, die in
ihrem Ergebnis fiir Kempten durch die Erhebung zur Fiirstabtei und die Erringung einer
Virilstimme im Reichsfiirstenrat, fiir Kaisheim durch den Ubergang zum bayerischen Kreis
vorgezeichnet war. Parallel zu diesen Abspaltungen, die sich, zumindest im Falle Kemptens,
gegen den Widerstand der Prilaten vollzogen, begannen diese aber auch selbst, sich nach
auflen abzuschliefen. Dabei wurden jene Kriterien fiir die Zugehérigkeit entwickelt, die auch
spiter noch fiir das Kollegium giiltig waren: die Kreis- und Reichsstandschaft. In dem
Abschied vom 20. November 1559 wurde erwihnt, daf einige Prilaten, die friiher beschrieben
worden waren, diesmal nicht mehr eingeladen wurden. Im Brief der Abte von Weingarten-
Ochsenhausen und Roggenburg an Kaiser Ferdinand zwei Tage spiter werden diese Kloster
genannt: Zwiefalten, Mehrerau, Wiblingen und Wettenhausen. Man begriindete die Entschei-
dung damit, dafl sie keine Reichsprilaten des schwibischen Kreises seien*. Bei dieser
Argumentation wird die Uberlegung mitgewirkt haben, dafl die Vereinigung politisch aufge-
wertet und sie insgesamt wie auch ihre Mitglieder im einzelnen in ihrer reichsrechtlichen
Stellung gesichert wurden, wenn sie sich organisatorisch méglichst eng an die Reichsinstitutio-
nen Reichstag und Kreis anschlossen. Ihre endgiiltige Bestitigung erhielten diese Abgren-
zungskriterien und damit die Geschlossenheit des Kollegiums nach aufien zwar erst 1575. Die
Zusammenstzung der Vereinigung blieb aber von 15614 an bis zu den formellen Neuaufnah-
men dieses Jahres gleich und bestand aus folgenden Klostern: Salem (auch fiir die Zisterziense-
rinnenkloster Baindt, Gutenzell und Heggbach), Weingarten, Ochsenhausen, Elchingen,
Irsee, Rot, Minderau, Schussenried, Marchtal, Roggenburg und Ursberg, wenn auch nicht alle
auf jedem Prilatentag anwesend waren*.

So hatte sich die Zusammensetzung um 1560 nicht nur stabilisiert, sondern es wurden auch
neuartige, den verinderten rechtlichen und politischen Verhiltnissen entsprechende Aufnah-
mekriterien entwickelt, die die Geschlossenheit der Gruppe nach aufien sichern sollten. Dabei
trat in gewisser Weise der Kreis an die Stelle des Bundes, indem jetzt die Kreisstandschaft fiir
die Zusammensetzung bestimmend wurde.

Parallel zu der Ausbildung einer an bestimmte rechtliche Qualititen gebundenen Mitglied-
schaft setzte auch eine Verfestigung von Verfassung und innerer Organisation des Kollegiums
ein. Beide Entwicklungen waren miteinander verflochten, was sich beispielhaft an der Stellung

aus (vgl. E. STOHLKER, Die Kartause von Buxheim 1402-1803). Bei Ottobeuren war die Reichsstandschaft
umstritten, der Bischof von Augsburg hatte das Kloster zu dieser Zeit faktisch mediatisiert. Der
Ottobeurer Abt bat den Bischof in diesem Zusammenhang, ihn gegeniiber den Kommissaren zu vertreten,
da er selber kein immediater Stand sei (vgl. P. BLickLE, Der Kampf Ottobeurens, 105).

43 Kempten arbeitete nur bei Versammlungen der geistlichen Stinde des Kreises noch mit den Prilaten
zusammen. Kaisheim trat erst 1756 dem Prilatenkollegium und im folgenden Jahr auch dem Schwibi-
schen Kreis wieder bei (vgl. HELD, Staatsrecht, 80f.). Zum Problem Kreiszugehorigkeit Kaisheims vgl.
Lauss, Kreis, 182f.

44 Auch in dem Brief vom 23.Juli 1561 spielt die Mitgliedschaft oder die Stellung im Kreis fiir die
Zugehorigkeit zu den Prilaten eine grofie Rolle: Kaisheim war nicht eingeladen worden, da seine
Mitgliedschaft im schwibischen Kreis unsicher war, der Landkomtur nicht, weil er im Kreis auf der
Grafenbank safl.

45 Petershausen nahm bis 1575 nur an den Beratungen der geistlichen Kreisstinde teil.

46 Vgl. die Abschiede von 1566 Juli17, 1567 Mirz 7, 1567 Juni 11, 1568 Nov.23, 1572 Aug.7, 1574
Mirz 4 und 1575 Juli6.



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 275

Abt Gerwigs von Weingarten zeigt, der vom 27. Februar 1520 bis zum 30. August 1567
amtierte?’.

Abt Gerwig nahm seit seinem Amtsantritt im Jahre 1520 im Kreis der Prilaten eine
herausragende Stellung ein*t. Diese, nicht einmal von Salem als dem vornehmsten schwibi-
schen Kloster angefochtene Fiihrungsrolle hatte sicher mehrere Griinde. Neben der Persén-
lichkeit des Weingartener Abtes, seinen vielfiltigen Beziechungen, vor allem zum kaiserlichen
Hof und dem juristischen Wissen, iiber das er als Kanonist verfiigte, spielten auch seine adlige
Helrlkunft und die durch Osterreich gesicherte konfessionelle Situation Weingartens eine
Rolle

Eine Beschreibung der Kollegialverfassung findet sich als kurzer Abrifl bei Reinhardt,
ausfiihrlicher bei Held**, der allerdings spitere Verfassungs- und Organisationsformen schon
im 16. Jahrhundert nachzuweisen versucht. Dadurch wird eine Kontinuitit konstruiert, die in
dieser Form nicht bestanden hat. Im folgenden soll anhand des gegebenen Materials unter-
sucht werden, inwieweit in diesem frithen Zeitraum tatsichlich schon eine feste Organisation
und bestimmte Amter, bzw. Kompetenzzuteilungen bestanden.

Zwar lafit sich eindeutig erkennen, dafl wichtige Funktionen des spiteren Direktors> oder
ausschreibenden Prilaten, nimlich die Ausschreibung von Prilatentagen und die Vertretung
der Prilaten nach auflen, besonders gegeniiber dem Kaiser, mindestens seit 1528 bis zu seinem
Tod hauptsichlich von Abt Gerwig wahrgenommen wurden. Wahscheinlich iibte er schon
vorher diese Funktion aus, da er mindestens seit 1526°! prilatischer Bundesrat war. Durch die
Vertretung der Prilaten in den Gremien des Schwibischen Bundes war er dazu pridestiniert,
auch ihre bescheidenen internen Geschifte zu koordinieren 2. Nirgendwo ist von einer Wahl
fiir das Amt des Ausschreibers die Rede, die nach Held unumginglich notwendig war®. Die
Geschifte der Prilaten fiihrte demnach derjenige, der prilatischer Bundesrat war, ein Zeichen
fiir die enge organistorische Verzahnung der Prilatengruppe mit dem Bund.

Abt Gerwig war normalerweise® dafiir zustindig, die Prilaten zusammenzurufen, um die
Reichstagsgesandtschaften, zu denen dann auch meistens er ausgewihlt wurde, vorzubereiten
oder um ihren Bericht entgegenzunehmen®. Aufgrund seiner weitreichenden Beziehungen
zum koniglich-kaiserlichen Hof wandten sich Kénig und Kaiser an ihn, wenn sie an die
Prilaten finanzielle Forderungen hatten oder sie fiir ihre Bundespline aktivieren wollten%.
Damit wird im wesentlichen der Aufgabenbereich des ausschreibenden Prilaten abgedeckt.
Erst spiter trat dann die Verhandlungsfiihrung im Rahmen des Kreises hinzu. In zweifacher
Hinsicht kann 1559 eine Verinderung in der Position Abt Gerwigs festgestellt werden. Seit
dem Ausscheiden Kemptens war kein konkurrierendes Mitglied mehr vorhanden. Gleichzeitig

47 Zu seiner Person siche GUNTER, Briefe, Einleitung.

48 Einzig der Abt von Kempten hatte eine zeitlang anscheinend eine vergleichbare Fiithrungsrolle inne.
Dieser Dualismus wurde aber nach dem Ausscheiden des Hochstifts zugunsten Weingartens entschieden.
49 RemvHARDT, Diss. 161-165. Seine Darstellung bezieht sich im wesentlichen auf die Zeit nach 1567.
Hevp, 114-137.

50 Piese Bezeichnung taucht erst im 17. Jahrhundert in den Abschieden auf, vgl. dazu HeLp, Staatsrecht,
114f.

51 Vgl. GONTER, Briefe, 1526 Juli4, Nr. 140.

52 GUNTER, Briefe, 1536 Mirz, Nr.441.

53 Staatsrecht 120.

54 Er nahm diese Aufgabe von 26 Fillen 18 Mal wahr. Dabei fithrte das Ende des Bundes zu keiner
Unterbrechung, ein Zeichen dafiir, wie stark seine Stellung unter den Prilaten war. Die anderen Prilaten
haben nur vereinzelt derartige Funktionen erfiillt.

55 GUNTER, Briefe, 1528 April 20, Nr. 182; 1529 Mai 10, Nr.209; 1540 Okt. 29, Nr. 565; 1541 Sept. 4,
Nr.595; 1541 Nov. 16, Nr. 606; 1546 Mirz 28, Nr.761, Rezef von 1556 Jan. 16.

56 Ebd. 1534 Juni 13, Nr. 368; 1538 Febr.9, Nr.500; 1545 Sept. 4, Nr.733; 1556 Aug.17, Nr. 1419.



276 ERNST BOHME

wurde dem Abt Johannes VI. von Roggenburg eine Teilhaberschaft an der Fithrung der
Prilatengeschifte eingeriumt. Diese Tatsache wird zum ersten Mal erkennbar, als am 24. Sep-
tember 15567 der Abt von St. Emmeram in Regensburg, der mit der Vertretung der Prilaten
auf dem Reichstag betraut worden war, diese bittet, eigene Gesandte zu schicken. Dabei nennt
er neben dem Syndikus von den Prilaten nur den Abt von Weingarten und Johannes von
Roggenburg. Letzterer wurde dann tatsichlich im Namen der Prilaten auf den Reichstag
geschickt®, Die Beteiligung des Roggenburger Abtes an den Verhandlungen zwischen
Kollegium und Kaiser Ferdinand von 1559 wurden bereits erwihnt.

Der Abt von Roggenburg war also direkt an der Fithrung der Geschifte beteiligt. Die Art,
wie er in diese Position gelangte, ob durch Wahl oder auf dem Wege der Ernennung durch den
Abt von Weingarten, lifit sich nicht feststellen. Eine Wahl scheint aber nicht wahrscheinlich,
da, abgesehen davon, dafl auch von Abt Gerwig selbst eine Wahl nicht erwihnt wird, ein so
bedeutender Vorgang in den Quellen sicher seine Spuren hinterlassen hitte. Auch die Frage,
ob dieses »Doppeldirektorium« hierarchisch gegliedert war, ob es etwa im Sinne des 18. Jahr-
hunderts einen Direktor und einen Kondirektor gab%®, lifit sich fiir die erste Zeit der
gemeinsamen Amtsfilhrung nicht beantworten. Allerdings ist es wahrscheinlich, dafl dem
Weingartener Abt als dem erfahreneren zumindest ein Ehrenvorrang eingeriumt wurde. So
erscheint er, wenn beide Abte genannt werden, regelmiflig an erster Stelle. Bald hatte
Johannes von Roggenburg die praktische Fithrung der Geschifte iibernommen, wihrend der
Weingartener Abt mehr die Rolle eines Beraters spielte®.

Eine Klirung des Verhiltnisses bringt die Korrespondenz zwischen Abt Gerwig und dem
Kreisobersten Herzog Christoph von Wiirttemberg aus dem April bzw. Juli 1565¢!. Eindeutig
stellt der Abt darin fest, da nicht mehr er selbst, sondern Johannes von Roggenburg die
Geschifte der Prilaten fithrt und diese auch nach aufien, besonders gegeniiber dem Kreis
vertritt®2, Deutlich wird auch hier wieder die zunehmende Bedeutung, die der Kreis fiir die
Titigkeit und die Funktion des ausschreibenden Prilaten und damit fiir die Ausbildung der
Kollegialverfassung gewann.

Ein wichtiger Bestandteil der spiteren Kollegialverfassung war das Amt des Syndikus.
Diese Rechtsberater tauchen bereits in einem sehr frithen Stadium der Kollegialentwicklung
auf®,

Die Syndici wurden oft auch fiir Reichstagsgesandtschaften oder den Besuch der Kammer-
gerichtsvisitationen verwendet, und meist ist eine scharfe Unterscheidung zwischen einer
einmaligen oder wiederholten Reichstagsgesandtschaft und dem stindigen Dienst als Syndikus
nicht moglich.

Sicher langer im Dienst der Prilaten standen®*:

Dr. Heinrich Winckelhofer bis 1523.

57 GUNTER, Briefe, Nr. 1424,

58 Ebd. 1556 Dez.2, Nr. 1432,

59 Vgl. HELD, Staatsrecht, 128-133.

60 GUNTER, Briefe, 1561 Juli23, Nr. 1488; 1561 Nov. 1, Nr. 1492; 1562 Jan. 17, Nr.1494; 1562 Mai 31,
Nr. 1503.

61 Ebd. 1565 Juli16, Nr.1538.

62 In diesem Sinne auch RemNuARDT, Diss. 161, Anm. 31. — Anders HELD, Staatsrecht, 117, der Abt
Johannes von Roggenburg nur als Kondirektor bezeichnet. Im wesentlichen habe Abt Gerwig die
Geschifte weitergefiihrt.

63 Vgl. HeLp, Staatsrecht 133-136 dessen Liste auf Seite 134 aber duflerst unvollstindig ist, sowie
REeINHARDT, Diss. 163.

64 GUNTER, Briefe, 1521 Mirz9, Nr.8; 1523 April8, Nr.30; 1527 April22, Nr.160; 1529 Febr.7,
Nr.200; 1532 Febr. 19, Nr. 294; 1544 Jan. 4, Nr. 682; 1544 Okt. 1, Nr. 697; 1546 Mirz 28; Nr. 761, 1551,
Nr. 1195; 1567 Juli9, Nr.1567; Abschied von 1567 Juni 11 (Bii 10).



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 277

Dr. Heinrich King (Tiibingen) 1523 bis mindestens 1532.

Dr. Jakob Kessenring von mindestens 1544 bis mindestens 1551.

Dr. Gall Hager seit 1567.

Allerdings taucht nur fiir den letzten die Bezeichnung »Advocat« auf. Und auch nur fiir
diesen erfihrt man von einer befristeten Anstellung (fiinf Jahre) und festem Gehalt®®. Die
anderen gelehrten Juristen, die in den Quellen erwihnt werden, scheinen nur ad hoc oder fiir
kurze Zeit angestellt worden zu sein®:

Dr. Hironymus Winckelhofer (Reichstagsgesandter) 1526.

Dr. Michael Maler (Gesandter nach Passau) 1552.

Dr. Christoph Hausen (Reichstagsgesandter) 1555.

Dr. Christoph Hausen (Reichstagsgesandter) 1556.

Dr. Sebastian Scheller (Gesandter ans Kammergericht) 1559.

Dr. Sebastian Reichart (Reichstagsgesandter) 1559.

Dr. Sebastian Reichart (Gesandter zur Reichsdeputation und an das Kammergericht) 1560.

Dr. Nikolaus Hammer (Gesandter ans Kammergericht) 1563.

Dr. Gall Hager (Reichstagsgesandter) 1566.

Der Zeitraum, in dem man moglicherweise keinen Syndikus hatte, reicht also etwa von
1552 bis 1567 und nicht bis 15727,

Die Entwicklung der inneren Verfassung und Organisation der Prilatenvereinigung blieb
deutlich hinter der AbschlieBung nach auflen zuriick. In dieser Beziehung ist also die
Kollegialbildung entsprechend den oben genannten Kriterien noch nicht endgiiltig vollzogen.
Das trifft besonders auf die Titigkeit Abt Gerwigs von Weingarten bzw. das Amt des
ausschreibenden Prilaten, aber auch auf die Stellung der Syndici zu. Bei diesem Organ deutet
sich allerdings 1567 eine gewisse Verfestigung und Formalisierung an.

Fiir die Amtsfithrung des Weingartener Abtes liflt sich noch keine der Regeln, die spiter
fiir den ausschreibenden Prilaten galten, feststellen. So gelangte er anscheinend ohne Wahl in
das Amt, wahrscheinlich aufgrund seiner Funktion als prilatischer Bundesrat, iibte sie aber
nicht ausschlieflich aus, wobei wiederum keine regelmiflige Alternation, etwa mit Kempten,
festzustellen ist.

Ein ganz wesentlicher Grund fiir dieses Fehlen einer formalen Organisation war sicher die
starke Personalisierung wihrend der langen Titigkeit Abt Gerwigs. Er hatte die Geschifte der
Prilaten so unbestritten gefiihrt, die Filhrung war so auf seine Person zugeschnitten, dafl eine
genauere Bestimmung der Rechte und Pflichten des ausschreibenden Prilaten, wie auch eine
stirkere Differenzierung der ganzen Organisation, nicht nétig und wohl auch nicht méglich
war. Das geschah erst nach seinem Tod. Diese Entwicklung wurde nicht unwesentlich
dadurch begiinstigt, daf8 die allgemeine politisch-konfessionelle Situation im Reich in der
zweiten Hilfte des 16.Jahrhunderts sich beruhigte. Dazu hat auch der jetzt einsetzende
hiufige Wechsel im Amt des Ausschreibers beigetragen .

Abt Gerwig und sein Mitarbeiter und Nachfolger, der Abt von Roggenburg, steckten aber
durch ihre Titigkeit im wesentlichen den Rahmen fiir die Kompetenzen der spiteren
ausschreibenden Prilaten ab: Neben der Einberufung von Prilatentagen, der Verwaltung der
gemeinsamen Kasse zur Finanzierung der Gesandtschaften, vor allem die Fiithrung von

65 REINHARDT, Diss. 163.

66 1526 Mai9, Nr.125; 1552, Nr.1299; 1555 Juli 10, Nr. 1380; 1556 Sept. 24, Nr:1424; 1559 Juni 15,
Nr. 1464; 1559 Juli3, Nr. 1464; 1562 Mai 31, Nr. 1503; 1563 Mirz 22, Nr. 1514; 1566 April 15, Nr. 1544;
1566 April 15, Nr. 1545; 1566 Mai 1, Nr. 1547; Rezesse von 1559 Okt. 13 und 1566 Juli 17 (beide Bii 10).
67 REINHARDT, Diss. 163. Auf dem Prilatentag vom 11.Juni 1567 wurde der Bitte Dr. Gall Hagers, ihn
auf eine Anzahl von Jahren in Dienst zu nehmen, stattgegeben.

68 Abt Gerwig hatte diese Position immerhin 45 Jahre inne.



278 ERNST BOHME

Verhandlungen mit anderen Reichsinstitutionen und Michten. Die Erweiterung von Kompe-
tenzen des Direktors und gleichzeitig des Aktionsfeldes der Prilatenvereinigung insgesamt
sowie die Anderung ihrer Funktion und Bedeutung im Machtgefiige Siidwestdeutschlands
hing eng mit der Person des Weingartener Abtes zusammen. Durch seine Riihrigkeit und
Vielzahl seiner politischen und freundschaftlichen Kontakte verstirkte er die Einbeziehung
der Prilaten in die allgemeinen politischen Entwicklungen und Probleme, wodurch wiederum
der Bedeutungs- und Funktionswandel beschleunigt wurde®.

Erméglicht wurde diese Erweiterung der politischen Stellung und Funktion der Prilaten-
gruppe aber erst durch die allgemeinen politischen Verhiltnisse. Dabei waren es im wesentli-
chen zwei gegensitzliche Krifte, die nach 1534 bestanden oder sich herausbildeten und die
beide fiir die Konsolidierung des Kollegiums von grofier Bedeutung waren”. Zum einen der
Kaiser/Konig und das Haus Osterreich, bzw., konfessionell betrachtet, die katholische Partei,
zum anderen der sich ausbildende und vom protestantischen Wiirttemberg dominierte schwi-
bische Reichskreis.

Bei der Betrachtung der Bezichungen der Prilaten zum Haus Habsburg ist es von
Bedeutung, dafl die Konflikte einer Reihe von Klostern mit der Territorialmacht Osterreich,
verglichen mit der vorangehenden und der folgenden Zeit, im behandelten Zeitraum nachlie-
fen”!. Ausschlaggebend fiir das Scheitern dieser Mediatisierungsbemiihungen war neben der
festen Verankerung der Kléster im Schwibischen Bund und spiter im Kreis auch die
konfessionelle Auseinandersetzung jener Jahre.

Zur Abwehr der reformatorischen Bewegung war ein Zusammengehen aller katholischen
Stinde notwendig, und die Kléster waren wegen ihrer Wirtschaftskraft nicht nur dazu,
sondern iiberhaupt zur Finanzierung der habsburgischen Politik von nicht geringer Bedeu-
tung. Fiir die Prilaten wurde einerseits die traditionelle Anlehnung der kleineren Stinde an
den Kaiser durch die konfessionelle Bindung verstirkt, andererseits blieb die Bedrohung
durch die eng benachbarte Landvogtei bestehen. Auf ihrer Seite spielte als Motiv fiir die
finanzielle Freigebigkeit wahrscheinlich die Uberlegung eine Rolle, sich dadurch in gewisser
Weise von den sterreichischen Anspriichen freizukaufen. Diese Vermutung wird durch die
Beobachtung gestiitzt, dafl zu dieser Zeit die Leitung der Reichspolitik, wie auch die der
Regierung in Innsbruck, in denselben Hinden, denen Kénig Ferdinands, lag. Eine giinstige
Beeinflussung des Reichsoberhauptes mufite notwendigerweise auch den Landesherrn errei-
chen. Da Weingarten die Fithrung im Kollegium innehatte, war aber die Bereitschaft zu
finanziellen Leistungen besonders grofl, denn fiir die Prilaten dieses Klosters war die Situation
aufgrund der geographischen Lage besonders prekir”2.

Aufgrund dieser besonderen Konstellation gab das Haus Habsburg nicht nur - zeitweilig —
seine Politik zur Mediatisierung von Reichsklostern auf, vielmehr konnten mit seiner Hilfe
auch dhnliche Versuche anderer Stinde, vor allem der Reichsstidte Ulm und Memmingen,

69 Beispielhaft dafiir die von Gerwig initiierte Mission des Hildesheimer Suffragans Balthasar
Fannemann von 1545 (GUNTER, Briefe, 1545 Sept. 20, Nr.734). — Zu Fannemann und seiner Mission:
STOHLKER, 127.

70 Die Aktivititen und Beziehungen der einzelnen Kloster, die, wie schon gesagt, weiterbestanden,
miissen hier unberiicksichtigt bleiben. Auch die Frage, ob und welche gemeinsamen und politischen
Bezichungen der Prilaten schon vor 1534 unabhingig vom Bund bestanden, bleibt auflerhalb der
Betrachtung.

71 Vgl. dazu H.-G.Horacker, Die schwibischen Reichslandvogteien; - QuarTaL, Landstinde; -
E. GONNER u. M. MiLLER, Die Landvogtei Schwaben.

72 Vgl. v.ReDEN-DOHNA. In dem hier behandelten Zeitraum waren das die Jahre von 1530-1567 und seit
1592. Bei Abt Gerwig laflt sich diese Ambivalenz in den Beziehungen zu Osterreich konkret fassen
(GUNTER, Briefe, Einleitung).



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 279

abgewehrt werden. Diese habsburgische Schutzpolitik sicherte die reichsrechtliche Stellung
der Kl6ster und erméglichte die Herausbildung des Kollegiums insgesamt.

Der wichtigste Agent der habsburgischen Politik in Schwaben war Abt Gerwig, dessen
Einfluf} das Haus Osterreich fiir eigene Zwecke ausnutzte. Wiederholt traten seit Beginn der
30er Jahre der Romische Kaiser, vor allem aber sein Bruder, Kénig Ferdinand, meist unter
Einschaltung des Weingartener Abtes mit der Bitte um Unterstiitzung an die Prilaten heran.
Dabei wurden von den Prilaten grofle Summen bewilligt, an denen sich ihr Gewicht fiir die
Politik von Kaiser und Kénig ablesen lifit.

Indirekt wurde dadurch die Zusammenarbeit der Prilaten gestirkt, was im Interesse der
Habsburger lag, da sie von einer Gruppe mehr erwarten konnten als von den einzelnen
KlGstern. Bezeichnend ist in dieser Hinsicht der oben zitierte Brief Abt Wolfgangs von
Kempten vom 14. April 1538, aus dem deutlich wird, wie sehr sich die Prilaten als eine
geschlossene Gruppe betrachteten.

Es wurde auch versucht, die Prilaten in die kaiserliche Einungspolitik in Oberschwaben
einzubeziehen, was durch die geographische Lage ihrer Stifte und deren territoriale Bedeutung
in diesem politisch so zersplitterten Raum nahe lag. Die Bemiihungen um eine organisatori-
sche Zusammenfassung der kleineren katholischen Stinde Schwabens fanden ihren Ausdruck
in den mehrmaligen Einladungen Kénig Ferdinands an die Prilaten zu Verhandlungen iiber
die Verlingerung des Schwibischen Bundes iiber 1534 hinaus nach Donauw®érth und ebenso
in deren Beitritt zu dem vom Kaiser angeregten Niirnberger Bund” von 1538, der als
Gegenstiick zum Schmalkaldischen Bund konzipiert war. Das Scheitern dieser Versuche
bedeutete weiterhin organisatorische Vereinzelung. Nach den erfolglosen Versuchen, eine
Einung mit Grafen, Rittern und Stidten zu schliefen”, wurde diese Gefahr der Isolierung
durch die Ausbildung der Kreisverfassung auf Dauer beseitigt.

Die Einungsverhandlungen mit den Grafen, Rittern und Stidten, die Mission des Hildes-
heimer Suffraganbischofs Balthasar Fannemann und Bemiihungen um den Aufbau einer
schwibischen Benediktineruniversitit in Ottobeuren bzw. Elchingen” gingen auf politisch-
konfessionelle Initiativen der Prilaten zuriick. Dadurch sollte der katholische Widerstand
gegen die Reformation gestirkt werden. Abt Gerwig spielte neben anderen einen wichtige
Rolle™.

Die konsolidierende Wirkung der habsburgischen Politik auf die Prilatenvereinigung war
hauptsichlich ein indirektes Ergebnis ihrer Versuche, sie in katholische Biinde und Einungen
einzubeziehen. Aber sie griffen auch direkt ein, sorgten fiir den Erhalt der Rechtsstellung
einiger Kloster und wirkten auf die Zusammensetzung der Vereinigung ein. Thre Bemiihungen

73 So bei den Ulmer Schirmkléstern Elchingen (Dirr, Elchingen 1-6), Ochsenhausen (E. GRUBER, Das
Kloster Ochsenhausen), Roggenburg (GoLL, 12-16) und Ursberg, aber auch die Kartause Buxheim
(STOéHLKER 124-138) und Petershausen (F. QUARTAL u.a., Germania Benediktina, Bd. 5, 489f.). Oster-
reich iibernahm nach der protestantischen Niederlage im Schmalkaldischen Krieg an Stelle der protestanti-
schen Reichsstidte Ulm und Memmingen die Schirmvogtei iiber diese Kloster und verhinderte ihre
Reformierung.

74 GUNTER, Briefe, 1534 Juni13, Nr.368; 1537 Jan.15, Nr.456; 1538 Mai7, Nr.510; 1545 Sept. 4,
Nr. 733; 1546 Juni 26, Nr. 829.

75 Ebd. 1534 Dez.29, Nr.399; 1538 Febr.9, Nr. 500.

76 Ebd. 1539 Mirz 6, Nr. 536.

77 Ebd. 1531 Juli 20, Nr.272; 1533 Jan. 19, Nr.307; 1535 April 30, Nr. 417.

78 GUNTER, Briefe, 1541 Dez.29, Nr.612; 1542 Mirz 13, Nr.620; 1545 Febr. 21, Nr. 715, auflerdem
ROTTENKOLBER, Geschichte des hochfiirstlichen Stifts Kempten, 91f. und ausfiihrlicher Dirr, Elchingen,
38-42. — Friedrich ZoepreL, Geschichte der ehemaligen Universitit Ottobeuren, in: Archiv fiir die
Geschichte des Hochstifts Augsburg 5, 1916/19, 517-562.

79 Germania Benedictina, Bd. 5, 624f.



280 ERNST BOHME

um die Unterstiitzung durch die oberschwibischen Reichsprilaten zeigen aulerdem, wie grof§
deren Bedeutung in ihren Augen geworden war. Darin spiegelt sich die neue politische
Funktion der Pralaten, die jetzt zu einem wichtigen Element des katholischen Widerstands
gegen die reformatorische Bewegung geworden war. Diese Politik konnte aber schnell bei
einer Anderung der politisch-konfessionellen Situation aufgegeben und das Haus Osterreich
wieder zu einer Bedrohung der politisch-rechtlichen Existenz der Kloster werden. Das hatte
die Vergangenheit gezeigt und sollte sich auch in Zukunft bestitigen. Den sichersten Schutz
gegen diese stindig latent vorhandene Bedrohung bot die feste Verankerung im schwibischen
Kreis. Die Herausbildung der Reichskreisorganisation seit etwa 1500, in Schwaben besonders
seit dem Ende des Schwibischen Bundes, war von entscheidender Bedeutung fiir die Entste-
hung des Prilatenkollegiums, und der Kreis bildete auch spiter hauptsichlich den Rahmen fiir
die politische Titigkeit der Prilaten®. Dabei ist festzustellen, daff das 5-Binke-Schema des
Kreises (geistliche Fiirsten, weltliche Fiirsten, Prilaten, Grafen, Stidte), das seit den 4Qer
Jahren nachweisbar ist®!, sich verstirkend und institutionalisierend auf die Zusammenarbeit
der Prilaten untereinander auswirkte. Indem die Prilaten so, anders als im Schwibischen
Bund, auf einer Bank vereinigt wurden, verstirkte sich die Tendenz der Zusammenarbeit und
wurde institutionalisiert. Indem die Prilatenvereinigung so Teil der Verfassungswirklichkeit
des Kreises wurde, erfuhr sie eine weitere Ausdehnung ihres Titigkeitsfeldes und ihrer
politischen Funktion. Die Prilaten erschienen schon friih und wiederholt nicht einzeln auf den
Kreistagen, sondern schickten einen oder mehrere gemeinsame Gesandte. Auflerdem war der
ausschreibende Prilat derjenige, an den sich der ausschreibende Kreisfiirst wandte, wenn er
die Prilaten erreichen wollte. Gegen die Tendenz der Kreisfiirsten, nur den Kollegialdirektor
zu den Kreistagen einzuladen, setzten sich die iibrigen Abte aber erfolgreich zur Wehr, um
ihre prinzipielle Kreisstandschaft nicht zu gefihrden. Hinzu kam die rechtsrechtliche Aufwer-
tung der Prilatengruppe, wenn sie sich dem Kreis organisatorisch anpafite. Diese organisatori-
sche Verzahnung von Kollegium und Kreis fithrte schliefilich zum Ausschluff aller nicht
kreisstindischen Kloster und wirkte somit bei der Abschliefung der Vereinigung nach auflen.

Neben diesen formalen Aspekten spielte auch die Intensivierung der Arbeit der Kreisor-
gane bei der Konsolidierung und Ausbildung des Kollegiums eine Rolle, weil dadurch die
Kommunikation innerhalb der Gruppe der Prilaten verstirkt wurde.

Die Kreisangelegenheiten begannen erst am Ende des hier betrachteten Zeitraums — es war
die Zeit der Ausarbeitung der Kreisverfassung von etwa 1559/60 bis 1567 — Niederschlag in
den Quellen zu finden. Vorher wird nur einige Male von dem Besuch von Kreistagen,
teilweise durch einen gemeinsamen Gesandten®, teilweise durch jeden Prilaten gesondert®
und einmal von einer geplanten gemeinsamen Beratung der geistlichen Stinde vor einem
Kreistag berichtet®. Von 1560 bis 1567 fanden dagegen neun Prilatentage oder Versammlun-
gen der geistlichen Kreisstinde statt, die Problemen im Zusammenhang mit dem Kreis,
insbesondere der Ausarbeitung seiner Verfassung, gewidmet sind®. Die Prilaten waren bereit,
konstruktiv im Rahmen des Kreises mit den anderen Stinden, auch den protestantischen,
zusammenzuarbeiten. Das wichtigste Motiv dafiir war der Wunsch nach einer wirkungsvollen

80 Zum schwibischen Kreis vgl. E. LANGWERTH v. StMMERN, Die Kreisverfassung Maximilians L., 118f.,
Laurs, Kreis, und REINHARDT, Restauration 178-181.

81 Laurs, 173-185.

82 Rezesse von 1532 Juli1 und 1559 Okt. 13 (Bii 10).

83 Rezef von 1543 Mai23 (ebd.).

84 GUNTER, Briefe, 1556 Aug.17, Nr.1419.

85 Fiir die zunechmende Bedeutung des Kreises spricht auch der bereits zitierte Brief der Abte von
Weingarten und Roggenburg an Kénig Ferdinand vom 22. Nov. 1559 (Nr. 1467), in dem die Kreisstand-
schaft als Voraussetzung der Zugehdrigkeit genannt wird.



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 281

Sicherung des Landfriedens und der Schutz vor Ubergriffen groflerer Territorialmichte,
insbesondere Habsburgs. Ein Ausscheiden aus dem Kreis hitte wesentlich grofiere Gefahren
heraufbeschworen, als sie ein Verbleiben mit sich bringen konnte, auch wenn dem Herzog von
Wiirttemberg als Kreisobersten weit mehr Kompetenzen zugestanden werden mufiten, als die
anderen Stinde beabsichtigt hatten. Insbesondere der Schutz vor den Ubergriffen Michtigerer
konnte von den kleineren Stinden allein nicht geleistet werden, sie waren dabei auf die
Zusammenarbeit im Kreis angewiesen, der auch in dieser Hinsicht das Erbe des Schwibischen
Bundes antrat.

Geprigt wurde die Mitarbeit der Prilaten im Kreis von zwei Grundbedingungen. Die erste
war die eifersiichtige Wahrung der stindischen Rechte und Freiheiten. Diese Haltung kam
besonders in der Diskussion um die Kreisverfassung und vor allem um das Oberstenamt zum
Ausdruck, behielt aber auch spiter immer ihre Bedeutung. Die andere war die schon frith
feststellbare Konfessionalisierung der Kreisarbeit. Die Haltung zu bestimmten Problemen
wurde auf Versammlungen der katholischen geistlichen Kreisstinde festgelegt. Durch diese
Einordnung in den Gegensatz der Konfessionen wurde eine Lésung wesentlich erschwert®.
Diese Konfessionalisierung stellte die Arbeit der gemischtkonfessionellen Kreise stindig vor
grundsitzliche und sich immer weiter verschirfende Probleme, ohne allerdings die Titigkeit
des schwibischen Kreises vollstindig paralysieren zu konnen.

2. Innerer Ausbau und Konsolidierung (1567-1629)

Fiir den Beginn des zweiten Zeitabschnitts der Kollegialentwicklung liftt sich keine feste
Grenze angeben, eine Reihe von Griinden sprechen allerdings dafiir, sie ins Jahr 1567 zu legen.
Damals starb der bisherige Fiihrer der Prilaten, Abt Gerwig von Weingarten, die Abschlie-
fung des Kollegiums nach auflen war vollzogen und seine Zusammensetzung festgelegt, so
dafl Erweiterungen nur durch eine formelle Aufnahme erfolgen konnten. Erst in den darauf-
folgenden Jahren aber setzte eine Differenzierung der Verfassung und damit die Vollendung
der Kollegialbildung ein. Auch in den Auflenbeziehungen des Kollegiums ergaben sich in
dieser Zeit Verschiebungen. Die Ausarbeitung der Verfassung des Kreises war abgeschlossen,
so dafl dieser eine geregelte Arbeit aufnehmen konnte und den Mittelpunkt der politischen
Titigkeit der Prilaten zu bilden vermochte. Dadurch wuchs seine Bedeutung als Schutzmacht
vor den Hegemoniebestrebungen des Hauses Habsburg, zu dem sich die Beziehungen jetzt
deutlich abkiihlten. Der Hintergrund fiir diese erneute Verschiebung war einerseits die
Beruhigung der politischen Lage und die damit verbundene Verrechtlichung und Formalisie-
rung des Zusammenspiels der Krifte im Reich, besonders der konfessionellen Auseinanderset-
zung®, andererseits die gleichzeitig wieder zunehmende Bedrohung der kleineren Stinde
Siidwestdeutschlands durch Osterreich. Die Beziehungen der Prilaten zum Kaiser aber
blieben die ganze Zeit iiber unverindert eng. Der Kaiser war der traditionelle Protektor der
mindermichtigen Reichsglieder. Die Prilaten waren daher immer bereit, seine Politik auch
finanziell zu unterstiitzen. Erst im letzten Drittel unseres Zeitraumes gewann Osterreich, im
Zeichen der Vorgeschichte des Dreifligjihrigen Krieges und erneut wachsender konfessionel-
ler Spannungen, fiir die Prilaten wieder an Bedeutung.

86 Vgl. die Rezesse von 1567 Febr. 5 und 1567 Mirz 5 (Bii 10).

87 Fiir die Zeit werden, im Abschied von 1567 Junii1 (Bii10), als Mitglieder genannt: Minderau,
Ursberg, Salem, Elchingen, Roggenburg, Rot, Schussenried, Weingarten, Irsee, Marchtal; Ochsenhausen
fehlte. Der Grund war wahrscheinlich, dal Abt Gerwig, offenbar aus Krankheitsgriinden, verhindert war,
und nur Weingarten einen Vertreter schickte. Nach der Wahl eines neuen, eigenen Abtes ist Ochsenhau-
sen stindig vertreten.

88 Vgl. dazu vor allem M. HeckeL, Autonomia und Pacis Compositio.



282 ERNST BOHME

Der pro-kaiserlichen Politik, die den kleineren Stinden Siidwestdeutschlands aufgrund
ihrer prekiren territorialen und politischen Position nahegelegt war®, entsprach bei den
Prilaten n@mlich ein nicht nur »negatives Reichsbewufitsein«*®. Wie schon in der ersten Hilfte
des 16. Jahrhunderts waren sie auch jetzt bereit, grofle finanzielle Opfer fiir Kaiser und Reich
zu bringen®'. Wihrend also in der Beziehung der Prilaten zum Kaiser, verglichen mit der
ersten Hilfte des Jahrhunderts, keine Verinderung eintrat, verschlechterte sich das Verhiltnis
zur oberschwibischen Territorialmacht Osterreich. Wieder ist zu vermuten, dafl ein Zusam-
menhang bestand zwischen der Freigebigkeit gegeniiber dem Kaiser und der Bedrohung durch
Osterreich. Die Prilaten konnten versucht haben, diese Bedrohung durch die Bereitschaft zu
grofien Geldleistungen abzuwehren. Diese Vermutung wird durch die Beobachtung gestiitzt,
dafl auch jetzt, d.h. von 1595 bis 1602, die Regierung in Innsbruck direkt dem Kaiser
untergeordnet war, und das Kollegium unter der Fithrung eines Weingartener Direktors den
Forderungen des Kaisers gegeniiber offen war, da Weingarten in besonderer Weise Ziel der
aggressiven Territorialpolitik Osterreichs war. Diese war nur voriibergehend unter dem
Eindruck der Ausbreitung der Reformation abgeschwicht worden®2. Jetzt aber, nach der
Beruhigung der allgemeinen Lage infolge des Religionsfriedens von 1555 und der Verlagerung
der konfessionellen Auseinandersetzungen in den rechtlich-gerichtlichen Bereich, schwand
fiir das Haus Osterreich die Bedeutung der kleinen katholischen Reichsstinde in Oberschwa-
gen als Bollwerk gegen die Reformation. Hauptwerkzeuge seiner aggressiven Territorialpoli-
tik waren die Landvogtei sowie das Landgericht in Schwaben, die Markgrafschaft Burgau und,
fiir die Prilaten weniger bedeutsam, das Hofgericht zu Rottweil .

Die Prilaten waren wieder in das alte, nur voriibergehend verdeckte politische Dilemma
%araten, das darin bestand, dafl, aus ihrer Sicht zumindest, das Kaisertum und das Haus

sterreich Michte mit entgegengesetzter politischer Funktion waren. Wihrend man sich an
ersteres anlehnte, mufite man sich gegen letzteres wehren, wobei man auf die Hilfe des Kaisers
hoffte. Einen Ausweg aus diesem Dilemma bot fiir die Prilaten wie fiir die geistlichen
Kreisstinde iiberhaupt allein der schwibische Kreis. Bei Konflikten mit Osterreich wurden
die Beschwerden regelmiflig an den Kreis weitergeleitet, da, wie es in einem Beschlufl vom
7.Mirz 1569 heifdt, die Prilaten »so merer theils under ihren [Osterreichs] schutz und schirm
gesessen od. doch dar Innen beguet seind sich weitleuffig ein zulassen. bedencklichen fallen
mechte«**. Hier ist offenkundig, wie schwach sich die Prilaten allein fithlten und welche
schiitzende Wirkung sie sich von der Zugehorigkeit zum Kreis versprachen. Die anderen
Kreisstinde wiederum waren im eigenen Interesse darum bemiiht, derartige Expansionsversu-
che Osterreichs abzuwehren, um im Falle von Angriffen auf ihre eigene Rechtsposition
ebenfalls Unterstiitzung zu erhalten und um zu verhindern, daff durch Verminderung der
Mitgliederzahl die Anteile der Ubrigbleibenden an den Kreislasten steigen. Es lag im eigenen
Interesse der Prilaten an der Wahrung ihrer reichsstindischen Stellung trotz aller konfessio-
nellen Gegensitze intensiv an der Arbeit des Kreises teilzunehmen, wodurch der Schwibische
Kreis zum wichtigsten Rahmen fiir die politische Titigkeit der Prilaten wurde.

Die Einbindung des Kollegiums in die Arbeit und Organisation dieses Reichsorgans ging
dabei so weit, dafl man es als Teil seiner Verfassungwirklichkeit bezeichnen kann. Dieses

89 Vgl. BaDER, Siidwesten, 57ff.

90 Ebd. 58.

91 So etwa in den Tiirkenkriegen zu Ende des 16. Jahrhunderts: 1592 bewilligten sie dem Kaiser acht,
1594 nochmals 30 Rémermonate Tiirkenhilfe (Rezesse vom 28. Sept. bzw. 8. Aug., Bii11).

92 Fiir Weingarten ist der Zeitpunkt der Wiederaufnahme auf das Ende der Regierungszeit Abt Gerwigs
anzusetzen (vgl. GONTER, Briefe, Nr. 1543 und 1562).

93 Vgl. LANGWERTH, Kreis, 213-221, 310-321.

94 Rezefl des Tages der geistlichen Kreisstinde in Meersburg (Bii 10).



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 283

Verhiltnis gleicht, oberflichlich betrachtet, dem, das zwischen der Prilatengruppe und dem
Schwibischen Bund bestanden hatte. Im Gegensatz zu dieser Landfriedenseinigung war der
Kreis ein Reichsverfassungsorgan. Es bestand kein Widerspruch zwischen dieser Integration
und der anderen reichsrechtlichen Funktion des Kollegiums, der Fiihrung der prilatischen
Kuriatstimme auf den Reichstagen. So waren die Mitglieder des Kollegiums identisch mit den
Kléstern, die auf den Kreistagen Sitz und Stimme auf der Prilatenbank hatten und die von der
Kreisverfassung geforderte Organisation dieser Bank wurde von dem Kollegium geleistet:
durch die Wahl des Kollegialdirektors war zugleich auch der Zugeordnete Stand bestimmt*,
und dessen nachgesetzte Kriegsrite wurden vom Kollegium gemeinsam eingestellt*. Weiter-
hin einschrinkend fiir die Kooperationsbereitschaft der Prilaten wirkte das alte stindige
Mifltrauen der kleineren Stinde gegen wirkliche oder vermeintliche Versuche der Kreisfiir-
sten, ihre Rechte und Freiheiten zu beeintrichtigen. Das galt besonders gegeniiber dem
michtigsten weltlichen Fiirsten, der zudem auch noch Kreisoberst war, gegeniiber dem
Herzog von Wiirttemberg. Der deutlichste Beweis fiir diese Haltung ist der Versuch der
geistlichen Kreisstinde, in Zusammenarbeit mit den Grafen und Herren ein katholisches
Mitglied der griflichen Bank als Nachfolger Herzog Christophs zum Kreisobersten wihlen zu
lassen®”. Dieses Mifltrauen war auch der Grund fiir die kontinuierliche und immer wieder
aufgefrischte Zusammenarbeit mit den Grafen® und fiir das fortwihrende Bemiihen, die
Versuche zur Ausdehnung der Kompetenzen des Kreisobersten zu blockieren®.

Die zweite dieser grundsitzlichen Positionen war die konfessionelle Bindung. Von Anfang
an, im Laufe der Gegenreformation sich aber verstirkend, wurde die Haltung aller beteiligten
Stinde zu den Problemen des Kreises nicht nur von sachlichen, sondern auch von religios-
konfessionellen Erwigungen bestimmt. Dies traf im besonderen Mafl fiir die geistlichen
Stinde zu. Im konkreten Fall der Prilaten driickte sich diese Politik in einer verstirkten
Zusammenarbeit mit den geistlichen Kreisfiirsten sowie in dem Bemiihen aus, bei anstehenden
Wahlen fiir Kreisimter oder Assessorenstellen am Kammergericht katholische Kandidaten
durchzubringen !®. Aber auch die auf dem Prilaten- und Grafentag am 29. November 1571
beschlossene Ablehnung Ulms als Legstadt fiir den Kreisvorrat wurde, aufler mit geogra-
phischen auch mit konfessionellen Argumenten begriindet. Auch auf Reichsebene lehnten sich
die Prilaten wieder stirker an die katholische Partei an - in den 1580er Jahren Unterstiitzung
der katholischen Seite im Kélner Krieg!%!, spiter Beitritt zur katholischen Liga'®? — und diese

95 Zu den »Zugeordneten Stinden« als Organ der Kreisverfassung Laurs, Kreis, 349-420. Dafl das
Verhiltnis zwischen beiden Amtern nicht, wie wahrscheinlich im Schwibischen Bund, umgekehrt war,
belegt die Wahl vom 12. Dez. 1575. Vorher hatte Weissenau beide Funktionen inne (vgl. Rezef von 1572
Aug.7), nachher Petershausen (Rezefl von 1578 Mirz 11, Bii 10 bzw. 11). Auch die Anzeigung des neuen
Direktors an die Kreiskanzlei spricht dafiir.

96 Die Zugeordneten Stinde als Unterstiitzungsorgan des Kreisobersten brauchten ihr Amt nicht selbst
zu versehen, sondern konnten meist adlige Vertreter (sog. nachgeordnete Rite) benennen. Fiir die Prilaten
werden genannt: Bis 1572 Aug.7: v.Tierenburg; 1572 Aug.7-1583 April11: Lupfried von Ulm zu
Wangen; 1583 April 11-1593 Mai5: Adam v. Stein; 1597 Okt. 23-1598 Juli 11: Georg v. Kaltental; 1602
April 15: Wernher v. Raitnow; seit 1602 April 15: Lukas v. Wolfurt.

97 Rezesse von 1569 Mirz 7 und 1571 Aug.9 (Bii 10). Hier und im folgenden auch Laurs, 349-420.
98 Rezesse von 1572 Aug. 7 (Bii 10), 1580 April 8 (Bii 11), 1585 Sept. 23 (ebd.).

99 Rezefl von 1585 Sept. 23 (ebd.).

100 Bei der Oberstenwahl 1569/71 und spiter 1580 April 10, 1585 April 8 (Bii11).

101 Rezesse von 1584 Juli5, 1584 Okt. 2, 1585 April 8, 1585 Dez. 3 (Bii11).

102 Rezesse von 1618 Sept. 12, 1620 Febr. 4, 1629 Juni 8 (Bii 12). Zur katholischen Liga vgl. F. NEugr-
Lanprriep, Die katholische Liga.



284 ERNST BOHME

konfessionellen Gegensitze fiihrten, seit dem Beginn des 17.Jahrhunderts, zu einer volli-
gen Lihmung des Kreises!%,

Verglichen mit den eben genannten Problemen nahm die Beschickung von Reichsta-
gen, Reichsdeputationen und Kammergerichtsvisitationen einen weit geringeren Raum in
den Beratungen ein, was der unbedeutenden Rolle entsprach, die die Prilaten auf
Reichsebene spielten. Dennoch blieben diese Rechte und Pflichten sorgfiltig gehiitete Pri-
vilegien, denen man eifrig nachkam.

Die Reichstagsgesandtschaften wurden auf Prilatentagen vorbereitet. Auf diesen
bestimmte man ihre Zusammensetzung, die aus einem oder mehreren Prilaten, unter
denen sich zumeist der Direktor befand, und dem Syndikus bestanden!®*. Wenn man
einmal davon absah, den ausschreibenden Prilaten zum Reichstag zu schicken, wurde der
Abt von St.Emmeram in Regensburg mit der Vertretung beauftragt. Normalerweise
wurde die Bezahlung der Gesandtschaften durch Umlagen gewihrleistet, die vom aus-
schreibenden Prilaten eingezogen wurden. Die Gesandten erhielten Gewaltbriefe und
Instruktionen fiir ihr Verhalten auf den Reichstagen, das in der Regel von einer engen
Anlehnung an den Kaiser und die katholischen Stinde, insbesondere Osterreich, bestimmt
war.

In diesem Zeitraum wurden die inneren Organe des Kollegiums ausgestaltet. Die
Ergebnisse dieser Entwicklung prigten die Arbeitsweise des Kollegiums auch in spiteren
Jahren entscheidend.

Die Darstellung, die Held'® von dem Amt und den Aufgaben des ausschreibenden
Prilaten oder Direktors gibt, krankt an einer zu starken Systematisierung. Der Autor versucht
die fehlende schriftlich fixierte und verbindliche Verfassung des Kollegiums dadurch zu
ersetzen, dafl er einzelne Bestimmungen und Verfahrensweisen aus Abschieden verschiedener
Zeiten zusammenstellt. Dabei muf sich notwendigerweise in vielen Punkten ein schiefes Bild
ergeben. Der entsprechende Abschnitt bei Reinhardt!® ist kiirzer und auflerordentlich
konzentriert. Bei ihm bleibt das Schwankende, das das Bild der Kollegialverfassung trotz aller
Konsolidierung und Formalisierung prigt, weitgehend unberiicksichtigt. Dieser Aspekt soll
stirker in die Darstellung einbezogen werden. Die Erstellung einer chronologischen Reihen-
folge des Ausschreibeamtes ist problematisch. Die Listen, die bekannt sind, sind beide
unvollstindig!%7.

Seit spitestens 1565 leitete der Abt Johannes von Roggenburg die Geschifte der Prilaten,
wobei Abt Gerwig von Weingarten ihm offenbar ratend und helfend zur Seite stand. Im Jahr
1566 aber resignierte Johannes von Roggenburg von Abtswiirde und Ausschreibeamt.

In den Rezessen vom 17. Mirz 1567 und vom 11.Juni 1567 werden iiber die Person des
ausschreibenden Prilaten keine direkten Angaben gemacht!®, Dennoch wird deutlich, daf§
zwischen der Resignation von Abt Johannes und dem 17. Mirz 1567 ein Wechsel im Amt des
ausschreibenden Prilaten von Roggenburg nach Weissenau stattfand. Dafiir sprechen die
regelmiflige personliche Teilnahme des Weissenauer Abtes, der auch stets an erster Stelle
genannt wird, im Abschied vom Juni sogar vor Salem, und die Ubernahme von Reichstags-
und Kreistagsgesandtschaften durch Abt Michael, Aufgaben, die auch spiter in der Regel von

103 Vgl. REINHARDT, Diss. 179, LANGWERTH, 347ff.

104 Zu den Kammergerichtsvisitationen, -revisionen und den Deputationstagen ging meist der Syndikus.
105 Staatsrecht 114-120. — K.Maer, Die Diskussion um Kirche und Reform im schwibischen
Reichsprilatenkollegium, 13-19, wiederum stiitzt sich vor allem auf Held.

106 REINHARDT, Diss., 161-165, Anm. 31.

107 HeLp, 117f. erwihnt nicht die Amtszeit Johannes von Roggenburgs. - REINHARDT, Diss., 162 nicht
die des Matthius von Salem. Es ist eine Liicke zwischen Nov. 1587 und Juli 1590 festzustellen.

108 Beide Bii10.



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 285

den ausschreibenden Prilaten wahrgenommen wurden. 1571 schreibt Michael von der Weisse-
nau einen Prilatentag aus (3. Sept.)!%.

Der Modus des Amtswechsels ist unklar. Allein das aber spricht schon gegen einen
formellen Akt, etwa eine Wahl. Weitere Anzeichen fiir den formlosen Ubergang der Funktio-
nen finden sich in dem Ausschreiben von 1571. Abt Michael bezeichnet darin Abt Gerwig als
seinen Vorginger bei der Verwaltung der gemeinsamen Kasse, obwohl spitestens seit Mitte
der 60er Jahre und sicher noch 1566 Abt Johannes von Roggenburg diese Aufgabe versah.
Diese Formulierung ist nur erklirlich, wenn keine formelle Nachfolgeregelung stattfand, die
das Verhiltnis von Vorginger und Nachfolger eindeutig festgestellt hatte. Wahrscheinlich hat
auch in diesem Falle der alte Weingartener Abt nach dem Riicktritt von Abt Johannes die
Ernennung des Nachfolgers vorgenommen. In diesem Fall wire Abt Michaels Amtszeit ein
letzter Ausdruck der starken Personalisierung der Verfassung zu Lebzeiten Abt Gerwigs von
Weingarten.

Eine formelle Nachfolgeregelung fiir das Amt des Direktors ist erstmals 1575 mit der Wahl
des Abtes Johannes III. Hablizel von Weingarten belegt. Nach dem Tod Abt Michaels gab auf
dem Prilatentag vom 6. Juli 1575 der neue Abt der Weissenau die Akten des Kollegialdirek-
tors, vor allem das Prilatenbiichlein, an die Versammlung zuriick 1'°. Diese erwihlte daraufhin
»offentlich« Abt Johannes von Weingarten »zu Einem ausschreibenden Prilaten«, wie es im
Abschied heifit.

Johannes Hablizel stand dem Kollegium nur ein knappes halbes Jahr vor. Auf dem nach
seinem Tod """ fiir den 12. Dezember 1575 von dem neuen Weingartener Abt Johann Raitner
einberufenen Prilatentag wurde in das freigewordene Amt der Vorsteher des am gleichen Tag
aufgenommenen Benediktinerklosters Petershausen mit Stimmenmehrheit gewihlt. Bei die-
sem Vorgehen sind mehrere Punkte auffillig. Erstens schien es selbstverstindlich zu sein, daf}
wihrend der Vakanz des Ausschreibeamtes durch Todesfall der Nachfolger des Verstorbenen
in der Abtswiirde interimistisch die Geschifte fiihrte!!2. Es gab auch keinen Grund, einem
eben neu aufgenommenen Mitglied nicht die Fithrung der Prilatengeschifte zu iibertragen.
Die Wahl nach dem Majorititsprinzip schlieflich schien fiir die Ermittlung eines Nachfolgers
zur Regel geworden zu sein und von der Teilnahme daran waren auch die Gesandten, sofern
sie von ihren Auftraggebern dazu ermichtigt waren, nicht grundsitzlich ausgeschlossen!®.

Spiter hat Abt Christoph von Petershausen noch »der gebiihr nach« einen Treueeid
(»iuramentum fidelitaty«) dem Abt von Salmannsweiler (= Salem) als dem ersten der Prilaten
geleistet114,

1579 war die Amtsfiihrung des Petershausener Abtes auf einem Tiefpunkt angekommen.
Anscheinend aus Krankheitsgriinden war er nicht mehr in der Lage, selbst an Ausschufita-

109 Ebd.

110 Anwesend waren: Salem, Weingarten, Ochsenhausen, Elchingen, Irsee, Roggenburg, Rot, Ursberg,
Minderau, Schussenried, Marchtal, alle personlich. In diesem Fall lalt sich die wiirdemifige Abstufung
und die Gliederung nach Orden gut erkennen, da keine Gesandten anwesend waren und noch kein
fDilrektcciu' gewihlt war. Das sog. Prilatenbiichlein enthielt die Kollegialmatrikel. Genaueres dazu im
olgenden.

111 Nach RemnuARrDT, Diss., 162 starb er 1575 Nov. 14. Der Rezeff vom 17. Dez. (Bii 11).

112 Ahnlich ja auch schon auf dem letzten Prilatentag vom Juli.

113 Das ergibt sich aus dem Bericht der Salemer Gesandten an ihren Abt von diesem Tag, wo es heifit:
»doch Euer gnaden [des Abtes] Stimm hierinn [bei der Wahl] auf mein gethanen fiirhalt, ds ich auf solch
umfrag zu votieren keinen befelch hitte vorbehalten.« Noch 1582 galt diese Regel. Erst in der 2. Hilfte des
17. Jahrhunderts wurden Gesandte von der Wahl ausgeschlossen (vgl. HELD 1242f.). Interessant ist, dafl
auf diesem Tag sowohl Michael von der Weissenau als auch Johannes von Roggenburg als ehemalige
Ausschreiber genannt werden.

114 Vgl. Rezeffl vom 9.Jan. 1576 (Bii. 11). Nach HeLp, 129 galt diese Regel noch im 18. Jahrhundert.



286 ERNST BOHME

gen'" teilzunehmen. AnliBlich eines solches Tages am 17. Dezember 1579 teilten die Mitglie-
der des Ausschusses ihrem Ausschreiber mit, dafl der Herzog von Wiirttemberg als ausschrei-
bender Kreisfiirst den Abt von Petershausen nicht mehr in seiner Funktion anerkennen wolle.
Um eine Schidigung des Ansehens der Prilaten in Reich und Kreis »durch saumseligkeiten«
zu vermeiden, solle Abt Christoph méglichst schnell einen allgemeinen Prilatentag ausschrei-
ben, auf dem diese Angelegenheiten geregelt werden konnten. Auf dem daraufhin am
10. Februar 1580 stattfindenden Tag!'¢ war der Abt von Petershausen nicht anwesend, hatte
aber das Prilatenbuch an die Versammlung geschickt und damit formell seinen Riicktritt vom
Amt des Direktors kundgetan V. Die Versammlung nahm den Riicktritt an und iibertrug dem
Abt von Ochsenhausen die vorliufige Fiihrung der Geschifte. Sein Name wurde auch der
wiirttembergischen Kanzlei als der des zustindigen Adressaten fiir Schreiben an das Kolle-
gium mitgeteilt, und er wurde beauftragt, nach Ostern einen Prilatentag einzuberufen. Zu
diesem sollten alle Prilaten personlich kommen, um einen neuen Ausschreiber zu wihlen.

Zweierlei ist an diesen Vorgingen bemerkenswert. Hier liegt die erste Resignation eines
Direktors von seinem Amt vor, iiber die wir genauer unterrichtet sind. Zwar sollte auch in
Zukunft die Amtsfiihrung bis zum Tode die Regel bleiben, es kamen aber doch immer wieder
vorzeitige Riicktritte vor und das Eingreifen des Kreises in der Person des weltlichen
kreisausschreibenden Fiirsten in die inneren Belange des Kollegiums ist von Bedeutung.
Deutlich erkennt man hier das starke Interesse des Kreises an einer funktionierenden
Kollegialorganisation, die dadurch auch die Arbeit des Kreises erleichterte.

Das Prilatenkollegium war in der Praxis zu einem Teil der Reichsverfassung geworden !5,
und war daher fiir deren reibungslosen Ablauf mitverantwortlich. Durch die Reichsverfassung
wurde es in seiner Existenz gesichert.

Auf der Versammlung vom 18. April 1580 wurde Abt Matthius von Salem einstimmig zum
neuen ausschreibenden Prilaten gewihlt'”®. Als Antwort auf die Intervention des Herzogs
von Wiirttemberg wurde der neue Direktor der Kreis- und der Reichskanzlei angezeigt.
Dieses Vorgehen war zwar nicht neu'?, bekriftigt aber die zunehmend festere Einbindung
des Prilatenkollegiums in das Verfassungsleben des Reiches.

Von nun an blieb, wahrscheinlich fiir gut elf Jahre, das Ausschreibeamt bei Salmannswei-
ler. Salem verhielt sich bis ins 18. Jahrhundert hinein im Rahmen des Kollegiums meist passiv
und war politisch isoliert'?!, Wihrend dieser Zeit fiihrten drei Salemer Abte in ununterbro-
chener Reihenfolge das Ausschreibeamt. Ob dafiir innere Griinde, etwa das Desinteresse oder
die Schwiche des hauptsichlichen Salemer Gegenspielers im Kollegium, Weingarten, oder
duflere, etwa ein verstarkter Druck des Hauses Habsburg, dessen Parteiginger Salem war,
oder aber eine Verbindung aus mehreren Griinden verantwortlich war, lieB sich nicht
feststellen.

115 Dazu Genaueres im folgenden. Der Rezefl des Tages vom 17. Dez. (Bii 11).

116 RezeR (ebd.).

117 So auch Michael von der Weissenau auf dem Tag von 1574 Mirz 4. Auf Beschlufl der Versammlung
sollten die restlichen Akten von Abt Christoph dem Syndikus iibergeben werden. Auch seinen Pflichten
als Abt war dieser anscheindend nicht gewachsen, so daf er im gleichen Jahr durch einen visitierenden
pipstlichen Nuntius auch von diesem Amt abgesetzt wurde (vgl. Benedictina, 490).

118 Nicht jedoch in der Theorie. Die Prilaten wurden nimlich einzeln zu Kreis- und Reichstagen
eingeladen und auch die Kuriatstimme im Fiirstenrat stand nicht dem Kollegium insgesamt, sondern allen
Reichsprilaten einzeln zu.

119 Alle Prilaten waren personlich erschienen, Rezef (Bii 11).

120 Vgl. GUNTER, Briefe, 1565 Juli 16, Nr. 1538 und Rezefl von 1677 Juni4 (ebd.). Diese Benachrichti-
gungen erfolgten aber erst einige Zeit nach der Wahl und nur auf Aufforderung.

121 Der Grund war im 17. und 18.Jahrhundert die prodsterreichische Haltung des Klosters (vgl.
v. ReDEN-DoHNA, Reichsprilaten und Kaiser, 159).



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 287

Aber auch bei der Feststellung der chronologischen Abfolge der einzelnen Salemer
Direktoren tauchen Schwierigkeiten auf. In den vorliegenden Abschieden wird einzig die
Wahl von Abt Matthius mitgeteilt. Seine Nachfolger Abt Vitus und Abt Christian erscheinen
ohne Angaben iiber Zeitpunkt und Art ihrer Ernennung plétzlich in dieser Funktion 22, Uber
den Zeitpunkt des Wechsels von Matthius zu Vitus gibt Held Aufklirung!?. Er zitiert den
Abschied eines Prilatentages vom 6. August 1583, wonach Abt Vitus einstimmig zum
Ausschreiber gewihlt wurde. Dem widersprechen auch die vorliegenden Abschiede!?* nicht,
in denen Abt Matthius zuletzt am 11. April 1583 als Direktor genannt wird und Abt Vitus
zum ersten Mal am 5. April 1584 in dieser Funktion erscheint.

Schwieriger ist die zeitliche Fixierung des Endes der Amtszeit von Abt Vitus, bzw. des
Amtsantritts seines Nachfolgers. Im Abschied vom 11. August 1587 wird Abt Vitus zum
letzten Mal als ausschreibender Prilat genannt. Nach seinem Tod (14. Nov. 1587) folgte ihm
Abt Johannes V1., der aber selbst schon am 24. Mai 1588 starb'?. Die beiden Abschiede vom
25.Januar und 10. Juli 1589 lassen nicht erkennen, wer das Ausschreibeamt fiihrte, und erst in
dem Abschied der Prilatenversammlung vom 12.Juli 15902 wird Abt Christian von Salem,
der im Friihjahr 1588 auf Johannes gefolgt war, namentlich als Direktor genannt. Es klafft also
eine Liicke zwischen dem 14.November 1587 und dem 12.Juli 1590, wihrend der ein
zweimaliger Amtswechsel in Salem stattfand. Eine mégliche Erklirung wire, dafl der schnelle
Tod von Abt Johannes die Ausschreibung eines Wahltages durch diesen Prilaten, der
vermutlich die Kollegialgeschifte seines Vorgingers weiterfiihrte, verhinderte. Erst Abt
Christian wire dann, nach dem Mirz 1588, dazu gekommen und bei dieser Gelegenheit selbst
gewihlt worden. Durch diese Vakanz wiirde die auffillige Monopolisierung des Direktorates
durch die Salemer Abte eher noch unterstrichen.

Schon ein Jahr spiter allerdings auf dem Prilatentag vom 17. Juli 1591'% trat Abt Christian
wegen Alter und Krankheit von seinem Amt zuriick, und damit endete auch die Serie Salemer
Direktoren. Die Nachfolge wurde Abt Georg von Weingarten iibertragen, allerdings unter
dem Vorbehalt, daff die abwesenden Prilaten diesem Entschluff auf der nichsten Versamm-
lung noch zustimmen miifiten. Dies scheint geschehen zu sein, jedenfalls iibte Abt Georg das
Ausschreibeamt bis ins Jahr 1618 aus.

Am 12.September dieses Jahres!?® resignierte er und trat nach 27 Jahren zuriick. Der mit
Alter und »leib-blodigkeit« begriindete Riicktritt wurde angenommen und das Direktorat Abt
Johann Christoph von der Weissenau aufgetragen, der es unter der Bedingung annahm, dafl
man ihm von Weingarten aus »guete Assistenz laysten wolle«. Abt Johann Christoph iibte das
Amt wihrend des ganzen Dreifligjihrigen Krieges aus, mit 36 Jahren eine der lingsten
Amtszeiten in der Geschichte des Kollegiums!?.

Als Ergebnis der hier skizzierten Entwicklung liflt sich folgendes festhalten. Zur Regelung
der Nachfolge im Ausschreibeamt war seit spitestens 1575 die Wahl durch die Mehrzahl der

122 Abt Vitus 1584 April 5, Abt. Christoph 1590 Juli 12 (beide Rezesse Bii11).

123 Staatsrecht, 125.

124 Beide Bii1l.

125 A.Kriecer, Topographisches Worterbuch, s.v. Salem und Das Totenbuch von Salem 14, 377.
126 Alle Rezesse Bii1l.

127 Ebd.

128 Bii12.

129 Uber das Ende seiner Amtszeit geben die Abschiede vom 1.Sept. und 22./23. Nov. 1654 (Bii 12)
Aufschlufl. Im September trat er zuriick und starb kurz darauf, so dal der Tag fiir eine Neuwahl von
seinem Adjunkten, Friedrich von Roggenburg, ausgeschrieben werden mufite. Im November wurde,
nachdem nach einer lingeren Diskussion der Wahlmodus exakt festgelegt worden war, Abt Wunibald von
Ochsenhausen zum Direktor bestimmt.



288 ERNST BOHME

anwesenden Prilaten erforderlich. Nur wenn sehr wenig Abte anwesend waren, wurde die
Zustimmung auch der Abwesenden eingeholt. Weder die Amtszeit war beschrinkt, noch
wurde das Amt, wie die Resignationen zeigen, zwingend auf Lebenszeit verlichen. Zudem war
es nicht einem kleinen, exklusiven Kreis von Klostern vorbehalten, sondern auch den in der
Rangfolge unbedeutenderen, wie etwa Weissenau zuginglich. Man hatte keine Bedenken, am
Tage seiner Neuaufnahme einen Abt in dieses Amt zu wihlen. Das spricht fiir das Vertrauen
gegeniiber dem Neuling, zeigt aber auch, wie wenig beliebt das Amt wegen seiner Arbeitslei-
stung gewesen sein muf}.

Alle diese Regeln waren schlielich nicht schriftlich fixiert, sondern erlangten als Gewohn-
heitsrecht ihre Giiltigkeit, so dafl es problematisch ist, sie im Sinne Helds als Verfassung des
Kollegiums zu bezeichnen. :

Auch die Aufgaben des ausschreibenden Prilaten waren nicht explizit durch Regeln
definiert, sondern lediglich durch langjihrige Ubung und Tradition festgelegt . Die wichtig-
ste dieser Funktionen war, wie schon die Amtsbezeichnung verrit, die Ausschreibung von
Prilatentagen, seit 1576'*! auch von Ausschufitagen. Anlaf fiir eine Ausschreibung waren die
Vorbereitung von Gesandtschaften zu Reichs- und Kreistagen, Kammergerichtsrevisionen
und -visitationen'*? oder aber innerprilatische Angelegenheiten!®. Oft lagen Fragen aus
beiden Bereichen zugrunde. Die im Vergleich zu friiher wesentlich hiufigere Beschiftigung
mit Fragen der inneren Organisation kann als ein Indiz fiir die groflere Differenziertheit und
Eigenstindigkeit des Kollegiums gelten.

Ein zweiter wichtiger Aufgabenbereich des Direktors war die Verwaltung der gemeinsa-
men Kasse, des »Vorrats« der Prilaten. Er hatte einerseits daraus die laufenden Ausgaben,
etwa fiir Gesandtschaften, Botenlohn, etc. zu entrichten, und andererseits mufite er fiir die
standige Zahlungsbereitschaft der Kasse durch das Ausschreiben von Umlagen sorgen und
iiber seine Kassenfiihrung Rechnung legen. In der Regel wurden die Umlagen auf den
Prilatentagen gemeinsam beschlossen, 1591 gestand man aber Abt Georg von Weingarten
anlifllich seiner Wahl die Befugnis zu, diese selbstindig auszuschreiben!*. Thre Hohe
schwankte zwischen 2 % (4. Mirz 1574) und 8 % (23. Okt. 1597) jener Veranschlagungen, die
im Schwibischen Bund fiir die Kléster gegolten hatten!*> und im sogenannten Prilatenbuch
verzeichnet waren.

Dieses Prilatenbuch wurde ebenfalls vom ausschreibenden Prilaten gefiihrt. Es spielte eine
wichtige, fast konstitutive Rolle beim Amtsantritt eines neuen Ausschreibers'%. So war die
erste Amtshandlung nach der Wahl die Ubernahme des Prilatenbuches samt der anderen
Akten'””. Abt Christoph von Petershausen zeigte seine Resignation dadurch an, dafl er das
Buch der Versammlung zuriickschickte 138,

Der ausschreibende Prilat verwaltete das Archiv!®® und die gemeinsame Kanzlei des

130 HeLp, Staatsrecht, 128-133 und REiNHARDT, Diss. 161-165.

131 Vgl. Rezef von 1576 Okt. 15.

132 Vgl. Rezesse von 1571 Nov.29, 1572 Aug.7, 1576 Jan. 9, 1583 April11 u.v.a.

133 Vgl. z.B. die Rezesse von 1571 Sept. 3, 1574 Mirz 4, 1575 Julié.

134 Vgl. Rezef von 1591 Juli 17.

135 In den Abschieden heifit es immer: »nach altbiindischem Anschlage.

136 RemvHARDT, Diss., 1611., bezeichnet das Buch als einzige Form einer schriftlich fixierten Verfassung.
137 Vgl. z.B. Rezesse von 1575 Juli6 und 1580 April 18.

138 Rezefl von 1580 Febr. 10. Ahnlich auch 1574 Mirz 4 bei der versuchten Resignation Abt Michaels.
139 Am 5. April 1584 wurde beschlossen, Salem einen besonderen Raum fiir das Archiv einzurichten.
Seit den unbelegten Angaben Mosers, den Held im Vorwort zitiert, nimmt die Literatur allgemein den
Verlust des Archives an (vgl. Maier, 134, Anm.1). REINHARDT nimmt an, dafl sich das Archiv
normalerweise beim Direktor befand (Diss., 164).



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 289

Kollegiums, die mit der Klosterkanzlei des jeweiligen Direktors zusammenfallen konnte'#. Er
leitete die Zusammenarbeit der Prilaten untereinander und mit den anderen Stinden des
schwibischen Kreises, besonders den Grafen und Herren'!, war zustindig fiir die Korre-
spondenz mit der Kanzlei des Kreises und gleichzeitig, als zugeordneter Stand, Vertreter der
Prilaten im Kreisrat'*2, Er fiihrte gelegentlich Verhandlungen mit auswirtigen Michten'#,
stellte ofters die Bestallungsurkunden fiir die Angestellten des Kollegiums aus, nahm deren
Berichte entgegen'* und ging in der Regel als Gesandter der Prilaten auf die Reichstage'*.
Die Bedeutung, die das Ausschreibeamt vor allem zwischen den Prilatentagen hatte, lalt sich
daran ermessen, daf8 Abt Christoph noch kurz vor seiner wegen Unfihigkeit erzwungenen
Abdankung aufgefordert wurde, die Haltung der Prilaten auf dem nichsten Kreistag festzule-
gen. Prinzipiell blieb der Ausschreiber immer nur Primus inter pares und war in seinen
Entscheidungen an die Zustimmung der anderen Prilaten gebunden.

Die Zusammensetzung des Kollegiums hatte sich seit 1566 stabilisiert. Von diesem Jahr an
bis zum Dezember 1575 waren folgende Kléster Mitglieder: Salem (SOCist), Weingarten
(OSB), Ochsenhausen (OSB), Elchingen (OSB), Irsee (OSB), Roggenburg (OPraem), Rot
(OPraem), Ursberg (OPraem), Minderau (OPraem), Schussenried (OPraem), Marchtal
(OPraem). Diese Reihenfolge entsprach auch der rangmifligen Abstufung der Kloster, und so
war % auch ihre Sitzordnung auf den Reichstagen. Indirekt, vertreten durch Salem, waren
auch die Zisterzienserinnen-Kloster Heggbach, Guttenzell und Baindt dem Kollegium ver-
bunden.

Eine Erweiterung erfolgte 1575, als die Benediktiner-Abtei Petershausen und das Augusti-
nerchorherrenstift Wettenhausen aufgenommen wurden. Beide hatten schon 1574 Verhand-
lungen um die Aufnahme gefiihrt'¥”. Diese wurde auf der Zusammenkunft vom 12. Dezember
1575 einstimmig vollzogen, nachdem die beiden Prilaten sich bereit erklirt hatten, ihre
Gotteshiuser mit je 600 fl veranschlagen zu lassen. Bei beiden Klostern war wahrscheinlich der
Wunsch nach einer stirkeren Absicherung der rechtlichen Stellung und der Unabhingigkeit,
die gemeinsam wirkungsvoller verteidigt werden konnten, fiir diesen Schritt mafigeblich*.

Allgemein kann man bei diesen Aufnahmeantrigen feststellen, wie weit die Konsolidie-
rung des Kollegiums und seine AbschlieBung nach auflen fortgeschritten war. Die fortschrei-
tende Formalisierung der inneren Verfassung ist hier greifbar. Wihrend friiher die Teilnahme
an den Versammlungen im wesentlichen von der Einladung durch den ausschreibenden
Prilaten abhing!*, wurden jetzt bestimmte Voraussetzungen und Verfahren entwickelt, die

140 Vgl. Rezesse 1575 Juli6 und 1583 April 11.

141 Vgl. Rezesse 1568 Jan.21, 1571 Nov. 29 und 1577 Juni 4.

142 Abt Gerwig, Abt Michael (1572 Aug. 7) und Abt Christoph (1578 Mirz 11) werden ausdriicklich als
Zugeordnete bezeichnet.

143 Vgl. Rezefl von 1618 Sept. 12.

144 Rezesse von 1583 April11, 1584 April5, 1600 April13, 1576 Jan. 9.

145 Rezesse von 1576 Jan.9, 1593 Okt. 23, 1582 Mirz 28, 1594 Mirz 7, 1597 Okt. 23.

146 K.ZrumeR, Quellensammlung Nr. 220. Ubrigens fehlt bei diesem das Kloster Ursberg und an seiner
Stelle taucht, vermutlich aufgrund einer Verwechslung, Urspring auf, das nie zu dem Kollegium gehorte
(vgl. HELD, 86-114).

147 Vgl. Reze! vom 4. Mirz (Bii 10).

148 Dafiir spricht im Fall Wettenhausen der von diesem Kloster am 9.Januar 1576 unternommene
Versuch, in seiner Auseinandersetzung mit der Markgrafschaft Burgau die Unterstiitzung des Kollegiums
zu gewinnnen. Die Prilaten verwiesen das Kloster an den Kreis.

149 Vgl. GUNTER, Briefe, 1540 Okt. 29, Nr.565, wo Abt Gerwig den Abt von Kempten um Nennung
der Teilnehmer bittet.



290 ERNST BOHME

fiir die Aufnahme in das Kollegium auch spiter noch bestimmend sein sollten . Schliefilich
war die Mitgliedschaft nach dem einmal vollzogenen formalen Akt eine dauernde, auch wenn
die Kldster nicht immer alle Prilatentage besuchten.

Von nun an blieb die Zahl der aktiven Mitglieder bis gegen Ende des Dreiftigjihrigen
Krieges konstant*!, und das Kollegium umfafite mit zwei Ausnahmen (Gengenbach und, bis
1602, Rottenmiinster) alle Stinde der Prilatenbank des Schwibischen Kreises.

Die Prilatentage waren das hochste Organ der Kollegialverfassung. Die wichtigsten
Probleme wurden auf diesen Versammlungen entschieden, zum Beispiel die Wahl eines neuen
Direktors, die Bestimmung der Gesandtschaften fiir die Reichstage, Kreistage und ihnliches.
Es wird zwar die Tendenz deutlich, Befugnisse an andere Organe, wie den Direktor oder den
Ausschufl zu delegieren, immer aber blieb die Versammlung der Prilaten die héchste Instanz,
auch wenn die Beauftragten nicht immer fiir jede ihrer Mafinahmen die Billigung der
Vollversammlung einholen mufiten. Fiir die Prilatentage selber wurden in dieser Zeit einige
grundsitzliche Regeln und Organisationsformen ausgebildet. Ziel dieser Mafinahme war es,
zu verhindern, dafl die Prilatentage, dhnlich wie die Kreis- und Reichstage, sich zu reinen
Gesandtenkongressen entwickelten. Zwar hatte man schon immer zu personlichem Erschei-
nen aufgefordert *2, das war aber in der Regel nur bei besonders wichtigen Anlissen, etwa der
Wahl eines neuen Ausschreibers, geschehen. Wihrend der ganzen Zeit war es der Normalfall
gewesen, dafl sich die verhinderten Prilaten durch Gesandte, und zwar sowohl weltliche als
auch geistliche, vertreten liefen, auflerdem wurden sie von den Ergebnissen der Beratungen
unterrichtet %3, 1585 begannen intensive Bemiihungen, die personliche Prisenz oder zumin-
dest die Vertretung durch einen anderen Prilaten sicherzustellen. Erst 159715 aber scheint
diese Regel endgiiltig durchgesetzt worden zu sein, indem man die bis dahin iibliche
Information den durch Gesandte vertretenen Mitgliedern verweigerte. Seitdem war der
personliche Besuch der Versammlungen die Regel und nur im Dreifligjihrigen Krieg wurden
voriibergehend Ausnahmen gemacht!%s,

Die Entwicklung zu Gesandtenkongressen, die sich bei den Reichs- und Kreisversamm-
lungen nicht verhindern lie, gelang im kleinen Rahmen des Schwibischen Reichsprilatenkol-
legiums. Entscheidende Voraussetzung dafiir war sicher die relative riumliche Nihe der
Kloster. Ebenso notwendig war aber auch die Erkenntnis, daf diese Entwicklung den
Zusammenhalt des Kollegiums und so indirekt die rechtliche und politische Stellung jedes
einzelnen Klosters gefihrdete und der aus dieser Erkenntnis resultierende zihe Wille, diese
Entwicklung aufzuhalten.

Die damaligen Verkehrsverhiltnisse und die daraus entstehenden Schwierigkeiten spielten
bei der Bildung des Ausschusses, eines neuen Organs der Kollegialverfassung, eine Rolle.
Dieser Ausschufl als dauerhafte Einrichtung trat im Jahr 1576 erstmals hervor.

150 Im einzelnen waren erforderlich: Antrag des Bewerbers, seine Reichs- und Kreisstandschaft,
Annahme des Antrags durch das Kollegium, Festsetzung eines Anschlags und dessen Eintragung in das
Prilatenbuch. Allerdings gab es auch hier Anderungen. 1645 wird Zwiefalten aufgenommen, obwohl es
kein Kreisstand ist, es vielmehr durch die Aufnahme werden soll.

151 Der 1602 erfolgte Beitritt Rottenmiinsters (REINHARDT, Diss., 213) geschah nur indirekt. Das
Zisterzienserinnenkloser hatte sich bisher von Rottweil vertreten lassen. Als Salem diese Aufgabe
iibernahm, trat das Kloster automatisch dem Kollegium bei. Eine besondere Aktivitit Rottenmiinsters ist
nicht nachweisbar, allerdings siegelte es die Instruktion an Adam Adami vom 5. Januar 1645 (vgl. HStA
Sttgt B 551, Zwiefalten, Bii 23).

152 Vgl. die Rezesse von 1532 Juli1, 1571 Sept. 3, 1575 Dez. 12, 1580 Febr. 10.

153 Vgl. Rezef von 1567 Mirz 7.

154 RezeR vom 23.Okt. 1597 (Bii 12).

155 Vgl. Rezesse von 1642 Mai 19/20 (fiir Salem) und 1645 Okt. 19 (fiir Weingarten).



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 291

Der Grund fiir die Einrichtung dieses Gremiums!* war der Versuch, die Arbeit des
Direktors zu erleichtern und effektiver zu gestalten's”. Entsprechend dieser Intention war das
Auswahlkriterium fiir die Mitglieder die riumliche Nihe zu dem jeweiligen Direktor. Die von
Reinhardt!*® angefiihrte Zugehérigkeit zur obersten Session spielte vermutlich eine unterge-
ordnete Rolle. Trotz des dadurch bedingten Wechsels in der Zusammensetzung war der
Ausschufl der nichstgesessenen Prilaten, wie er in den Quellen genannt wird, in der zweiten
Hilfte des 16. Jahrhunderts zu einer festen Einrichtung der Kollegialverfassung geworden. Im
Abschied des Prilaten- und Grafentages vom 23. September 1585 werden die unterschreiben-
den Prilaten als »Mitausschufl« bezeichnet, am 5. Mai 1593 heift er der »gemeine«, am 16. Juli
1598 der »gewohnliche« Ausschufl.

Nach 1607 taucht der Ausschufl in den Abschieden der Prilatentage nicht wieder auf. Ein
wesentlicher Teil seiner Funktion wurde nach dem Dreifligjihrigen Krieg von dem Adjunkten
wahrgenommen. Unter Beriicksichtigung dieser Weiterentwicklung bleibt die Entstehung
dieses Gremiums ein gutes Beispiel fiir die langsame, ungeplante und lange Zeit auch
unsystematische, dabei aber doch stetig fortschreitende Ausbildung und Differenzierung der
Kollegialverfassung seit Mitte des 16. Jahrhunderts.

Bereits 1567, und damit eher als beim Direktorat, zeichnete sich fiir die Stellung des
prilatischen Syndikus eine gewisse Formalisierung ab'*’. Auf dem Prilatentag vom 11. Juni
dieses Jahres wurde Doktor Gall Hager, der schon vorher mehrmals fiir Gesandtschaften ad
hoc eingestellt worden war, auf eigene Bitte fiir fiinf Jahre in Dienst genommen und sein
Gehalt neu festgesetzt. Nach dem Auslaufen der Amtszeit von Dr. Gall Hager 1572 beschlos-
sen die Prilaten, keinen neuen Syndikus fest anzustellen, gingen aber bereits 1575 wieder dazu
iiber. Neben den Kollegialsyndici standen aber auch wiederholt Rechtsgelehrte mit Einzelauf-
tragen im Dienst des Kollegiums!¢°.

Der Aufgabenbereich der Syndici wurde gewdhnlich in der Bestallungsurkunde festge-
legt ¢! und blieb, von kleinen Schwankungen abgesehen, im grofien und ganzen gleich. Der
Syndikus hatte die Pflicht, als Rechtsexperte neben einem oder mehreren Prilaten die Reichs-
und Kreistage zu besuchen 62, die Prilaten bei den Kammergerichtsvisitationen und -revisio-
nen zu vertreten '® und auf Deputationstage zu gehen . Auflerdem safl er in der Kommis-
sion, die am 21.Januar 1568 zur Intensivierung der Zusammenarbeit der Prilaten- und
Grafenbank eingesetzt worden war und wurde am 18. April 1580 beauftragt, die Zusammenar-
beit mit ihnen vorzubereiten. Zusitzlich unterstiitzte er den Direktor und das Kollegium in
allen anderen rechtlich und politisch bedeutsamen Anglegenheiten 1%, fiihrte das Protokoll auf
den Prilatentagen ! und leitete bis mindestens 1584 die prilatische Kanzlei'®’. Ahnlich wie
bei dem Ausschreibeamt ist keine zeitliche Begrenzung des Syndikats erkennbar.

156 Seit 1577 waren es meistens vier Prilaten plus Direktor (Rezef vom 4. Juni).

157 Vgl. etwa die Rezesse vom 15. Okt. 1576 und 25.Jan. bzw. 10.Juli (Ausschufitag) 1589 (Bii11).
158 REeiNHARDT, Diss., 163.

159 Vgl. HeLp, Staatsrecht, 133-136 und REINHARDT, Diss., 163£.

160 Vgl. die Liste Il im Anhang.

161 Fiir Dr. Langhans 1576 Jan. 9, fiir Dr. Wirth 1589 Juli 10, fiir Dr. Hornsteiner 1593 Mai 5.

162 Dr. Hornsteiner wurde ausdriicklich von dieser Aufgabe befreit (1593 Mai 5).

163 Vgl. Rezesse von 1567 Juni 11, 1576 Jan. 9, 1582 Mirz 28, 1597 Okt. 23, 1602 Nov. 14, 1607 Mai 10,
1628 Juni3/23.

164 1577 Juni4, 1585 Dez. 3, 1590 Juli12.

165 Dr. Miller nahm 1629 Juni 8 an den Verhandlungen mit den Vertretern der Liga teil und Dr. Lang-
hans regelte 1580 die Zusammenarbeit zwischen dem Ausschuff und dem Direktor wihrend dessen
Abdankung.

166 Rezefl von 1576 Jan.9.

167 Rezef vom 5. April.



292 ERNST BOHME

Schon seit 1576 legte man die wesentlichen Aufgaben des Amtes bei der Einstellung fest.
Daraus ergaben sich zwar keine grundlegenden Unterschiede zu der fritheren Praxis, es zei
sich aber hier dieselbe Tendenz, die sich auch anderswo beobachten lifit, nimlich die der
Formalisierung und Fixierung der Verhiltnisse.

Der Personenkreis, aus dem die Syndici und die zu ihrer Unterstiitzung eingestellten
Personen stammten, war im allgemeinen der gleiche. Es waren in der Regel biirgerliche
gelehrte Juristen, die meist von geistlichen Fiirstenhofen, insbesondere von Konstanz iiber-
nommen wurden. Diese engen personellen Verflechtungen und die politischen Konsequenzen,
die sich daraus ergaben, miifiten im Rahmen intensiver prosopographischer Forschung noch
genauer untersucht werden. Die Beschiftigung von Amtleuten einzelner Kloster, besonders
desjenigen, das den Direktor stellte, liflt sich fiir diesen Zeitraum nur fiir Ausnahmefille
feststellen, scheint aber spiter die Regel gewesen zu sein 63,

Seit Ende der 60er Jahre kam die Ausbildung der Verfassung und Organisation des
Prilatenkollegiums zu einem gewissen Abschluff. So entstanden bestimmte Verfahrensregeln,
neue Verfassungsorgane wurden ausgebildet und die Kompetenzen festgelegt. Das Verfas-
sungsleben war nicht mehr von einzelnen Persénlichkeiten geprigt, sondern-auf eine mehr
formale Basis gestellt. Trotz dieser wichtigen und unbestreitbaren Entwicklung blieb die
Kollegialverfassung aber im Grunde immer auf Gewohnheitsrechte und Traditionen gegriin-
det und fand keine einheitliche und schriftliche Fixierung und Zusammenfassung.

3. Wirkungen des Dreifiigjahrigen Krieges. Neuanfang (1632-1652)

In den ersten Jahren dieses Zeitraums kam die Arbeit des Kollegiums anscheinend véllig zum
Erliegen. Durch die wiederholten Truppeneinfille und Durchziige waren die Abte und
Konvente der Kloster oft zur Flucht gezwungen und blieben teilweise fiir Jahre im Exil ¢°, Fiir
diese Zeit liegen keine Abschiede von Prilatentagen vor, méglicherweise haben aber zwei
Versammlungen stattgefunden!”°. Erst in den 40er Jahren nahm das Kollegium, wie iibrigens
auch der Schwibische Kreis, seine Titigkeit wieder auf.

Gleich auf dem ersten Prilatentag (19./20. Mai 1642), iiber den wir wieder unterrichtet
sind, werden die Probleme erkennbar, die die Arbeit des Kollegiums in dieser Zeit erschwer-
ten und seine Entwicklung beeinflufiten. Die Folgen des grofien Krieges fiihrten zu Verinde-
rungen und Umbildungen der inneren Struktur des Kollegiums. Der Krieg stellte eine
deutliche Trennungslinie zwischen der vorausgegangenen und der folgenden Zeit dar. In
mehrfacher Form wirkte er auf die Entwicklung des Kollegiums ein.

Die unsicheren politischen Verhiltnisse hinderten die Prilaten, personlich auf den Ver-
sammlungen zu erscheinen'”!. In dieser Notlage beschlof das Kollegium, ausnahmsweise
Gesandte zu den Verhandlungen zuzulassen, auflerdem sollten die Abwesenden von den
Beratungsergebnissen unterrichtet werden. Gleichzeitig wurde aber betont, dal man das alte
Prinzip der personlichen Teilnahme beibehalten wolle. In den folgenden Jahren blieb, trotz
einer Ausnahme!”2, die personliche Teilnahme der Prilaten die Regel. Mit den politischen

168 HeLp, 133ff.

169 So Abt Franz von Weingarten in den Jahren 1634-1636. Vgl. zu den Weingartener Verhiltnissen
iiberhaupt S. KaspAR, Kloster Weingarten im Dreifligjihrigen Krieg.

170 Die Angaben der Salemer Gesandten auf dem Tag vom 19./20.Mai 1642 (Bii12) lassen die
Vermutung zu, sind aber nicht eindeutig.

171 In diesem Fall waren die Abte von Salem und Ursberg sowie der Propst von Wettenhausen nicht
erschienen. Die Salemer Gesandten berichten, dafl der Propst dem »Direktorio« seine Stellungnahme
mitgeteilt habe. Der Abt von Ursberg war in Osterreich.

172 19.Ok:. 1645 der Abt von Weingarten.



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 293

Verhiltnisse hingen eng die wirtschaftlichen Schwierigkeiten zusammen, mit denen alle
Kléster zu kimpfen hatten, und die daher auch das Kollegium trafen. So mufite man eine neue
Kollegialmatrikel aufstellen. Akut wurde das Problem, weil man eine Gesandtschaft an den
bayerischen Kurfiirsten und den Kaiser schicken wollte. Zunichst war man nimlich zu keiner
grundsitzlichen Lésung bereit und beschlof}, eine Deputation, bestehend aus den Abten von
Roggenburg und Elchingen, einzusetzen, die einen Verteilungsschliissel speziell fiir diesen
einen Fall erarbeiten sollte.

Aus dieser 1642 ausdriicklich nur ad hoc, fiir einen einzelnen, bestimmten Fall geschaffe-
nen ﬁﬁllage wurde im Laufe der Zeit ein allgemein anerkannter, faktisch unbegrenzt giiltiger'”>
Anschlag.

Das Verzeichnis der Anschlige im Prilatenbuch war eines der wichtigsten Verfassungs-
dokumente des Kollegiums. Die Kollegialverfassung war nicht eindeutig festgelegt oder
schriftlich fixiert, sie griindete sich auf Traditionen und Gewohnheitsrechte. Diese entstanden
aus einzelnen, zufilligen Entscheidungen, die im Laufe eines lingeren Prozesses zwar verin-
dert wurden, sich aber im Prinzip durchsetzten und schlielich anerkannt waren, ohne dafl
jemals eine grundsitzliche Entscheidung getroffen worden war. So befand sich die Verfassung
im Grunde in einem stindigen flieBenden Erweiterungs- und Umwandlungsprozefi, der
manchmal schneller, manchmal, wie in diesem Zeitraum, langsamer vor sich ging.

Bei einer anderen Verfassungsinderung, die auf der Maiversammlung von 1645 beschlos-
sen wurde, berief man sich ausdriicklich auf die alte Gewohnheit, obwohl sie in diesem Fall als
Rechtfertigung fiir die Neuerung, denn das war e, gar nicht dienen konnte. Es ging um die
Einrichtung des Adjunktenamtes, das es friiher im Kollegium nicht gegeben hatte. Die
anderen Griinde, die fiir die Einfilhrung des neuen Amtes angegeben werden, sind wesentlich
einleuchtender: Das Beispiel des griflichen!” Kollegiums und die stindigen Nachfragen des
Kreises. Das Kollegium der schwibischen Reichsgrafen hatte schon immer ein Doppeldirekto-
rium besessen, dieses Beispiel war aber bisher ohne Konsequenz fiir die Organisation der
Prilaten gewesen. Seit Anfang der 40er Jahre begann aber der Kreis'”*, im Zusammenhang mit
der Vorbereitung der Friedensverhandlungen, sogenannte engere Konvente einzuberufen, die
aus je zwei Vertretern jeder Bank gebildet werden sollten, nimlich dem Bankausschreiber oder
Beigeordneten und dem Adjunkten. Auf diese Weise it sich also die plotzliche Beschifti-
gung 7 der Prilaten mit dem Problem der Einrichtung einer Adjunktenstelle erkliren. Hinzu
kamen die Griinde, die schon friiher zur Bildung des Ausschusses gefiihrt hatten, insbeson-
dere Entlastung des Direktors und Verbesserung der Kommunikation unter den Prilaten. Am
29./30. Mai 1645 mit der Wahl Friedrichs von Roggenburg wurde das Adjunktenamt einge-
richtet. In Zukunft hatte das Kollegium immer einen Adjunkten bzw. Kondirektor!”, dessen
Aufgabe die Unterstiitzung des Direktors in Kollgial-, Kreis- und Reichssachen, so wie die
Verbesserung der Kommunikation der Prilaten untereinander war. Letzteres ist auch der
Grund dafiir, daft nach Held'”® gewohnlich, wenn auch nicht immer, die Adjunktenstelle
durch einen der Prilaten, die unter der Iller saflen, der sogenannten Transilleriani, besetzt
wurde!”. Nachdem die im Mai 1645 angekiindigte Neubesetzung des Syndikats mit Dr. Mi-

173 Nominell galt die neue Anlage zwar nur bis zur Reform der Reichsmatrikel, auf die man allerdings
schon Jahrzehnte vergeblich wartete.

174 Herp, 119 hat filschlich »geistlich«.

175 Vgl. LANGWERTH, 361f.

176 Nach HeLp (118/119) seit 1642 Mai2, in den vorliegenden Quellen erstmals 1642 Mai19./20.
(Bericht der Salemer Gesandten).

177 Vgl. das Verzeichnis bei HELp, 120. Dort auch die Geschichte der Bezeichnungen.

178 123f.

179 Es waren: Roggenburg, Ursberg, Irsee und Wettenhausen.



294 ERNST BOHME

chael Schaz im Oktober des gleichen Jahres vollzogen worden war, und nachdem man
ebenfalls im Mai 1645 beschlossen hatte, die im Krieg entstandenen Liicken in der prilatischen
Kanzlei zu schlieBen, war die Reorganisation der Kollegialverfassung im wesentlichen abge-
schlossen.

Es gab auch eine der oben beschriebenen unsystematischen Entwicklung entgegengesetzte
Tendenz, die Verfassungsbestimmungen zu differenzieren, zu systematisieren und schriftlich
zu fixieren. Anlafllich der Wahl des Nachfolgers von Abt Johann Christoph von der
Weissenau im Direktorat wurde zum Beispiel auf der Versammlung vom 22./23. November
1654 nach einer langen Diskussion der Verlauf des Wahlaktes in allen Einzelheiten festgelegt.
Insgesamt blieb die Verfassung weiterhin eine Ansammlung gewohnheitsrechtlicher, meist
ungeschriebener Ubungen, die unverbunden nebeneinander standen, so dafl es im modernen
Sinn eine Verfassung des Kollegiums gar nicht gab.

Der allgemeine tatsichliche oder nur scheinbare Umbruch der politischen und rechtlichen
Verhiltnisse schien aber auch den Prilaten einen grofieren Raum fiir politische Initiativen zu
lassen. Diese richteten sich auf die Verbesserung der rechtlichen Stellung des Kollegiums und
auf die VergroBerung seiner Mitgliedschaft. An dem Beispiel der wiirttembergischen Klo-
ster'® werden die Voraussetzungen und das Ziel dieser Politik besonders deutlich. Diese
Klgster mufiten nach Auffassung der katholischen Seite infolge des Restitutionsedikts von
1629 wieder hergestellt werden, da sie zwar vor und nach 1552, nicht aber in diesem Jahr selbst
protestantisch gewesen waren. Der Herzog von Wiirttemberg hatte dem 1638 zustimmen
miissen, der fiir die Katholiken ungiinstige Kriegsverlauf in den 1640er Jahren deutete aber
eine Wiederauthebung dieser Mafinahmen an, die dann im Rahmen des Westfilischen Friedens
auch tatsichlich erfolgte. Die Absicht der Prilaten, diese Abteien in das Kollegium aufzuneh-
men, ist nun einer der Versuche, dieser Entwicklung entgegenzuwirken und den katholischen
Status der Kldster zu sichern !*.. Diese Bemiihungen blieben nicht auf die wiirttembergischen
Klster beschrinkt. Bei den Bestrebungen, die Kloster Zwiefalten und Gengenbach als neue
Mitglieder aufzunehmen, ist unverkennbar, dafl die Prilaten aufler einer recht aktiven
katholischen auch reichsstindische Interessenpolitik betrieben, denn in diesem Zusammen-
hang bedeutete die Sicherung des katholischen Status zugleich auch die Festigung der
zumindest im Falle Zwiefaltens 182 zweifelhaften Position der Kléster als Reichsstinde.

Wihrend Gengenbach Mitglied werden soll, weil es Kreisstand und damit auch
Reichsstand ist, wird bei Zwiefalten die Reichsstandschaft in den Vordergrund geriickt. Die
Kreisstandschaft soll dagegen Folge des Beitritts zu dem Kollegium sein und von diesem beim
Kreis beantragt werden. Indem man hier eine Ausnahme von dem bisherigen Grundsatz
macht, dafl Reichs- und Kreisstandschaft notwendige Voraussetzungnen fiir die Aufnahme
sind, wird deutlich, wie sehr die Prilaten an dem Beitritt interessiert waren. Gleichzeitig
betonen sie aber dadurch, daf der Eintritt die Kreisstandschaft nach sich ziehen soll, daf} diese
weiterhin als wichtige Rechtsqualitit der Mitglieder angesehen wird. Im ganzen gesehen stellt
diese expansive Mitgliederpolitik einen deutlichen Gegensatz zu der vorausgegangenen Epo-
che dar, die von grofier Stabilitit in der Zusammensetzung des Kollegiums gekennzeichnet
war.

180 Vgl P. Vork, Adam Adami und H. GUNTER, Restitutionsedikt.

181 Daneben bemiihten sich, teilweise auch als Konkurrenten, die schwibische Benediktinerkongrega-
tion (Prises: Abt Dominikus 1. von Weingarten) und die Bursfelder Kongregation um den Erhalt der
Kloster. Diese bildeten spiter zeitweise ein eigenes Kollegium, dessen Direktor der Abt von Adelberg war
(vgl. GONTER, Restitutionsedikt, 96 ff.).

182 Beide Kloster schieden spiter wieder aus, zu Zwiefalten vgl. W. SerzLer, Kloster Zwiefalten, 95f.



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 295

Soweit es aus den folgenden hier betrachteten Rezessen!®® hervorgeht, beteiligt sich
Gengenbach so gut wie nie an der Kollegialarbeit. Zwar zeichnete es die Instruktion Adam
Adamis fiir die westfilischen Friedensverhandlungen!®, ist aber auf keinem Prilatentag
vertreten!®, Im Gegensatz dazu hat Zwiefalten intensiv an den Beratungen teilgenommen -
vielleicht ein Hinweis, daf} dieses Kloster besonders an der Sicherung seiner rechtlichen und
politischen Unabhingigkeit interessiert war.

Die Kreis- und Reichspolitik der Prilaten war ebenso wie ihre Bemiihungen um die
Reorganisation des Kollegiums geprigt von den allgemeinen politischen Entwicklungen. Ein
enger Zusammenhang zwischen beiden Bereichen bestand insofern, als sie in den entscheiden-
den Punkten auf beiden Ebenen die gleichen Ziele verfolgten.

Uber die Kreispolitik in dieser Zeit geben die Abschiede so gut wie keine Auskunft,
obwohl der Kreis 1638 wieder eine intensivere Titigkeit aufnahm%. Neben den iiblichen
Themen (Beschwerden gegen das Landgericht, Finanzen, Kreispolizeiordnung) beschiftigte er
sich zunehmend auch mit den westfilischen Friedensverhandlungen. Die Prilaten scheinen
sich daran in der Regel beteiligt zu haben und waren auch bereit, die Kreislasten zu tragen'¥.
Allerdings lehnten sie es auf dem Tag vom 4./5. Januar 1646 ab, einen von den Kreisfiirsten
geforderten Beitrag zur Unterstiitzung der Kreisgesandtschaft nach Miinster zu leisten, da der
Kaiser inzwischen die Stinde aufgefordert hatte, gesonderte Gesandtschaften zu schicken.
Diesem Gebot kamen die Prilaten durch eine Kollegialgesandtschaft nach.

Wihrend zu dieser Zeit das Engagement der Kollegialmitglieder im Kreis deutlich nachge-
lassen hatte, war ihre Aktivitit in der Reichspolitik stirker geworden. Auf Reichsebene
versuchten die Prilaten, ebenso wie im engeren schwibischen Raum, die sich abzeichnende
Neuordnung der politischen und rechtlichen Verhiltnisse zu einer Verbesserung und Stirkung
ihrer Stellung auszunutzen. Wenn sie in Schwaben beabsichtigten, durch die Aufnahme in das
Kollegium méglichst vielen Klostern die Kreis- und Reichsstandschaft zu sichern oder zu
verschaffen, so waren sie auf Reichsebene darum bemiiht, das politische Gewicht der
Reichsprilaten insgesamt zu vergrofern.

Diese Haltung wurde schon am 29./30. Mai 1645 deutlich, als die Prilaten beschlossen,
eine Gesandtschaft nach Miinster zu schicken, da die geistlichen Stinde an den Friedensver-
handlungen wegen der Frage der wiirttembergischen Kloster ein grofles Interesse haben
miifiten. Im Oktober des gleichen Jahres bestimmte man dann den Benediktiner Adam Adami
zum Vertreter des Kollegiums in Westfalen. Eine Instruktion wurde zwar noch nicht
festgelegt, jedoch wurde er beauftragt, den Antrag auf eine zweite prilatische Kuriatsstimme
zu wiederholen. Der Antrag war bereits auf dem letzten Regensburger Reichstag (13. Sept.
1640-10. Okt. 1641) vorgebracht worden'®® und sollte nun bei dieser internationalen Ver-
handlung durchgesetzt werden.

183 Ein Tag, von dem kein Abschied vorliegt, hat iibrigens 1645 in Biberach stattgefunden. Am 29./
30.Mai 1645 wurde nimlich als nichster Versammlungsort Biberach festgelegt, der Prilatentag vom
Oktober dieses Jahres fand aber in Ravensburg statt. Im Abschied von 1652 wird ein Anschlag erwihnt,
der 1645 in Biberach festgelegt worden sei.

184 1646 Jan.5, B551, Bii23.

185 Es scheint auch nicht geladen worden zu sein (vgl. Rezef vom 22./23. Mai 1652).

186 LANGWERTH, 347ff. 5

187 Vgl. Rezef von 1645 Okt. 19 (Bii 12).

188 Allgemein zu diesem Reichstag K.BiertEr, Der Regensburger Reichstag von 1640/41, hier
besonders 25ff. Der Abt von Weingarten berichtete im Mai 1642 von diesem Tag (Salemer Bericht). In der
Instruktion vom 5. Nov. 1652 wird angegeben, dafl die Annahme der zweiten Kuriatstimme noch 1640
erfolgt sei. Damals hatte sich zwar der prilatische Reichstagsgesandte Abt Dominikus von Weingarten
intensiv darum bemiiht und dabei auf die parallelen Antrige der frinkischen Grafen und der neugefiirste-
ten Hauser (Hohenzollern, Lobkowitz) verwiesen, war aber ohne endgiiltigen Entscheid geblieben. (Zu



296 ERNST BOHME

Die Aktivititen des Kollegiums erstreckten sich nicht nur auf den engeren Kreis der
schwibisch-wiirttembergischen Klbster, sondern umfafiten das ganze Reich. Denn die zweite
Kuriatsstimme sollte den niederlindischen, d.h. allen nicht-schwibischen Prilaten zugute
kommen, die bisher mangels einer kollegialen Organisation auf den Reichstagen keine Stimme
gefiihrt hatten. Auf der Versammlung vom 4./5.Januar 1646 beauftragte man dann Adami
offiziell mit der Vertretung in Miinster. Deren Kosten sollten vom Kollegium und den
wiirttembergischen Prilaten gemeinsam getragen werden.

Einen wesentlichen Schritt weiter als die bisherigen Pline ging ein Projekt, das 1652
erdrtert wurde. Es handelte sich dabei um den von den schwibischen Grafen angeregten
Versuch, neben der Kurfiirsten-, Fiirsten- und Stidtekurie auf dem Reichstag als vierte Kurie
die der Prilaten und Grafen zu konstituieren. Dieser weitausgreifende Plan ist ein Zeichen
dafiir, dafl auch nach dem Abschlufl der westfilischen Verhandlungen und dem Scheitern der
Restitution der wiirttembergischen Kléster die Chancen fiir eine weitreichende Umgestaltung
der Rechtsverhiltnisse im Reich als nicht aussichtslos angesehen wurden.

Die Prilaten beschiftigten sich auf beiden Versammlungen des Jahres 1652 (22./23. Mai
und 4./5.Nov.) mit diesem Vorhaben und gaben in der Instruktion vom 6. November!$?
ihrem Reichstagsgesandten, Abt Dominikus I. von Weingarten, genaue Anweisungen, wie er
sich beziiglich dieser Sache zu verhalten habe. Der Plan ging von den Grafen aus und ihnen
sollte auch, wie die Prilaten schon im Mai entschieden hatten, die Fiihrung der Verhandlungen
iiberlassen bleiben, da sie die besseren Verbindungen besiflen. Man wollte aber, da die
schwibischen Grafen beabsichtigten, ihre wetterauischen, frinkischen und rheinischen Stan-
desgenossen in dieses Projekt einzubeziehen, auch die »niederlindischen«, genauer gesagt,
nicht-schwibischen Prilaten daran beteiligen. Da nun diese »umbher verstreuth sind« und
anscheinend keine organisatorische Zentrale besaflen, beschloff man, zu diesem Zweck den
Abt des Wiener Schottenklosters, der ihr »Sollicitator« am kaiserlichen Hof war, einzuschal-
ten. Dabei sollte dieser auch gebeten werden, sich aulerdem fiir die wirkliche Durchsetzung
des zweiten prilatischen Votums einzusetzen, das zwar auf dem regensburgischen Reichstag
1640 den niederdeutschen Prilaten zugestanden, von diesen aber bis »datohero nicht effectu-
iert« worden sei.

»Vornemblich aber und haubtsichlich« hat der Gesandte die Aufgabe, sich um die
Einrichtung der vierten Kurie zu bemiihen. Dabei soll er sich mit den griflichen Vertretern in
Verbindung setzen. Das Hauptargument, mit dem diese Forderung begriindet wurde, war,
daf bei den westfilischen Friedensverhandlungen den Stidten das votum decissivum und die
Konstituierung einer dritten Kurie gestattet worden war. Was diesen, die »ordine inferiores
seyndt«, gewihrt worden war, kann den Prilaten, Grafen und Herren nicht vorenthalten
werden. Ein gewisses Mifitrauen gegeniiber dem Gelingen dieses Planes ist aber deutlich
spiirbar. In der gleichen Instruktion wird nimlich der Gesandte beauftragt, »wenigst in dem
Fiirsten Rhat 3: vota« fiir die Prilaten zu beantragen. Man rechnete also damit, dafl es nicht
zur Bildung eines weiteren »Rates« und zur Erringung von Virilstimmen kam, wollte aber
wenigstens in der Fiirstenkurie eine weitere Kuriatstimme erhalten. Am Ende scheiterten zwar
alle diese Pline und das einzige, was Bestand hatte, war die zweite Kuriatstimme, die 16531%
mit der Konstituierung des rheinischen Prilatenkollegiums endgiiltig anerkannt war. Es zeigt
sich aber an dieser, verglichen mit der vorausgegangenen Epoche sehr verstirkten politischen
Aktivitit, dafl die Prilaten durchaus bereit waren, den Versuch zu unternehmen, die fiir sie

dem Problem der Neufiirstungen im 17. Jahrhundert auch V.Press, Die Entstehung des Fiirstentums
Liechtenstein, 76ff.)

189 Gesiegelt von Johann Christoph von der Weissenau und Friedrich von Roggenburg (Bii 12).

190 Vgl. REINHARDT, Restauration, 182.



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 297

giinstige reichspolitische Situation auszunutzen'®!. Durch das Scheitern dieser Versuche
wurde eine entscheidende Aufwertung der Prilaten auf Reichsebene und eine Stirkung ihrer
politischen Stellung im Reich verhindert.

Die politische Bedeutung des Kollegiums der schwibischen Reichsprilaten und seiner
Mitglieder auf Reichsebene sowie das Gewicht ihrer Stimmen auf den Reichstagen darf auf
keinen Fall iiberschitzt werden. Die eine Kuriatstimme, iiber die die Prilaten in dem hier
behandelten Zeitraum verfiigten und die meist im Sinne Osterreichs und des Kaisers gefiihrt
wurde, fiel im Reichsfiirstenrat kaum ins Gewicht.

In dem politisch und territorial zerkliifteten Schwaben aber stellten sie einen nicht unbedeu-
tenden Machtfaktor dar. Die speziellen Bedingungen dieses Raumes, das Fehlen einer alle
anderen Stinde dominierenden Macht und der Antagonismus zwischen Osterreich und dem
Schwibischen Kreis waren auch die Voraussetzung fiir die Entstehung des Kollegiums.

Dabei kann aber fiir die ersten Jahrzehnte des 16.Jahrhunderts von einem Kollegium mit
fester innerer Struktur noch nicht gesprochen werden. Die einzelnen Elemente und Kriterien
der Kollegialverfassung bildeten sich vielmehr schrittweise aus, vor allem, nachdem Abt
Gerwig Blarer von Weingarten, die iiberragende Figur der vergangenen Jahrzehnte, 1567
gestorben war. So kam es erst in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts zur Einfiihrung der
Wahl zur Bestimmung des neuen Direktors, zur strafferen Organisierung der Prilatentage und
zur Ausbildung neuer Verfassungsorgane. In den 40er Jahren des 17. Jahrhunderts wurde eine
Neuordnung in Angriff genommen, die zum Teil zu einer stirkeren Differenzierung der
Verfassung fiihrte.

Die Verfassung des Kollegiums blieb aber immer ausschliefllich auf Gewohnheitsrecht und
Tradition gegriindet. Verinderungen entwickelten sich oft aus konkreten Anlissen heraus und
wurden im Laufe der Jahre ohne formellen Akt zu allgemein anerkannten Grundsitzen. Eine
schriftlich fixierte Verfassung im modernen Sinn hat das Kollegium der schwibischen
Reichsprilaten also nie gehabt.

ANHANG

1. Liste der Kollegialdirektoren 1523-1654

Abt Gerwig Blarer von Weingarten 1523-30. 8. 1567 (Tod)
Abt Johannes VI. Mayer von Roggenburg
spitestens seit 15651566 (Resignation)
Abt Michael Halblizel v. d. Weissenau spitestens seit 15661575 (Tod)
Abt Johannes Halblizel von Weingarten 6.7.1575-14.11.1575 (Tod)
Abt Christoph Funk von Petershausen 12.12.1575-10.2. 1580 (Resignation)
Abt Andreas Sonntag von Ochsenhausen
(kommissarisch) 10.2.1580-18. 4. 1580
Abt Matthius Rott von Salem 18.4.1580-24.5.1583 (Tod)
Abt Vitus Necker von Salem 6.8.1583-14.11. 1587 (Tod)
moglicherweise Vakanz von 14.11.1587-?
Abt Christian Fiirst von Salem ?-17.7.1591 (Resignation)
Abt Georg Wegelin von Weingarten 17.7.1591-12.9. 1618 (Resignation)

Abt Johann Christoph 1. Hirtlin von der Weissenau  12.9.1618-1.9. 1654 (Resignation)

191 Es erscheint aber durchaus méglich, daff der Kaiser solche Pline, die seine traditionelle Klientel
gestirkt hitten, unterstiitzte.



298 ERNST BOHME

II. Liste der Syndici und Rechtsgelebrten im Dienst des Kollegiums

1567 Juni 11-1572 Dr. Gall Hager (Syndikus)
1574 Mirz 4 Dr. Lazarus Wendelstein
1575 Juli 6-1589 Juli 10 Dr. Hans Langhans (Syndikus)
1575 Juli 6 Dr. Johann Hillenson
1578 Mai 11 Dr. Johann Hillenson
1582 Nov. 15 Georg Weisshaupt
1583 April 11 eventuell Dr. Georg Haber

eventuell Dr. Jakob Vasler

eventuell Dr. Faber
1585 April 8 eventuell Dr. Georg Wirth

eventuell Dr. Zimmer
1586 Juni 17-1602 Beatus Moser
1586 Juni 17 Dr. Abraham Heufllin
1589 Juli 10-1593 Dr. Georg Wirth (Syndikus)
1591 Juli 17 Dr. Hektor Dornsperger
1593 Mai 5-1600 Dr. Johann Hornsteiner (Syndikus)
1594 Oktober 11 Dr. Hans Joachim Beck
1600 April 13-? Dr. Albrecht Everhardt (Syndikus)
1607 Mai 10 Dr. Joachim Blech
1628 Juni 7-? Dr. Maximilian Miller (Syndikus)
1628 Juni 23 Dr. Johann Heinrich von Pflumern
1642 Juni 19/20 ders.
1645 Mai 29/30-1669 Dr. Michael Schaz (Syndikus)
LITERATUR
1. Quellen

Abschiede der Prilaten 1532-1654, Hauptstaatsarchiv, Stuttgart, B 362, Bii 10-12.

Das Totenbuch von Salem, herausgegeben von Franz Ludwig Baumann, in: ZGO 53, 1899, 351-380,
511-548.

Deutsche Reichstagsakten, Mittlere Reihe VI, Géttingen 1979.

Gerwig Blarer, Abt von Weingarten 1520-1567. Briefe und Akten, hg. von Heinrich GOntER. Bd. 1:
1518-1547 und Bd.2: 1547-1567 (Wiirttembergische Geschichtsquellen, Bd. 16 und 17), Stuttgart
1914 und 1921.

Quellensammlung zur Geschichte der Deutschen Reichsverfassung in Mittelalter und Neuzeit, hg, v. Karl
ZEUMER, (Quellensammlung zum Staats-, Verwaltungs- und Vélkerrecht, Bd. 2) Tiibingen 1913.

2. Sekundarliteratur

Nm;bert Backmunp: Monasticon Praemonstratense, Bd. 1-3, Straubing 1949-1960. — Bd. 1, Straubing

1984.

Ders.: Die Chorherrenorden und ihre Stifte in Bayern, Passau 1966.

Karl Siegfried BapER: Der deutsche Siidwesten in seiner territorialstaatlichen Entwicklung, Stuttgart
1950.

Hermann Baier: Die Stellung der Abtei Salem in Staat und Kirche, in: FDA 62, 1934, 131-154.

Rudolf BEMMANN: Zur Geschichte des Reichstags im 15. Jahrhundert, 1907.

K. BierTHER: Der Regensburger Reichstag von 1640/41 (Regensburger hist. Forschungen 1), Kallmiinz
1971.

Peter BrickLe: Der Kampf Ottobeurens um den Erhalt seiner Reichsunmittelbarkeit im 17. und



DAS KOLLEGIUM DER SCHWABISCHEN REICHSPRALATEN 299

18. Jahrhundert, in: Ottobeuren 764—1964. Beitrige zur Geschichte der Abtei (Studien und Mit-
teilungen des Benediktinerordens und seiner Zweige, Bd. 79), Augsburg 1962.

Ders.: Memmingen, in: Historischer Atlas von Bayern, Teil Schwaben, Heft4 (Memmingen), darin
Buxheim 317-322.

Peter und Renate BLickLe: Schwaben von 1268 bis 1803 (Dokumente zur Geschichte von Staat und
Gesellschaft in Bayern, hg. von Karl Boser, AbteilungIl: Franken und Schwaben vom Friihmit-
telalter bis 1800, Bd. 4) Miinchen 1979.

Ernst Bock: DErR ScHWABISCHE BuND UND SEINE VERFASSUNG (UNTERSUCHUNGEN ZUR DEUTSCHEN
STAATS- UND RECHTSGESCHICHTE, Bp. 137), BRESLAU 1927.

E. Bomume: Das frinkische Reichsgrafenkollegium im 16. und 17.]Jahrhundert. Untersuchungen zu
den Moglichkeiten und Grenzen der korporativen Politik mindermichtiger Reichsstinde, Diss.
Tiibingen 1985.

Heinz-Giinter Borck: Der Schwibische Reichskreis im Zeitalter der franzésichen Revolutionskriege
(1792-1806) (Veroffentlichungen der Kommission fiir geschichtliche Landeskunde in Baden-Wiirt-
temberg, Reihe B, Bd. 61) Stuttgart 1970.

Albert Dirr: Die Reichsabtei Elchingen von der Mitte des 15. bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts,
Diss. Miinchen 1926.

Waldemar Domke: Die Virilstimmen im Reichsfiirstenrat von 1495-1654 (Untersuchungen zur deut-
schen Staats- und Rechtsgeschichte Bd. 11), 1882.

Hans Erich Femve: Entstehung und Schicksal der vorderdsterreichischen Lande, in: Friedrich Metz
(Hg.), Vorderosterreich. Eine geschichtliche Landeskunde, Freiburg 19677, 47-65.

Eberhard GONNER und Max MiLLer: Die Landvogtei Schwaben, in: Friedrich Metz (Hg.), Vorder-
osterreich. Eine geschichtliche Landeskunde, Freiburg 19672, 683-704.

Elisabeth GroLL: Das PRAMONSTRATENSERSTIFT ROGGENBURG 1450-1600, Diss., MONCHEN 1939.

EwaLp Gruser: Das Kloster Ochsenhausen. Von den Anfingen bis zum Ende des 16. Jahrhunderts,
Diss., Tiibingen 1956.

Heinrich Giinter: Das Restitutionsedikt von 1629 und die katholische Restauration Altwirttembergs,
Stuttgart 1901.

Martin HeckeL: Autonomia und Pacis Compositio, in: Zeitschrift der Savignystiftung fiir Rechtsge-
schichte 76, Kan. Abt. 45, 1959, 141-248.

Willebold HeLp: Reichsprilatisches Staatsrecht, Bd. 1-2, Kempten 1782-1785.

Joseph HEMMERLE: Germania Benedictina, Bd. 2: Bayern Ottobeuren 1970.

H. Hersuinger: Die Anfinge des Schwibischen Bundes (Forschungen zur Geschichte der Stadt
Ulm, Bd.9), Ulm 1970.

Hans-Georg Horacker: Die schwibischen Reichslandvogteien im spiten Mittelalter (Spatmittelalter
und Friihe Neuzeit. Tiibinger Beitrige zur Geschichtsforschung Bd. 8), Stuttgart 1980.

Siegfried Kaspar: Kloster Weingarten im Dreifligjihrigen Krieg, Diss., Koln 1960.

Hermann KestiNG: Geschichte und Verfassung des niedersichsischen Grafenkollegiums mit einem
Beitrag zur Entwicklung der Kuriatstimmen (Teildruck), Diss., Miinster 1916.

Ders.: Geschichte und Verfassung des Niedersichsisch-Westfilischen Reichsgrafenkollegium, in:
Westfilische Zeitschrift 106, 1956, 175-246.

Albert Kriecer: Topographisches Worterbuch des Groflherzogtums Baden, Bd. 1-2, Heidelberg 1904/
05.

Ernst LANGWERTH voN SivMERN: Die Kreisverfassung MaximiliansI. und der schwibische
Reichskreis in ihrer rechtsgeschichtlichen Entwicklung bis zum Jahre 1648, Heidelberg 1896.

Adolf Laurs: Der schwibische Kreis (Untersuchungen zur deutschen Staats- und Rechtsgeschichte
NF 16), Aalen 1971.

Joseph Lortz: Die Reformation in Deutschland, Bd. 1-2, Freiburg *1962.

Konstantin Maier: Die Diskussion um Kirche und Reform im Schwibischen Reichsprilatenkolle-
gium zur Zeit der Aufklirung (Beitrige zur Geschichte der Reichskirche in der Neuzeit, Bd.7),
Wiesbaden 1978.

Ders., Auswirkungen der Aufklirung in den schwibischen Kléstern, in: ZKG 86, 1975, 329-355.

H. Mau: Die Rittergesellschaften mit St. Jérgenschild in Schwaben, Stuttgart 1941.

Al. MEeister: Die Entstehung der Kuriatstimmen, in: HJ 34, 1913, 828-834.



300 ERNST BOHME

Gerhard NesINGER: Entstehung und Entwicklung der Markgrafschaft Burgau, in: Friedrich Metz (Hg.),
Vorderdsterreich. Eine geschichtliche Landeskunde, Stuttgart 19672, 753-772.

Franziska NEUER-LANDFRIED: Die katholische Liga — Griindung, Neuordnung und Organisation eines
Sonderbundes 1608-1620 (Miinchner Hist. Studien, Abt. Bayerische Geschichte, Bd.9), Kallmiinz
1968.

Winfried Nuser: Studien zur Besitz- und Rechtsgeschichte des Klosters Rot von seinen Anfingen bis
1618, Diss., Tiibingen 1961.

H. Osenaus: Recht und Verfassung der Gesellschaft mit St. Jérgenschild in Schwaben. Untersuchungen
iiber Adel, Einung, Schiedsgericht und Fehde im 15.]ahrhundert (Veroffentl. des Max-Planck-
Instituts fiir Geschichte, Bd. 7), 1961

Walter PLoETzL: Geschichte des Klosters Irsee von 1182-1502, in: Studien und Mitteilungen zur
Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige, Erginzungsband 19, 1969.

Volker Press: Kaiser KarlV., Kénig Ferdinand und die Entstehung der Reichsritterschaft, Wiesbaden
1976.

Degs.: Die Entstehung des Fiirstentums Liechtenstein, in: Das Fiirstentum Liechtenstein. Ein landes-
kundliches Portrit, hg. v. Wolfgang MiLLER, Biihl/Baden 1981, 63-91.

Franz QuarTHAL: Landstinde und Landstindisches Steuerwesen in Schwibisch-Osterreich (Schriften zur
siidwestdeutschen Landeskunde 16), Stuttgart 1980.

DeRrs. u.a.: Germania Benedictina, Bd. 5: Baden-Wiirttemberg, Ottobeuren 1975.

Armgard voN Repen-Donna: Die schwibischen Reichsprilaten und der Kaiser. — Das Beispiel der
Laienpfriinden, in: Hermann Weser (Hg.): Politische Ordnungen und soziale Krifte im Alten Reich,
Wiesbaden 1980, 155-167.

Digs.: Reichsstandschaft und Klosterherrschaft. Die schwibischen Reichsprilaten im Zeitalter des Barock
(Institut fiir europ. Geschichte Mainz, Vortrige, Nr. 78), Wiesbaden 1982. -
Rudolf RemNuHARDT: Die Reformbestrebungen in der Benediktinerabtei Weingarten unter den Abten
Johannes Hablizel (1567-1575), Johann Christoph Raittner (1575-1586), Georg Wegelin (1586-1627),

Diss., Tiibingen 1958.

Degs.: Restauration, Visitation, Inspiration. Die Reformbestrebungen in der Benediktinerabtei Weingar-
ten von 1567-1627 (Verdffentl. der Kommission fiir geschichtliche Landeskunde in Baden-Wiirttem-
berg, Reihe B, Bd. 11), Stuttgart 1966. :

Joseph RoTTENKOLBER: Geschichte des hochfiirstlichen Stifts Kempten (Allgiuer Geschichtsfreund, NF
34/35), Kempten 1932/33.

G. Scamipt: Der Stidtetag in der Reichsverfassung. Eine Untersuchung zur korporativen Politik der
Freien und Reichsstidte in der ersten Hilfte des 16.Jahrhunderts (Verdff. des Instituts f. europ.
Geschichte, Abt. Universalgesch. Bd. 11, Beitrige zur Sozial- und Verfassungsgesch. d. Alten Reiches
Nr. 5), Stuttgart 1984,

Winfried ScHuLzE: Reichstag und Reichssteuern im spiten 16. Jahrhundert, in: Zeitschrift fiir historische
Forschung 2, 1975, 42-58.

Alois SErLEr: Die Archive der einstigen Reichskloster nach der Sikularisation, in ZWLG 23, 1964,
321-344.

W. Serzier: Kloster Zwiefalten. Eine schwibische Benediktinerabtei zwischen Reichsfreiheit und
Landsissigkeit, Sigmaringen 1979.

Stephan SkaLwerr: Reich und Reformation, Berlin 1967.

Dieter STIEVERMANN: Landesherrschaft und Klosterwesen im spitmittelalterlichen Wiirttemberg, Habil-
schrift, masch., Tiibingen 1987.

Friedrich ST®HLKER: Die Kartause von Buxheim 1402-1803, Folge 1: Aufiere Geschichte der Kartause
1402-1554, Folge 3: Die Kartause und ihre Wohltiter. Die Rechtsstellung der Kartause. Besitz und
Einkommensverhiltnisse. Urkunden und sonstige Dokumente. 14021554, 1974 und 1976.

Paulus Vork: P.Adam Adami als Sachwalter der Benediktinischen Belange auf den westfilischen
Friedensverhandlungen, in: DErs.: Fiinfhundert Jahre Bursfelder Kongregation, Miinster 1956.

C. V. Wepcwoob: Der Dreifligjihrige Krieg, Miinchen 1969.

Friedrich ZoepreL: Geschichte der ehemaligen Universitit Ottobeuren, in: Archiv fiir die Geschichte des
Hochstifts Augsburg5, 1916/19, 517-562.



Buchbesprechungen

1. Allgemeines

Joser LENZENWENGER u.a. (Hg.): Geschichte der Katholischen Kirche. Ein Grundkurs. Graz-Wien-Kéln:
Styria 1986, 583 S. Ln. DM 78.-.

Im Oktober 1979 wurde anlillich einer Tagung der Arbeitsgemeinschaft fiir Professoren der Kirchenge-
schichte an den 6sterreichischen Theologischen Fakultiten und Hochschulen das Projekt eines » Lehr- und
Lernbuches der Kirchengeschichte« angeregt. Das Ergebnis liegt nun hier vor. Die meisten Autoren sind
mafigebliche Lehrstuhlinhaber in Osterreich; man darf bei diesem Band eine Art normativer Absicht
durchaus unterstellen.

Wo immer man in eine Einzelpriifung eintritt: Die Sachverhalte sind korrekt und im Rahmen der
jeweiligen Themenstellung vollstindig auf dem gegenwirtigen Forschungsstand zusammengefafit; die
Darstellung ist ausgewogen, die Sprache angemessen. Es ist eine Ausnahme, wenn man (8. 209) vermerken
muf, dafl beim Wormser Konkordat die andersgelagerte Regelung fiir Reichsitalien nicht erwihnt ist. Die
weitere Entwicklung in Italien bleibt d=m Leser, der nur auf diese Information angewiesen ist, unverstind-
].ichl; Im allgemeinen sind jedoch auch Zusammenhinge und weitere Folgen sorgfiltig grundgelegt und
vorbereitet.

Wenn der Berichterstatter trotzdem erhebliche Vorbehalte bei diesem Werk anmelden muf, so hat dies
nur zum allergeringsten Teil duflere Griinde: Fiir ein Lernbuch fehlen Karten und Abbildungen,
Originalquellen und Fragestellungen dazu, Abwechslung in der Typographie und Zusammenfassungen.

Die Probleme dieses Handbuches liegen vielmehr im Bereich der Konzeption. Bei einem Werk, das
aufgrund reprisentativer Zusammenarbeit in Osterreich entstanden ist und in diesem Land die meisten
Leser finden wird, hitte die Méglichkeit bestanden, eine Art ausfiihrliche kirchliche Landeskunde
beizusteuern. Die von dem ehemaligen habsburgischen Herrschaftsbereich herriihrenden gegenreformato-
rischen Einfliisse aus Spanien auf den Wiener Katholizismus hitte man ebenso dargestellt erwarten kénnen
wie die Besonderheiten des bohmischen und des ungarischen Katholizismus. Es werden aber keine
tragfihigen Briicken zu einem Verstindnis bzw. zu begriindeter Kritik gebaut.

Angesichts der Tatsache, dafl die Hilfte der Kirchenmitglieder und weit iiber die Hilfte der
Kirchenbesucher Frauen sind — und auch in Hinblick auf den hohen Frauenanteil am Theologiestudium—
hitte man erwarten diirfen, daf das Thema »Frau in der Kirche« mehr Beachtung findet als durch ein paar
Hinweise auf Frauenorden. Die Kleinen und Niedrigen in der Kirche — gleich ob weiblichen oder
minnlichen Geschlechts — verdienen mehr Beachtung, als ihnen hier zuteil wird. Gleiches gilt fiir die
»Laien« in der Kirche. S. 522 wird richtig vermerkt, daff Laienspiritualitit nicht eine verdiinnte Klerus- oder
Ordensspiritualitit sein kann, sondern eine eigene Grofle darstelle. Wer aber jetzt eine Konsequenz aus
dieser absolut richtigen Erkenntnis erwartet, etwa 10 Seiten Darstellung gelebter Laienspiritualitit in
Familie und Beruf — natiirlich aus der Feder eines hierzu ausgewiesenen Autors, der eine solche Spiritualitit
lebt —, wird enttiuscht: bereits im folgenden Satz wird ein anderes Thema aufgegriffen.

Offensichtlich ist das »K« in »katholisch« bewuflt groff geschrieben. Man will die Geschichte jener
Organisation schreiben, die kirchenrechtlich als »rémisch-katholisch« bezeichnet wird. Damit treten
bereits die mit Rom unierten orthodoxen Kirchen unverhiltnismiflig zuriick. Die Orthodoxie erhilt keine
eigengewichtige Darstellung — erst recht nicht aus der Feder eines orthodoxen Theologen. Von dieser



302 BUCHBESPRECHUNGEN

Erkenntnis aus wird man hellwach, um den Problemkreis »2. Vatikanisches Konzil - Reformation —
Protestantismus — Okumene« zu priifen. Das letzte groe Konzil erhlt ab S. 438 eine sehr verstindnisvolle
und inhaltlich aufschlieBende Wiirdigung aus der Feder von M. Liebmann. Martin Luther wird ab S.317
vom gleichen Autor bis ins biographische Detail hinein kumenisch gewiirdigt. Calvin muf sich hingegen
mit einer Seite (352) begniigen. Der nachreformatorische Protestantismus wurde aber offensichtlich nicht
zum Gesamtthema gerechnet und auch die 6kumenische Bewegung in und auflerhalb der katholischen
Kirche nicht.

Den Herausgebern und Autoren ist bewuft, was das 2. Vatikanische Konzil zu diesem Thema gesagt
hat. Sie zitieren (S. 19) aus Lumen Gentium I, 8: auch auflerhalb der katholischen Kirche seien »vielfiltige
Elemente der Heiligung und der Wahrheit zu finden, die als der Kirche Christi eigene Gaben auf die
katholische Einheit hindringen«. Jedoch fiigen sie kleinmiitig und entschuldigend gleich hinzu: »Freilich
kann bei einer geschichtlichen Darstellung der katholischen Kirche dieser Befund inhaltlich nicht immer
entsprechend zum Tragen kommen.« — Kritisieren die Herausgeber das Konzil? Wire nicht die Lumen
GentiumI, 8 herausgestellte »katholische Einheit« der eigentliche Gegenstand einer heutigen kirchenge-
schichtlichen Darstellung? Das 2. Vatikanische Konzil und die seitherigen Synoden werden referiert, aber
nicht bis in die Grundkonzeption der Herausgeber rezipiert. Dieser Grundmangel kann nur mit einer
spiirbaren theologischen Metanoia behoben werden.

Obwohl das Allermeiste sachlich korreke ist, wird es fiir den Glauben nicht fruchtbar. Sowohl die
Personengeschichte — es sind vor allem Pipste, die personengeschichtlich hervorgehoben werden - als auch
die Ereignisgeschichte, die Geschichte der Amter und Institutionen konnten ganz erheblich zuriicktreten,
um strukturell wichtige Aspekte zu beriicksichtigen und auch all jenen Raum und Stimme zu geben, die mit
uns auf der Suche nach der »katholischen Einheit« sind. Um die junge Generation zu erreichen, ist ein
vielleicht auch schmerzlicher Modernisierungsschub erforderlich, der Interessen und Perspektiven der
Historiographie wie auch der Theologie des 19. Jahrhunderts weit hinter sich lifit, um den Blick mit
Nachdruck auf die Herausforderungen des 21. Jahrhunderts zu richten, in Europa und in Ubersee.

Die Perspektiven bleiben zu eng, wenn die Hauptfragen im Kreis weniger Ordinarien entschieden und
dargestellt werden. Wiirde man das Wagnis auf sich nehmen, die Geschichte des Klerus durch Kleriker, die
Geschichte der Frauen in der Kirche durch Frauen, die der Laien durch Laien, die der Orthodoxen durch
orthodoxe Theologen und die des Protestantismus durch kumenisch gesinnte protestantische Theologen
bearbeiten zu lassen, so ergibe sich wohl erst ein Bild der vollen katholischen Weite und Vielfalt. Erst wenn
ein solches Bild der una sancta catholica et apostolica ecclesia und aller ihr eigenen Gaben ausgebreitet und
zur Kenntnis genommen ist, sollten die Herausgeber durch iiberzeugende ekklesiologische Mafistibe eine
Hilfe zur Bewertung und Orientierung geben. Teilweise wird in diesem Buch umgekehrt der Versuch
gemacht, durch eine Engfithrung auf eine Personen- und Institutionengeschichte in einem traditionalisti-
schen Sinn *katholisch zu orientieren’, die »eigenen Gaben« der Kirche Christi, die noch auf der Suche nach
der katholischen Einheit sind, jedoch thematisch auszuklammern. Solche Ausblendungen iiberzeugen heute
nicht mehr und nihren auch nicht einen Glauben, der sich in der modernen Welt bewahren mufl.

Erwiinscht wire also ein Neubeginn, der sowohl die kirchliche Landesgeschichte Osterreichs in einem
weiteren Sinn als auch die heutigen &kumenischen Positionen innerhalb wie aufierhalb der Kirche
aufarbeitet und einen kritischen Dialog nach allen Seiten hin — auch z.B. zur heute von Rom aus neu
gesehenen jiidischen Religion hin—wagt. Wer in einem heutigen Alltag um seinen Glauben ringen muf, dem
kann auch eine Alltagsgeschichte der Frommigkeit zu Werturteilen verhelfen — und nicht nur eine
Geschichte hehrer Personen und Amter. Wer morgen sowieso in okumenischer Nachbarschaft und
vielleicht Skumenischer Familie wohnt, dem hilft keine Dialogverweigerung mit den Reprisentanten
’seiner’ Probleme und Traditionen, sondern eine Skumenische Offenheit, verbunden mit begriindeter,
dogmatischer Grundsatztreue. Karl Pellens

KIRCHENGESCHICHTE UND ALLGEMEINE GESCHICHTE IN DER ScHWEIZ. Die Aufgabe der Helvetia Sacra.
ITINERA, Fasc. 4. Hg. von der Allgemeinen Geschichtsforschenden Gesellschaft der Schweiz (AGGS).
Basel-Stuttgart: Schwabe 1986. 124 S. Brosch. DM 33,60.

Am 25. Oktober 1985 bot sich den Mitarbeitern der Helvetia Sacra die Gelegenheit, ihr grofangelegtes
Forschungsprojekt zur Schweizer Kirchengeschichte vorzustellen. Primire Aufgabe der Helvetia Sacra ist
die eines Nachschlagewerkes fiir kirchliche Institutionen und deren Wiirdentriger. Hieraus ergibt sich die



BUCHBESPRECHUNGEN 303

Zielsetzung, die kirchlichen Einrichtungen der Schweiz — Bistiimer, Stifte, Kloster — systematisch zu
erfassen und in ihrer institutionellen Ausprigung historisch zu beschreiben. Der Schwerpunkt liegt auf der
personengeschichtlichen Darstellung.

In einem grundsitzlichen Referat erliutert Brigitte Degler-Spengler die Zielsetzung der Helvetia Sacra
im Konnex von Kirchengeschichte und Geschichtswissenschaft. Das neuzeitliche Geschichtsbild mit der
Trennung von Kirche und Staat fithrte zur »Marginalisierung« der Kirchengeschichte und so auch zu deren
institutioneller Schwiche. Bis heute fehlt zum Beispiel in der Schweiz ein Lehrstuhl fiir Schweizerische
Kirchengeschichte. Beeindruckend ist der bisherige wissenschaftliche Ertrag der Helvetia Sacra, der in
Zusammenarbeit zwischen Historikern und Theologen entstanden ist. Die publizierten und redaktionell
abgeschlossenen Binde enthalten Kurzbiographien von iiber 15000 Personen, von denen die meisten in
ihrem kirchlichen, politischen und sozialen Umfeld Einfluff ausgeiibt haben. Daraus ergeben sich fiir die
Forschung neue Impulse und Fragestellungen, zum Beispiel zur kirchlichen Topographie, zur Sozialge-
schichte oder zum Klosterwesen (S. 8-33).

Die iibrigen Referate befassen sich mit Einzelaspekten. Elsanne Gilomen-Schenkel referierte iiber
»Schweizer Bischofe und Abte im frithen Karolingerreich. Der Gebetsbund von Attigny 762« mit dem
Ergebnis, daft das gesamte Gebiet der Schweiz im Frankenreich kirchenpolitisch integriert war; so waren
sowohl der hohere alemannisch-ritische Klerus als auch Reprisentanten der Westschweiz in Attigny
vertreten (S.24-33). — Am Beispiel der Basler Wucherpredigt des Johannes Mulberg geht Hans-Jorg
Gilomen der Diskrepanz von Therorie und Praxis des Wucherverbotes nach. Mulberg (u.a. ein Feind der
Beginen) predigte 1411 im Basler Miinster gegen den Wucher und mufite sich von der Geistlichkeit den
Einspruch gefallen lassen, er nehme eine iiberholte Position ein (S. 34-62).

Fragen der kirchlichen Reform nach dem Konzil von Trient greifen folgende Beitrige auf: Patrick Braun
schildert den kirchenpolitischen Konflikt des Lausanner Bischofs Jean-Baptiste de Strambino (1662-1684)
mit dem Kanton Freiburg um die Durchfilhrung der Konzilsdekrete im stidtischen St. Niklausenstift
(S. 63-76). — Anton Goessi untersucht die nachtridentinischen Pfarrvisitationen im Kanton Luzern, um die
es vor allem im 16. Jahrhundert unter dem Konstanzer Bischof Mark Sittich Kardinal von Hohenems
schlecht bestellt war. Keine Visitation konnte es jedoch ohne die Mitwirkung der weltlichen Obrigkeit
geben. Im 17. und 18. Jahrhundert begleiteten drei Ratsherren die Konstanzer bischéflichen Visitatoren.

Abschliefend folgen die Beitrige von Francis Python iiber den Klerus des Kantons Freiburg in der
ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts (besonders beriicksichtigt er die Klerusausbildung, die Rolle der Jesuiten
und der »Petite Eglise« in den Gesellschaften des Klerus: »Correspondance ecclesiastique« zwischen
1810-1819/22 und der spiteren »Association ecclesiastique, S. 91-111) und Antonietta Moretti, die einen
kurzen Abrif} iiber den Klerus im Kanton Tessin gibt, der bis zum Konkordat von 1884 zu den Didzesen
Como und Mailand gehért hat und danach durch apostolische Administratoren verwaltet worden ist
(S.112-123). Konstantin Maier

2. Buch- und Bibliothekswesen

BisLioTHECA ApostoLica Varticana. Hg. unter dem Patronat S.E.Kardinal Alfons Maria Stickler,
Bibliothekar und Archivar der Hl. Romischen Kirche, und des Prifekten der Bibliotheca Apostolica
Vaticana P.Leonard Eugene Boyle, O.P. (Italienische Textbearbeitung: Maria Siponta de Salvia,
Ubersetzung aus dem Italienischen: Heigrid Betz). Stuttgart-Ziirich: Belser 1986. 296 S. mit 126 Farb-
tafeln und 32 teils farbigen Abb. Ln. in Schuber. DM 148,-.

Wem Biicher nicht zu bloflen Kopiervorlagen verkommen sind und wer Bibliotheken anders taxiert als
Supermirkte, dem sei diese schone, aber auch nicht ganz billige und dennoch preiswerte Veroffentlichung
zur Vaticana empfohlen. In Italien schon 1985 auf dem Buchmarkt, erschien die deutsche Ubersetzu.ng wohl
nicht ganz zufillig im Jahr der groflen Palatina-Ausstellung in Heidelberg, die ja ihrerseits mit einem
zweibindigen Ausstellungskatalog prunkte. Wenn seit Jahren schon weniger bedeutende Bibliotheken sich
in ihren Zimelien vorstellen, dann steht dies auch der Vaticana zu, die zwar nicht zu den grofiten
Bibliotheken der Welt zihlt, aber mit ihren ca. 70000 Handschriften mit das wertvollste Erbe verwaltet. Es
verwundert nur, dafl der Verlag nicht schon vor Jahren ein solches Buch herausbrachte, da er doch in der
Reihe *Belser Faksimile Editionen aus der Bibliotheca Apostolica Vaticana® seit 1980 etwa 20 Faksimilia
herausgebracht hat. Auf dieses Unternehmen, das gleichermaflen der Erhaltung wie Erschliefung der



304 BUCHBESPRECHUNGEN

Handschriftenschitze dienen soll, und an dessen Verwirklichung auch die deutschen Bischéfe eine
Mittlerrolle spielen, verweist dann auch unsere Verdffentlichung mit schénen Bildern und werben-
den Worten (S.261-267). Wer sich fiir dieses Unternehmen interessiert, wird aber mit dem (kosten-
losen) Verlagsprospekt — die Ausgabe 1986 umfafite immerhin 64 Seiten mit vielen Abbildungen — besser
bedient.

Der Band will eine reich bebilderte Dokumentation der Bibliothek bieten, niherhin nicht nur 126
Handschriften aus allen Epochen und Wissensgebieten vorstellen, sondern auch die Geschichte der
Bibliothek erhellen, die formell erst 1475 begriindet wurde. Wie nicht anders zu erwarten, ist die
Veréffentlichung zu einem Bilderbuch geraten. Nicht nur die Handschriften, Karten und einige Einbinde
werden im Bild vorgestellt, auch die Bibliotheksriume und Personlichkeiten, die sich um die Bibliothek als
Institution verdient gemacht haben. Das wird der zu schitzen wissen, dem der Zutritt in die Bibliothek nicht
gelingen will.

Es fillt auf, dafl im Titel zwar die hohen ’Patronatsherren’ der Veroffentlichung genannt werden, aber
kein Verfasser oder Bearbeiter. Aus dem Impressum ist dann ziemlich versteckt zu erfahren, daf fiir die
»italienische Textbearbeitung« Maria Siponta de Salvia zeichnet und fiir die Ubersetzung ins Deutsche
Heigrid Betz. Man wiirde schon gerne erfahren, was unter *Textbearbeitung’ zu verstehen ist. Dem
kundigen Leser wird dies erst aus dem abschlieflenden ’bibliographischen Hinweis’ (S. 260) einigermafien
deutlich. Hier ist davon die Rede, dafl sich die Texte auf fiinf namentlich genannte vatikanische
Ausstellungskataloge der Jahre 1950 bis 1981 stiitzen. Stichprobenartige Vergleiche des Rezensenten, der
vier dieser Kataloge eher zufillig in Antiquariaten erworben hat, bestitigen diesen Hinweis.

Damit wird nun freilich eines deutlich: Eigentlich Neues bietet die Veréffentlichung zumindest im
Bereich der Handschriftenbeschreibung nicht, auch nicht bei der Erorterung der Bibliotheksgeschichte, die
im wesentlichen zu einer Bestandsgeschichte geschrumpft ist. So ghnlich kann man dies auch im Katalog zur
500-Jahrfeier der Bibliothek von 1975 nachlesen. Verdienstvoll ist die Veréffentlichung dann aber doch:
Zum einen ist es nicht ganz einfach, an die Ausstellungskataloge heranzukommen, zum andern liegen nicht
alle Kataloge in deutscher Fassung vor, zum dritten sind die Abbildungen in den Katalogen nicht alle farbig
und drucktechnisch oft nicht von bester Qualitit. Unsere Veréffentlichung ist nun eine Auswahl geworden,
die ihre Stiicke mit guten Farbabbildungen belegt.

Zu fragen bliebe aber doch, ob es dem Verlag nicht méglich gewesen wire, den Textbereich insgesamt
neu schreiben zu lassen. Der Stand der Forschung kann sich ja auch einmal verindern. So heifit es zu einer
(von insgesamt neun) in der Vaticana vorhandenen *Corvinen’ (Tafel CIX), die Buchmaler gehorten der
Schule des Ghirlandaio und des Attavante an; neuerdings sieht man die im Verlauf von fiinf Jahren
(1487-1492) entstandenen Malereien als eigenhindige Arbeiten des Attavante an (Csaba Csabodi:
Bibliotheca Corviniana. Budapest 1978, S.66, Nr.130). Raum fiir eine ausfithrliche Beschreibung der
Handschrift und der abgebildeten Seite hitte es genug gegeben. Den ganzseitigen Abbildungen in grofiem
Format steht auf der gegeniiberliegenden Buchseite in aller Regel nur ein Text von wenigen Zeilen
gegeniiber. So wire es doch, um bei dem Beispiel der *Corvine’ zu bleiben, gut zu wissen, dafl in der Vaticana
neun dieser hochberiihmten Binde fiir den ungarischen Kénig Matthias Corvinus (gest. 1490) liegen. Die
Bemerkung zum Wappenexlibris am Unterrand, es sei ’nichtriglich angebracht’, ist zumindest mifiver-
stindlich. Tatsichlich handelt es sich um eine Ubermalung des Corvinus-Wappen mit dem hier nicht
identifizierten Trivulzio-Wappen.

Ungenauigkeiten finden sich auch sonst. Bei dem auf Tafel LXXV abgebildeten Einband handelt s sich
keinsfalls um ein »treffliches Beispiel deutscher Buchbinderei des 14. Jahrhunderts«, sondern um einen
stempelverzierten spitgotischen Einband des ausgehenden 15. Jahrhunderts. Das sind kleinliche Anmer-
kungen, die fiir den vom Verlag angesprochenen Kundenkreis vermutlich belanglos sind. Was man aber
auch bei einer noch so kurzen Beschreibung erwarten diirfte, und was sich auch in den exzerpierten
Ausstellungskatalogen selbstverstindlich findet, sind Angaben zum Umfang der Handschrift und zu deren
Mafen. Nur wenn man weif}, wie hoch und breit das Blattformat ist, kann man auch ermessen, ob es sich bei
der Abbildung gegeniiber dem Original um eine Verkleinerung oder Vergréfierung handelt. Im Original-
format steht keine der Abbildungen, auch dann nicht, wenn das bei kleinen Handschriften moglich gewesen
wire.

Die Verdffentlichung sei dennoch nachdriicklich empfohlen. Sie bietet im Zusammenhang, was sonst
mithsam gesucht werden muf. Die groflen Farbabbildungen machen Appetit auf die Ausgaben der
Faksimile-Edition, wo sich dann auch die gelehrten wissenschaftlichen Kommentare finden werden.

Heribert Hummel



BUCHBESPRECHUNGEN 305

BiBLIOTHECA PALATINA. Ausstellung der Universitit Heidelberg in Zusammenarbeit mit der Bibliotheca
Apostolica Vaticana. Katalog zur Ausstellung. Hg. von ELmaR MrrTLER. Heidelberg: Edition Brausch
1986. Textband: 544 S. Bildband: 328 S. mit 321 Farbtafeln. Kart. DM 128,- (wihrend der Ausstellung
DM 58,-).

Es hat an Vorankiindigungen und Vorschuflorbeeren fiir diese aus Anlaf der 600-Jahrfeier der Universitdt
Heidelberg gezeigte Ausstellung nicht gefehlt. Ob freilich die Erwartungen der in Massen herbeigestrémten
Besucher, die sich auch von einer hohen Eintrittsgebiihr nicht abhalten lieflen, tatsichlich erfiillt wurden,
wire eine andere Frage. Gemeinhin erfreuen sich ja Buchausstellungen keiner sonderlichen Nachfrage. Man
kann das leicht an den Besucherzahlen, etwa im Prunksaal der Osterreichischen Nationalbibliothek, die ja
Sommer fiir Sommer Hochkaritiges zeigt, iiberpriifen. Und schon gar nicht liflt sich erkliren, was eine
Vielzahl von Besuchern in Heidelberg bewogen haben mag, den in jeder Beziehung gewichtigen Katalog in
zwei Binden zu kaufen, der sich keinesfalls als Ausstellungsfithrer eignet, sondern nur fiirs heimische
Studierpult. Doch wer auch daheim nicht zum Lesen kommt, kann immer noch aus den Bildtafeln ersehen,
was ihm ob der Besucherfiille in der Ausstellung selbst nicht zu Gesicht gekommen war. Insofern sind heute
Ausstellungskataloge geradezu unerlifilich geworden.

In Heidelberg gab es freilich nicht irgendwelche kostbaren und seltenen Biicher zu sehen. Man konnte
auf den Emporen der Heiliggeistkirche Handschriften und Drucke sehen, die es nie zuvor — und wohl auch
danach nie mehr - in solcher Fiille zu sehen gab. Leihgeber war die Vatikanische Bibliothek, die nur mit
papstlicher (und nicht blof kurialer) Genehmigung Biicher aufier Haus gibt. Das macht den Wert und auch
den prickelnden Reiz der Ausstellung aus. Es ist nicht jedem gegeben, nach Rom zu fahren und dann auch
noch Einblick in die Schitze der Bibliothek zu gewinnen. Schon in den Vorankiindigungen wurde nie der
Hinweis vergessen, dafl es sich bei den in Heidelberg gezeigten Biichern aus der Vaticana wenn schon nicht
um Heimkehrer, so doch wenigstens um »Urlauber« handelt: »Papst Gregor XV. konnte Herzog
Maximilian von Bayern nach der Einnahme Heidelbergs durch seinen Feldherrn Tilly im Jahre 1622 dazu
bewegen, ihm die Bibliotheca Palatina zu iiberlassen« (so im Faltblatt zur Ausstellung), die mit einer
Schenkung von 152 Handschriften durch Kurfiirst LudwigIIL. von der Pfalz an das Heiliggeiststift 1421
ihren Anfang genommen und bis zum Jahre 1622 auf etwa 8000 Binde angewachsen war. Mit diesem Wissen
ausgeriistet, diirfte auch manch entriisteter Blick auf die Biicher gefallen sein! Wenn umgekehrt freilich aus
den staatlichen Bibliotheken, auch aus der Heidelberger Universititsbibliothek, alle Biicher aus ehemals
kirchlich-katholischem Besitz dahin zuriickkehren wollten, wo sie einmal zurecht lagen, dann wire es um
den Glanz mancher Bibliothek rasch geschehen. Bei den Veranstaltern der Ausstellung ist freilich der
Kampf um die Riickkehr der Palatina, der 1816 immerhin zur Riickgabe von etwa 900 meist deutschen
Handschriften gefiihrt hat, der Dankbarkeit gewichen, eine Auswahl von 199 Handschriften und 363
Drucken wenigstens fiir einige Wochen (8. Juli— 2. November 1986) gezeigt haben zu kénnen. Und es wird
auch nicht verschwiegen, dafl die Uberfiihrung der Bibliothek, wie immer man sie auch beurteilen mag,
letztlich zu ihrer Erhaltung beigetragen hat: »So entging sie dem Feuersturm des Orléans’schen Krieges
insbesondere im Jahre 1693, der in Heidelberg auch die Heiliggeistkirche nicht verschonte« (so der Rector
magnificus, Frh. zu Putlitz, im Vorwort).

Ausstellung und Katalog fithren also nur eine Auswahl dessen vor, was 1623 in Ochsenkarren iiber die
Alpen geschleppt und im Juli 1986 mit militirischem Einsatz in der Luft herbeigeholt wurde. Man miifite die
Palatina genauer kennen, um beurteilen zu konnen, ob die Auswahl gelungen ist, indem sie einen
Querschnitt vorfiihrt, oder ob sie tendenziell tendenzibs ist. Sie ist auf jeden Fall das nicht geworden, was
wohl viele Besucher — verfiihrt von Zeitungsberichten — erwartet haben: keine Zimelien- sprich:
Schatzausstellung. Schitze werden zwar unter der Rubrik C auch vorgefiihrt, aber insgesamt iiberwiegen
doch die Druckschriften, vornehmlich aus dem 16. Jahrhundert, die in aller Regel keineswegs selten oder
kostbar sind. Es geht der Ausstellung offensichtlich um die Erhellung der Geistesgeschichte an Universitit
und kurpfilzischem Hof, wobei unter zwei wichtigen Rubriken (D und E) »Reformation und Konfessiona-
lismus« und die »Schlofibibliothek« behandelt werden. Es wird heute nicht mehr jedermann wissen, welche
Rolle Heidelberg und seine Fiirsten im Verlauf des 16.Jahrhunderts in den innerprotestantischen
Auseinandersetzungen (Lutheraner — Calvinisten) spielten. Zahlreiche Heidelberger Drucke werden zu
diesen Fragen nach Sakramentenlehre, Pridestination usw. aufgeboten. Hier wird Heidelberg dann auch als
Druckerstadt vorgestellt. Aus den Bestinden der Schlofibibliothek sucht man zu eruieren, was am Hof nicht
nur angeschafft, sondern auch gelesen wurde. Relativ breiten Raum nimmt auch die Bibliothek des Ulrich
Fugger (1526-1584) ein, der sich 1553 offiziell vom Katholizismus abwandte, 1562 in schwere Schuldennot



306 BUCHBESPRECHUNGEN

geriet, 1564 nach Heidelberg iibersiedelte und 1571 seine Bibliothek (knapp 250 Zentner!) der Heiliggeist-
bibliothek iiberlief. Unter dem Rubrum H wird in der Ausstellung der Frage »Raub oder Rettunge
nachgegangen.

Elmar Mittler und den 58 (!) Katalogmitarbeitern ging es zumindest im Katalog darum, die schwierige
Materie breiteren Schichten verstindlich und anschaulich zu machen. Die Exponatbeschreibungen
verbreiten fast iiberall ein (zu?) breites enzyklopidisches Wissen. Man erfihrt—mit reichlich, aber oft etwas
willkiirlich gewihlten Literaturverweisen — alles iiber Verfasser und Inhalt der Schriften. Uber das Buch als
solches, nach seiner formalen Gestalt, erfihrt man hingegen oft zu wenig. Als bibliophil oder bibliogra-
phisch Interessierter kommt man zu kurz. Dafl bei den Drucken fast immer die notigsten bibliographischen
Hinweise fehlen — so auch bei Inkunabeldrucken —, wird man verschmerzen kénnen, da die Titel in aller
Regel diplomatisch genau und kaum gekiirzt aufgenommen wurden. Doch wire es wiinschenswert
gewesen, wenn bei nicht genau firmierten Drucken die heutigen Erkenntnisse, etwa zu Druckort, Drucker
und Jahr, beigefiigt worden wiren. So fehlen etwa zu den beiden Narrenschiff-Predigtzyklen des Geiler von
Kaisersberg von 1510 und 1511 (E 15.8.1/2) die Namen der Straburger Drucker (1510: Schiirer, 1511:
Priiss); fiir die Ausgabe von 1511, die reich illustriert ist, erfihrt man nicht einmal die Anzahl der
Holzschnitte (117) und schon gar nicht deren Herkunft (Basel) und eventuellen Reifler (»Meister des
Verardus«). Unsicherheiten und Inkonsequenzen beim Nachweis von Illustrationen lassen sich auch sonst
erkennen. So ist der grole Holzschnitt mit der Geburt Christi von Springinklee (F.2. 1) nicht zuerst 1521 in
Lyon verwendet worden, sondern schon 1519. Es berithrt merkwiirdig, dafl im Literaturverzeichnis
genannte Werke dann doch nicht iiberall beigezogen wurden, so etwa die Arbeit von Andresen zum
Niirnberger Illustrator Jost Amman, der Gesamtkatalog der Wiegendrucke, das Repertorium von Hain, die
Arbeit von Muther zur Biicherillustration bis 1550.

Diese kleinlichen Anmerkungen zu Mingeln, die sich gewifl auch aus der Vielzahl recht unterschiedlich
interessierter Autoren erkliren lassen, wollen den positiven Eindruck nicht triiben. Sie erkliren sich wohl
auch daraus, dafl die Katalogerstellung nicht nur sehr schnell, sondern — was die Druckschriften betrifft —
nicht nach den Exemplaren der Palatina im Vatikan, sondern nach Drucken in deutschen Bibliotheken
vorgenommen wurde (oder werden muflte?). Die Zeitnot diirfte auch Fliichtigkeitsfehler bei den Legenden
zu den - bei diesem Verkaufspreis - wohlgelungenen Bildtafeln erkliren. So steht in der Bildlegende zum
Dankbreve des Papstes an Maximilian das Jahr 1522 statt 1622 (Tafel S. 296); 1462 wurde auch nicht der (1)
erste Kolophon (abschlieBender Druckvermerk) gedruckt, sondern das erste Druckersignet von Fust und
Schoffer, die schon — wie auch die Katalogbeschreibung durchaus weifl — 1457 beim Mainzer Psalter solch
ein Kolophon angebracht hatten.

Ausstellung wie Katalog vermitteln einen sehr guten Einblick in die Bestinde der Palatina, wie er bislang
nicht zu gewinnen war. Es ist nicht immer so, dafl Kataloge zu Ausstellungen iiber Biicher selbst zu guten
Biichern geraten. Doch hier stimmt alles: qualititvolles Papier (von Scheuffele in Oberlenningen), sauberer
Druck von Text und Bild, gefillige Typographie und iibersichtliches Layout, und nicht zuletzt eine feste
Bindung mit Fadenheftung. Dieser Katalog wird sich beniitzen lassen, ohne in Einzelblitter zu verfallen.
Was das Handwerk auf dem Gebiet des Bucheinbandes zu leisten fihig war, wurde ja auch in der
Ausstellung mit zahlreichen Ottheinrich- und Fuggerbinden deutlich. Heribert Hummel

ELMAR ScumrTt: Die Drucke der Wagnerschen Buchdruckerei in Ulm 1677-1804. Band I: Bibliographie
der Drucke. Band II: Vignetten, Signete, Initiale (Veroffentlichungen der Stadtbibliothek Ulm 4.5).
Konstanz: Universititsverlag 1984. 508, 583 S. mit zus. 1053 Abb. Kart. DM 325,-.

ELmar Scamrrt: Die Wohlersche Buchhandlung in Ulm 1685-1985. Ihr verlegerisches und buchhindleri-
sches Wirken. Unter Mitarbeit von Ingeborg Appenzeller, Bernd Breitenbruch u. Lore Fraisse.
(Verdffentlichungen der Stadtbibliothek Ulm 6). Weiflenhorn: Konrad 1985. 158 S. mit zahlreichen
Abb. Kart. DM 28,-,

Die Stadtbibliothek Ulm versteht es, seit Jahren mit Ausstellungen und seit 1981 auch mit einer
Veroffentlichungsreihe auf das Ulmer Buchwesen aufmerksam zu machen. Die beiden hier anzuzeigenden
Verbffentlichungen haben in Elmar Schmitt (Stadtbibliothek Ulm) einen Bearbeiter gefunden, dem vorweg
nicht nur Sachkunde, sondern auch unvorstellbarer Fleifl zu bescheinigen ist. Wer sich je im Bibliographie-
ren versucht hat, kann es an Bewunderung nicht fehlen lassen. Man scheint in Ulm solche Leistungen fiir



BUCHBESPRECHUNGEN 307

seeléastl\;erstindlich zu achten, denn in den Vorworten wird des Bearbeiters auch nicht mit einem Wort
gedacht.

Im Oktober 1978 feierte die Stadtbibliothek Ulm die Griindung der Wagnerschen Buchdruckerei mit
einer Ausstellung (Die Wagnersche Druckerei Ulm. Thr typographisches und verlegerisches Schaffen.
Konstanz: Universititsverlag 1978. DM 15,-), die den Wunsch nach einer Gesamtbibliographie der
Buchdruckerei aufkommen lief. Schon 1984 wurde sie vorgelegt, erweitert um einen opulenten Abbil-
dungsteil im zweiten Band, der in Originalgrofe alle Vignetten, Signete (Drucker- und Verlegermarken)
und Initialserien der Wagnerschen Druckerei vorstellt. Fiir Liebhaber barocker Gebrauchsgraphik und
Freunde des Ornamentstichs wird dieser Band zu einer wahren Fundgrube. Fiir Schmitt freilich waren diese
kleinen Kupferstiche und Holzschnitte in anderer Weise hilfreich. Aus ihrer Verwendung konnte er hiufig
erst einen Druck fiir die Wagnersche Buchdruckerei sichern, die insbesondere dann, wenn sie als
Lohndruckerei fiir fremde Verlage (das Verlagsverzeichnis Bd. I, S. 449452 nennt etwa 100 Verlage!) titig
wurde, auf den eigentlichen Druckvermerk verzichtete. Zur Firmierung von Drucken der Wagnerschen
Druckerei wird der zweite Band auch in Zukunft von Bedeutung sein. Denn ganz vollstindig ist diese
Bibliographie so wenig wie alle anderen jemals erstellten. Dem Konstanzer Universititsverlag, dem ja auch
eine nicht unbedeutende Druckerei angeschlossen ist, ist mit der Verdffentlichung ein beispielhaftes
Unternehmen gegliickt. Wenn entgegen der sonstigen Ubung der Stadtbibliothek Ulm die Verdffentlichung
nicht in Weiflenhorn erschien, sondern eben in Konstanz, dann wohl auch deshalb, weil die Konstanzer
Verlegerin Brigitte Weyl eine Nachfahrin des Matthius Wagner ist, der 1677 die Firma in Ulm begriindete.
Damit hat sich gewissermafien ein Ring geschlossen, nachdem die Wagnersche Buchdruckerei in Ulm nach
einem schon vor 1800 einsetzenden Niedergang 1907 endgiiltig zu bestehen aufgehdrt hatte.

Elmar Schmitt li@t der eigentlichen Bibliographie eine umfangreiche Einleitung (S. 14-83) vorangehen,
in der er iiber die Buchdrucker Matthius Wagner (1648-1694), Christian UlrichI. (1686-1763), Christian
UlrichII. (1722-1804) und dann noch kursorisch iiber die Nachfahren bis 1907 unterrichtet; behandelt
werden auch ganz umfangreich Fragen der Ulmer Biicherzensur und firmenspezifische Bereiche, wie etwa
die Ausstattung der Druckerei. Eine Vielzahl von Registern in beiden Binden macht die Beniitzung der
Bibliographie relativ leicht: Vorbesitzerverzeichnis (von beschriebenen Exemplaren), Kiinstlerverzeichnis
(insbesondere wichtig fiir die Vignetten und Signete), Verlagsverzeichnis, Verfasser- und Titelverzeichnis,
Fundstellenverzeichnis (Band IT) mit genauer Angabe iiber die Verwendungsdauer der Vignetten usw.
Manches kénnte man sich bei den Registern noch bequemer vorstellen. Im zuletzt genannten Fundstellen-
verzeichnis werden die Namen der Zeichner bzw. Stecher nicht genannt; man muff schon an der
angegebenen Fundstelle selbst nachschlagen, um dort zu ersehen, ob der Kiinstler bekannt ist oder nicht. Im
Vorbesitzerverzeichnis wurde nicht einmal der Versuch gemacht, die Personen zu identifizieren oder zu
lokalisieren. Bei dem als Vorbesitzer genannten J.Lorck hitte man doch wohl den Zusatz »Pastor
Hafniensis« bieten kénnen, der sich zweimal in den Besitzvermerken findet (Nr. 375 und 486). Gemeint ist
natiirlich der beriihmte Josias Lorck (1723-1785), Pfarrer in Kopenhagen, dessen gewaltige Bibelsammlung
mit etwa 5000 Nummern 1784 durch Herzog Karl Eugen von Wiirttemberg erworben wurde und die heute
den Grundstock der Bibelsammlung der Wiirttembergischen Landesbibliothek Stuttgart bildet. Auch bei
den angefiihrten Klosterbibliotheken vermifit man erginzende Angaben, etwa bei der Propstei Allerheiligen
(= Primonstratenserpropstei Allerheiligen im Ortenaukreis) oder dem Collegium Wengense (= Augusti-
nerchorherrenstift St. Michael zu den Wengen in Ulm). Fiir den Beniitzer der Bibliographie sind solche
geringen Mingel vollig unerheblich.

Von Bibliographien erwartet man eine vollstindige Erfassung und genaue Beschreibung der Biicher.
Was die Vollstindigkeit betrifft, macht Elmar Schmitt einige Einschrinkungen. Wiewohl die Buchdruckerei
bis 1907 weitergefiihrt wurde, endet die Bibliographie mit dem Jahr 1804. Der Grund fiir diese
Beschrinkung diirfte nicht nur darin liegen, dafl in dieser Zeit kaum noch Nennenswertes gedruckt wurde,
wie Schmitt angibt, sondern wohl auch darin, daf die Drucke nach 1804 bibliographisch nur schwer
aufzuspiiren sind. Es fehlt nimlich fiir diese Zeit — und auch fiir die Anfangsjahre der Buchdruckerei - jenes
Instrument, das Elmar Schmitt iiberhaupt erst befihigte, eine so relativ vollstindige Bibliographie fiir eine
Buchdruckerei, und nicht etwa in erster Linie fiir einen Verlag zu erstellen. Zu Gebote standen ihm einmal
die »Bibliotheca Wagneriana« in der Stadtbibliothek, die auf eine 1754 gemachte Stiftung des Christian
Ulrich Wanger I1. zuriickgeht, in der ein Grofiteil der Wagnerdrucke bis 1804 liegt und die durch einen um
1803 angelegten Katalog erschlossen ist. Dazu kommt noch ein eigenhindiges Verzeichnis des genannten
Druckers fiir die Jahre von 1750 bis etwa 1800. Wie Schmitt selbst bemerkt, ist mit Liicken deshalb auch fiir
die Zeit vor 1750 zu rechnen.



308 BUCHBESPRECHUNGEN

Die Beschreibung der Drucke erfiillt alle Erwartungen. In chronologischer Ordnung werden angefiihrt:
Verfassername (unter gelegentlicher Identifizierung von Anonyma), Sachtitel, Verlagsort, Verleger,
Druckdatum, Umfang, Format, Typographie (Antiqua und/oder Fraktur); dann ein Exemplarnachweis in
einer deutschen Bibliothek (mit Standortverzeichnis S.4371.). Die Exemplarbeschreibung bietet 5 Merk-
male: (I) Handschriftliche Eintrige (Vorbesitzer, insbesondere aber die typographische Beurteilung des
Drucks durch den Buchdrucker selbst in Exemplaren der Bibliotheca Wagneriana), (II) Angaben zur
Titelblattgestaltung, (III) Angaben zur Ausstattung (Vignetten etc.), (IV) Kolophon (Druckvermerk) und
(V) Angabe der Quelle und Anmerkungen zum Druck. Eine solche Fiille von Angaben findet man kaum
einmal in Inkunabelbibliographien.

Im steten Drang nach Komplettierung dhneln Bibliographen den Briefmarkensammlern. In diesem Sinn
seien hier einige Erginzungen und Korrekturen geboten, die sich vermehren lieflen, den Wert der Arbeit
aber in gar keiner Weise schmilern. Der Nachdruck des beriihmten, von Kaiser Maximilian veranlaten
»Theurdank« von 1679 (Nr. 12) bietet — entgegen der Titelaufschrift - nicht ausschlieRlich Holzschnitte des
Leonhard Schiufelein, sondern iiberwiegend solche von Leonhard Beck und einige wenige von Burgkmair.
Ubersehen wurde ein weiterer Nachdruck dieses Werks von 1693. Der von Elmar Schmitt nicht
nachweisbare Bibeldruck von 1688 (S.432) liegt in der Konviktsbibliothek Tiibingen. Der Verlagsort
»Coloniae: Kempis« (Nr. 865) ist fingiert; vermutlich erschien das Werk (und auch Nr. 864) im Selbstverlag
des Ulmer Wengenstifts. Verfasser der »Katholische(n) Kirchengesinge zum Gebrauch einer Pfarrkirche
auf dem Lande« von 1784 (Nr. 1511) ist Franz Xaver Christmann, der des »Lehrbiichlein« von 1784 Joseph
Alois Rink. Fiir Georg Vogler wire nachzutragen »Der suchende und seligmachende Jesus, eine
Primitzrede« (1792). Es verwundert etwas, daff Schmitt zur Komplettierung nicht das nahezu abgeschlos-
sene »Gesamtverzeichnis des deutschsprachigen Schrifttums 17001910« (Miinchen u. .a. 1979ff.) beigezo-
gen hat, wo er auf Umwegen zu weiteren Wagnerdrucken hitte gelangen kénnen.

Die Wagnersche Buchdruckerei gehérte nach Quantitit und insbesondere nach der Qualitit ihrer
Drucke zu den bedeutendsten Unternehmungen in Siiddeutschland. Die Bibliographie verzeichnet etwa
2000 Drucke, von denen viele durch Christian Ulrich Wagner II. selbst typographisch klassifiziert wurden
(vgl. die Zusammenstellung der Urteile Bd.I, $.435f.). Uber die vorhandenen Schriften wurde das
Publikum durch ein Schriftprobenbiichlein von 1765 eingehend informiert (»Abdruck aller in der
Wagnerischen Buchdruckerey in Ulm dermahlen sich befindenden Schrifften«; Reprint 1982: Universitits-
verlag Konstanz).

Fiir die Leser dieses Jahrbuches diirfte von Belang sein, daf die Firma insbesondere im ausgehenden
18. Jahrhundert zahlreiche Catholica druckte. Etwa zwanzig schwibische Kléster bedienten sich der
Buchdruckerei, um Thesen, Directorien, Andachten und Schulschriften herauszubringen. Von Bedeutung
war die Druckerei auch fiir den aufgeklirten Klerus. Die Bibliographie ist deswegen auch fiir den von
Nutzen, der erfahren méchte, was im 18.Jahrhundert im oberschwibischen Bereich geschrieben und
gedruckt wurde. Es ist nur schade, dafl der hohe Verkaufspreis der zweibindigen Bibliographie den Erwerb
erschwert.

Preisgiinstig ist hingegen die zweite hier anzuzeigende Veroffentlichung zur Wohlerschen Buchhand-
lung in Ulm, die 1685 begriindet wurde und die sich recht hiufig der Wagnerschen Buchdruckerei bediente.
Das dreiteilig angelegte Buch bietet zunichst die Geschichte der Buchhandlung samt angeschlossenem
Verlag, dann den Katalog zu den 1985 in der Stadtbibliothek Ulm ausgestellten Drucken und zuletzt eine
Bibliographie des Verlags mit knapp 500 Biichern. Auch hier gilt, was zur Wagnerschen Bibliographie schon
zu sagen war: Die Drucke sind exakt aufgenommen und mit Exemplarnachweisen versehen. Noch mehr als
bei Wagner iiberrascht bei Wohler der hohe Anteil an katholischen Autoren. Der Marchtaler Primonstra-
tenser Friedrich Herler brachte bei Wohler zwischen 1698 und 1705 immerhin fiinf umfangreiche Werke
heraus; der sanblasianische Fiirstabt Martin Gerbert ist mit 14 Werken vertreten, der Tegernseer
Benediktiner Heinrich Braun (1732-1792) mit acht meist padagogischen Schriften. Beliebt war Wohler
insbesondere bei den katholischen Aufklirern (Werkmeister, Salat, Danzer, Vogler, Rink u.a.). Die
Bibliographie liest sich so als kleine Geistesgeschichte fiir den schwibischen Raum. Ganz vollstindig ist
natiirlich auch diese Bibliographie nicht. Es fehlen beispielsweise einige katechetische Werke des Donzdor-
fer Pfarrers Joseph Alois Rink. Mehr noch als bei der Wagnerschen Buchdruckerei hitte Schmitt iiber das
zitierte »Gesamtverzeichnis« zu weiteren Verlagswerken kommen kénnen. Der Wert der Arbeit wird
dadurch nicht geschmilert.

Recht aufschlufireich ist die Geschichte der Buchhandlung und des Verlags. Wie Wagner war auch
Wohler eine fiihrende Institution. Die Wohlerschen Biicherkataloge, die sein Sortiment verzeichnen,



BUCHBESPRECHUNGEN 309

nennen fiir 1774 schon 869 Titel, fiir 1775 gar 1067, fiir 1784 noch 780 Werke. Schmitt weist zurecht darauf
hin, daf die Wohlersche Buchhandlung die in St. Blasien selbst gedruckten Werke des Fiirstabts Gerbert in
Kommission vertrieben hat (S. 19). Diese Beziehung zu der Schwarzwaldabtei hitte doch wohl eine breitere
Wiirdigung verdient. Nicht nur die Werke des Abtes wurden hier vertrieben, sondern zeitweilig mit
Exklusivvertrag die meisten Arbeiten der Klosterdruckerei (vgl. Gerhard Stamm, Buchdruckerei, Verlag
und Buchhandel, in: Das tausendjihrige St. Blasien. 200jihriges Domjubilium. Karlsruhe: Badenia 1983,
Bd.II, S. 153-169, hier S. 164).

Der Katalogteil ist reich bebildert und, was die Beschreibung der Exponate betrifft, sehr detailliert.
Gezeigt wurden in der Ausstellung zunichst Wohlersche Verlagsprodukte, dann auch Titel aus dem
Sortiment mit Schwerpunkt auf padagogischer und schongeistiger Literatur. Mit Wohler konnte man im
18.Jahrhundert in und um Ulm herum am literarischen Leben teilnehmen.

Man wiirde sich hnliche Publikationen wie fiir Wagner und Wohler in Ulm auch fiir weitere
Druckereien und Verlage wiinschen, beispielsweise fiir Ritter in Schwibisch Gmiind und Ellwangen und fiir
die Anfinge von Herder in Meersburg und Rottweil. Heribert Hummel

3. Antike und Mittelalter
RoBERT L. WiLkeN: Die frithen Christen: Wie die Rémer sie sahen. Graz: Styria 1986.231S. Ln. DM 39,80.

Eigentlich ist die antike Lebensauffassung erst im 19. und 20. Jahrhundert véllig - je nach Standpunkt —
aufgegeben oder iiberwunden worden. Dieser Gedanke dringt sich immer wieder auf, wenn man Wilkens
nicht zu bestreitende Aussagen iiber die rémische Religiositit liest, z.B.: »Die Religion stellt die
gewohnlichen und auergewdhnlichen Ereignisse des Lebens der Gesellschaft und des einzelnen in einen
sakralen und kosmischen Zusammenhang« (S.78), oder: »Die Frommigkeit liegt in einer religiosen
Verrichtung herkémmlicher Riten und in einer treuen Befolgung traditioneller Normen« (S.137).
Allerdings gilt fiir die Antike: »Religion gehorte einem Volk. Sie wurde dem einzelnen durch das Volk oder
die Nation geschenkt, von der er stammte oder in der er lebte» (S. 137). Diese zentralen Stellen aus Wilkens
Buch zeigen zur Geniige, daf die christliche Lehre in rémischer Sicht zunichst nicht als Religion gelten
konnte. In den Augen konservativer Romer (Plinius, Trajan) war sie ein Aberglaube, nach Meinung
gebildeter Griechen allenfalls eine Lebenshaltung von fragwiirdigen Grundlagen, fiir die man zur Not den
Begriff »Philosophie« verwenden konnte (Galen, Celsus). Aber gerade mit den Methoden der griechischen
Philosophie bekimpften Porphyrios und Kaiser Julian im 3. und 4.Jahrhundert das Christentum.
Porphyrios’ Biicher wurden unter den christlichen Kaisern zweimal verbrannt, aus heutiger Sicht nicht
gerade ein Beweis fiir die Stirke der christlichen Botschaft. Julian wollte, um die Christen Liigen zu strafen,
im Jahre 363 den Tempel zu Jerusalem wieder aufbauen. Es war »der letzte und genialste Streich in der alten
Auseinandersetzung zwischen dem Heidentum und dem Christentume (S. 207). Wilkens Urteil iiber die in
seinem Buch behandelten Kritiker des friihen Christentums ist frei von Schadenfreude: »Sie halfen den
Christen, ihre echte Stimme zu finden; und ohne sie wire das Christentum drmer geblieben« (S.216).

Kurz zu den einzelnen, von Wilken behandelten Stimmen aus dem nichtchristlichen Teil des romischen
Reiches: Der einzige Rémer, der ausfiihrlich zu Wort kommt, ist der jiingere Plinius. Sein Brief an Trajan
und Trajans Antwort (Plin. ep. 10, 96, 97) enthalten die wesentlichen Aussagen iiber die Rechtslage der
Christen in einer Zeit, die man seit Gibbon zu den gliicklichsten Epochen der Menschheit zihlt. Die
Rechtslage der Christen war von empérender Unsicherheit. Trajan wollte nicht, dafi man sie aufspiire, aber
auf Anzeige sollten sie zum Gebet an die Gotter des rémischen Staates gezwungen oder hingerichtet
werden. Wilken erértert ausfihrlich die Ursache fiir dieses inkonsequente Verhalten, ohne neue Aspekte
anzufiihren. Man kénnte sich doch vorstellen, daf Trajan kein Blutbad wollte. Andererseits lief die
traditionsverhaftete rémische »Pietas« es nicht zu, eine neue religiose Stromung, welche di romischen
Géteer bekimpfte, anders denn als Aberglauben (superstitio) zu werten. Wilkens bietet seinen Lesern in
leicht lesbarer Form, was aus den einschligigen Artikeln des »Reallexikons fiir Antike und Christentum«
(z.B. »Christenverfolgung« von Joseph Vogt) bekannt ist. Das ist legitim in einem Buch, das laut Vorwort
»fiir allgemein interessierte Leser und fiir Studenten der christlichen Geschichte und Theologie« (S.12)
geschrieben ist.

Nach den an der Praxis orientierten Romern kommen die Griechen Celsus, Galen, Porphyrios zu Wort.
Thre Auseinandersetzung mit dem Christentum ist philosophisch-spekulativer Art, ohne praktische



310 BUCHBESPRECHUNGEN

Konsequenzen. Die Philosophie sollte zu einem tugendhaften Leben erziehen, zu einem Leben also ohne
Ausschweifungen und ohne Todesfurcht. Fiir Galen ist es unbegreiflich, daf§ die Christen ein solches Leben
vorlebten, obwohl ihre Lehre nicht auf Vernunft beruhte, sondern »sie aus Gleichnissen und Wundern ihren
Glauben ziehen« (8. 92). Die Berichte der Evangelien iiber die Wunder Jesu riicken fiir Celsus den Stifter der
christlichen Lehre in den Umkreis der Zauberer und Magier, wie sie aus Agypten bekannt waren. Die Kritik
des Neuplatonikers Porphyrios am Christentum war wohl die umfassendste und gefahrlichste — gefihrlich,
weil die christliche Theologie erst in Ansitzen entwickelt war, Porphyrios aber souverin iiber eine fast
tausend Jahre alte philosophische Dialektik verfiigte. So wurde z. B. Porphyrios’ Angriff gegen die gottliche
Natur Jesu durch die Verbrennung von Porphyrios’ Biichern durchaus nicht endgiiltig widerlegt.

Gerade die ausfiihrliche Darstellung von Porphyrios’ Kritik am Christentum vermittelt dem nicht oder
noch nicht theologisch geschulten Leser einen wichtigen Einblick in die Anfinge der Auseinandersetzung
zwischen griechischer Philosophie und christlicher Botschaft.

Das letzte Kapitel ist Kaiser Julian gewidmet— ein angemessener Abschluf, denn der christlich erzogene,
literarisch und philosophisch gebildete Kaiser verfiigte iiber alle Waffen, um das Christentum zu
bekimpfen. An ausfiihrlichen Darstellungen iiber Julian besteht kein Mangel. Darauf weist Wilken selber
hin.

Zusammenfassend also: ein lesenswertes und leicht lesbares Buch. Wie so oft, steckt der Teufel im
Detail: falsche Zitate (vier in den Plinius-Briefen), ungenaue Chronologie, unexakte Beschreibungen
(Asklepiaion von Pergamum), ungenaue Wiedergabe historisch genau definierter Begriffe (»Zunft«) und
falsche Wiedergabe bekannter rémischer Gesellschaftsformen mindern die Freude an der Lektiire. So war
z.B. der Rémer Lucius Vestinus (S.68) kein Mann des »Reiterordens«, sondern ein Angehériger des
romischen Ritterstandes. Ob derartige, nicht eben liliche, Verstoie dem Verfasser, dem Verlag oder dem
Ubersetzer anzulasten sind, vermag Rez. nicht zu entscheiden. Auf jeden Fall sollten sie vermieden werden.

Awngusta Honle

WoLrGANG MULLER, Archiologische Zeugnisse frithen Christentums zwischen Taunus und Alpenkamm.
In: Helvetia Archaelogica 17, 1986 (Nr. 65/66), 2-77. 192 Abb. DM 20,-.

Am 15.Mirz 1983 starb in Freiburg i.B. DDr. Wolfgang Miiller, viele Jahre Professor fiir kirchliche
Landesgeschichte an der dortigen Universitit. Zu den zahlreichen Themen, die ihn wihrend seines langen
Forscherlebens gefesselt hatten, gehorte die Alemannenmission. Fiir deren Erforschung sind wir weithin
auf die Ergebnisse der Archiologie angewiesen; die Diirftigkeit der literarischen Uberlieferung zeigt die im
Auftrag der Heidelberger Akademie besorgte Edition »Quellen zur Geschichte der Alamannen« (Sigmarin-
gen 1976-1986). Wolfgang Miiller sammelte deshalb konsequent und zielstrebig Hinweise auf archiologi-
sche Funde. So wurde er zum hervorragenden Kenner der sogenannten Goldblatt-Kreuze, die langobar-
disch-arianische Einfliisse in unserem Raum vermuten lassen. (Vgl. auch Wolfgang Miiller: Die Christiani-
sierung der Alemannen. In: Die Alemannen in der Friihzeit. Hg. von Wolfgang Hiibener. Biihl/Baden 1974,
169-183). Bei der Abgrenzung verfuhr Wolfgang Miiller sehr grofziigig: Er begann im 4. Jahrhundert und
sammelte bis in die spite Merowingerzeit. Geographisch bemiihte er sich um den Raum zwischen
Alpenkamm und Main, Lech/Brenz im Osten, die obere Mosel im Westen. Die nun vorliegende
Zusammenfassung, die Wolfgang Miiller noch vor seinem Tod niederschreiben konnte, ist instruktiv und
iiberzeugend. Sie vermittelt auch dem Nicht-Fachmann einen Uberblick, ohne sich in Einzelheiten oder
Einzelfragen zu verlieren. Der Text wird durch fast 200 Abbildungen erliutert und erginzt.

Die Lektiire des stattlichen Heftes ist jedem zu empfehlen, der sich fiir die Missionierung der Germanen,
insbesondere der Alemannen interessiert. Rudolf Reinbardt

Kart Scumip (Hg.): Die Zihringer. Eine Tradition und ihre Erforschung (Verdffentlichungen zur
Zihringer-Ausstellung I). XIV u. 258 S. 30 Tafeln. Insges. 70 Abb. DM 38,-;

Hans ScHapek — Karr Scumip (Hg.): Die Zihringer. Anstofl und Wirkung (Veroffentlichungen zur
Zhringer- Ausstellung IT). Redaktion: Jan Gerchow. XX u. 476 S. mit 12 Karten u. 238 Abb. 2 Karten in
Tasche. DM 48,-. Sigmaringen: Thorbecke 1986. Beide Bde. zus. DM 70,-.



BUCHBESPRECHUNGEN 311

Die Zahl der wissenschaftlichen Ausstellungen iiber historische Themen nimmt laufend zu. Mit dieser
iiberaus begriiflenswerten Entwicklung steigt auch die Zahl der Ausstellungskataloge und der mit diesen
hiufig verbundenen Aufsatzbinde zur weiteren Vertiefung der in den einzelnen Ausstellungen angeschnit-
tenen wissenschaftlichen Probleme. Die Historiker haben hier ein neues, weites Betitigungsfeld erschlos-
sen, die Vergangenheit der Offentlichkeit vorzustellen. Im Zuge dieser Entwicklung ist auch aus der im
Sommersemester 1984 an der Universitit Freiburg i.B. gehaltenen Ringvorlesung *Freiburg und seine
Zzhringer’ die Ausstellung *Die Zihringer’ entstanden. Die von der Stadt Freiburg unterstiitzte Ausstellung
hat ihren wissenschaftlichen Niederschlag in zwei umfangreichen Binden gefunden: einem Aufsatz- und
einem Katalogband, die im folgenden vorgestellt werden sollen.

Die Grundlage fiir den Aufsatzband bildeten die Vortrige der Ringvorlesung im Sommersemester 1984.
Zu diesen Vortrigen wurden noch Beitrige von Gerhard Fingerlin (Der Zihringer Burgberg, eine
neuentdeckte Hohensiedlung der Vilkerwanderungszeit), Renate Neumiillers-Klauser (Zum Zihringer-
Denkmal im Kloster Hirsau), Stephan Molitor (Das Todesdatum Herzog Bertolds IIl. von Zihringen im
Reichenbacher Seelbuch in Kopenhagen) und Hartmut Heinemann (Die Zihringer und Burgund)
hinzugewonnen. Die Thematik der Beitrige ist zum Teil auf die Beziehungen der Zihringer zu der Stadt
Freiburg beschrinkt (Hugo Ott, Die Burg Zihringen und ihre Geschichte; Hagen Keller, Die Zahringer
und die Entwicklung Freiburgs zur Stadt), zum Teil auf die Regierungszeit Herzog Bertolds V. (+1218)
(Berent Schwineképer, Die heutige Stadt Villingen, eine Griindung Herzog Bertolds V. von Zihringen
[1186-1218]; Dieter Geuenich, Bertold V., der ’letzte Zihringer’) oder auf einzelne Probleme (Volier
Mertens, Das literarische Mizenatentum der Zihringer; Riidiger Becksmann, Das Jessefenster im Freibur-
ger Miinster. Eine Stiftung des letzten Zihringers?; Dieter Mertens, Die Habsburger als Nachfahren und als
Vorfahren der Zihringer, mit einem Exkurs zum Grabmal Bertolds V.; Hans-Otto Miihleisen, Die
Zihringerbildnisse des 18. Jahrhunderts in St. Peter. Zeugnisse der Tradition und Zeugen ihrer Zeit). Einige
Beitriige befassen sich auch mit der Geschichte der Zahringer in grofieren Zeitriumen und iibergreifender
Thematik (Hartmut Heinemann, Die Zzhringer und Burgund; Hansmartin Schwarzmaier, Die Markgrafen
und Groflherzoge von Baden als Zihringer; Karl Schmid, Zihringergeschichte und Zihringertradition als
Themen der Zihringerforschung). Der Ausstellungsbesucher erhielt durch diesen Aufsatzband die gute
Mobglichkeit, sich in einzelne Problemkreise der Zahringerforschung einzuarbeiten und damit den Anschlufl
an deren derzeitigen Stand zu gewinnen. In diesem Zusammenhang ist nicht nur auf die hervorragende
Illustration des Bandes abzuheben, die insbesondere dem Laien wertvolle Einblicke vermittelt, sondern
auch auf das von Jan Gerchow zusammengestellte Verzeichnis des Zihringerschrifttums mit Handschriften
(Nr. 1-11), Quelleneditionen und Regesten (Nr. 12-43), Literatur zur Zihringergeschichte (Nr. 44-282)
und zur Zihringertradition (Nr. 283-314),

Der Katalogband wollte dem Ausstellungsbesucher einen Gesamtiiberblick iiber die Zihringer vermit-
teln, wobei das Unterthema der Ausstellung ’Anstoft und Wirkung’ beachtet werden mufl. Die *Suche nach
den Zihringern’ (S. 1-18) stofit auf deren *Herrschaft’ (S. 19-118), *Kirchen und Kléster’ (S. 119-219), "die
Stidte’ (S.220-302). In diesen vier Abschnitten wird die Geschichte der Zihringer und ihrer Herrschaft
eingehend aufgearbeitet und wurde dem Besucher durch 265 Exponate vorgestellt. Der Katalogband endet
mit dem Kapitel *Zzhringer und kein Ende: Die Tradition’, das mit seinen 100 Seiten und 103 Exponaten ein
rundes Fiinftel des gesamten Bandes fiillt. Erst aus dieser Darstellung wird ersichtlich, welche Bedeutung
die Zihringer in der Uberlieferung der spiteren Jahrhunderte gespielt haben. Die Herausgeber des
Katalogbandes haben dankenswerterweise auch die sich bei der Vorbereitung der Ausstellung ergebenden
"Neuen Funde und Fragen zu den Zihringern’ in den Band mitaufgenommen. Dariiber hinaus sind im
Anhang 19 wichtige Quellen zur Zihringergeschichte des Hoch- und Spitmittelalters auf Latein und
Deutsch abgedruckt. Diese sorgfiltig ausgewihlten Quellen, z.B. die Freiburger Griindungsurkunde,
der Vertrag von 1152 zwischen Friedrichl. Barbarossa und BertoldIV. iiber Burgund, erméglichen
dem Katalogbenutzer einen raschen Einstieg in die wichtigste Uberlieferung und deren Bedeutung
fiir cll‘ie Darstellung der Zihringer. Der wertvolle Band schliefit mit einem Register zu den Ausstellungs-
stiicken.

Die beiden umfangreichen Binde zu der Ausstellung bereichern die siidwestdeutsche landesgeschicht-
liche Forschung. Sie sind aber auch deshalb von grofler Bedeutung, da sie der Offentlichkeit
ein hervorragendes Zeugnis von der Arbeit der Historiker vor Augen fiihren. Den Herausgebern der
beiden Binde und ihren Mitarbeitern ist fiir ihre umfassende, tiefschiirfende Arbeit Dank zu sagen.

Immo Eberl



312 BUCHBESPRECHUNGEN

CHARTULARIUM SANGALLENSE. Bd. IV: 1266-1299. Bearb. von Otro CLAVADETSCHER im Auftrag der
Herausgeber- und Verlagsgemeinschaft Chartularium Sangallense. St. Gallen 1985 (Auslieferung in
Deutschland: Thorbecke-Verlag, Sigmaringen). 692 S. mit 74 Siegelabb. Ln. DM 245,-,

Der Bearbeiter konnte dem erst 1983 erschienenen Band I1I des Chartularium Sangallense mit den Urkunden
der Jahre 1000-1265 (vgl. RJKG 5, 1986) bereits nach kurzer Zeit den vorliegenden Band IV folgen lassen, der
die Urkunden der Jahre 1266-1299 (Nr. 1759-2494) umfafit. Er ersetzt die Nummern 970-1115 des von Her-
mann Wartmann bearbeiteten Urkundenbuchs der Abtei St. Gallen. Der vorliegende Band ist nach denselben
Grundsitzen bearbeitet worden wie Band III. Lediglich die aufkommende deutsche Urkundensprache, die
immerhin bereits ein Fiinftel des Urkundenmaterials des Bandes erfafit hat, erzwang die Erstellung je eines
lateinischen und deutschen Wort- und Sachregisters, die in erster Linie dem Historiker dienen sollen. Mit den
insgesamt 737 Urkunden und Regesten des Bandes ist es dem Bearbeiter neuerlich gelungen, eine wertvolle
Grundlage fiir die historische Forschung im Bodenseegebiet bereitzustellen, die noch in Generationen ihre
dankbaren Beniitzer finden wird. Obwohl die riickliufige Tendenz der Rechte St. Gallens nérdlich des
Bodensees gegeniiber dem Frithmittelalter bereits erkennbar ist, ist dennoch die enge Beziehung zwischen dem
Kloster und seinen noch erhaltenen Giitern auch in diesem Raum nicht zu iibersehen.

Der Nachtrag bietet je eine zusitzliche Urkunde zu Band III und IV (Nr.1733a und 2316a). Es ist
besonders zu begriifien, dal der Bearbeiter insgesamt 74 Siegel abbildet und diese im Bereich des
Urkundenwesens fiir Beschidigungen anfilligsten Uberlieferungen fiir die Zukunft festgehalten hat. Es
wire zu begriiflen, wenn in dhnlicher Weise auch vergleichbare Publikationen verfahren wiirden. Der Band
schlieBt mit einer Konkordanztabelle zwischen dem Urkundenbuch Wartmanns und dem vorliegenden
Band, einem ausfiihrlichen Namenregister (S. 583-634) und den bereits erwihnten Wort- und Sachregistern
(S.635-666). Obwohl eigentlich eine Selbstverstindlichkeit, soll in einer Zeit riickliufiger Quellenpublika-
tionen dem Bearbeiter fiir seine langjihrige, entsagungsvolle Arbeit ganz besonders gedankt werden. .

Immo Eberl

HerMANN Joser Siesen: Die Konzilsidee des lateinischen Mittelalters (847-1378) (Konziliengeschichte:
Reihe B, Untersuchungen). Paderborn: Schoningh 1984. 484 S. Ln. DM 118,-.

Das Synodalleben mit seinen vielfiltigen Formen (z. B. Allgemeine Konzilien, Reichs-, National-, Provinzial-
oder Diézesansynoden) gehérte unverzichtbar zur mittelalterlichen Kirche, auch wenn die Synodentatigkeit
mit zunehmender Ausbildung des rémischen Papalsystems merklich zuriickging und erst wieder im
»Konziliarismus« des 14. und 15. Jahrhunderts in Theorie und Praxis einen neuen Hohepunkt erlebte.

Der Verf. will einen wichtigen Aspekt aus der allgemeinen Konziliengeschichtsschreibung herausgrei-
fen. Seine Arbeit gilt den Konzilstheorien in der mittelalterlichen Kirche. Dabei soll keine systematische
Analyse vorgelegt oder nach den Wurzeln des Phinomens »Konziliarismus« gefragt werden; Ziel ist es
vielmehr, die »Entwicklung der Konzilsidee als solche in den Blick zu bekommen, andererseits diese Idee in
der ganzen Breite ihrer Aspekte vor Augen zu fithren« (S.9). Methodisch bietet sich dazu die Behandlung
einzelner herausragender Autoren und gattungsspezifischer Literatur (u.a. Hispania, Pseudoisidor,
vorgratianische Kirchenrechtssammlungen, Decretum Gratiani, Dekretisten und Dekretalisten) an, um
perspektivische Durchblicke auf langfristige Entwicklungen zu eréffnen. Der zeitliche Rahmen reicht von
der Karolingerzeit (847ff.) bis zu den kimpferischen Konzilstheologen Marsilius von Padua (11342/1343)
und Wilhelm von Ockham (11347), dessen Konzilsidee nicht nur das Ende einer Entwicklung markiert,
sondern auch Ankniipfungspunkt fiir die folgende ist (S. 13).

Einige Schwerpunkte des Werkes seien angefiihrt: Eine hohe rémische Konzilsfrequenz Lifit sich
zwischen 847-882 nachweisen. Mit dieser Zeit versucht der Verf. den Einstieg, begiinstigt durch die relativ
gute Quellenlage zu den Pontifikaten der Pipste Nikolaus L. (858-867) und Johann VIII. (872-882). Bereits
damals wird die bis heute ungeléste Spannung zwischen dem romischen Primatsanspruch und dem
kollegialen Prinzip in der Kirche sichtbar, zumal Rom die Bestatigung aller Synoden ausdriicklich verlangt
hat. Von Papst Nikolaus I. stammt der Rechtssatz: »(Romanae ecclesiae) auctoritate atque sanctione omnes
synodi et sancta concilia roborantur et stabilitatem summunt« (S.35). Diese Oberaufsicht galt besonders
den frinkischen Synoden. Ebenso schrinkte er das Appellationsrecht vom Konzil an den Papst ein. Dem
wachsenden pipstlichen Primatsanspruch entsprechen auch die Versuche Nikolaus’ L., papstliche General-
oder abendldndische Patriarchalsynoden einzuberufen (I. Kap., S.15-74).



BUCHBESPRECHUNGEN 313

Den grofiten Widersacher hatten die Pipste in der zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts in Hinkmar von
Reims, dem der Verf. ein eigenes Kapitel widmet. Der Erzbischof von Reims gilt als der letzte grofie
Reprisentant der karolingischen Hochkirche; er widersetzte sich den zentralen rémischen Machtansprii-
chen und verteidigte vehement die Rechte der partikularen Synoden und der Metropoliten. Friedrich Kempf
nannte dieses Ringen wohl etwas beschonigend einen »Dialog« (8. 75).

Mit dem Durchbruch und der Rezeption der Gregorianischen Reform vollzog sich auch ein Wandel in
der Konzilstheorie. Die groflen Reprisentanten werden vorgestellt: Bernold von Konstanz (1+1100) gilt als
»Gregorianers; fiir ihn steht deshalb die Unterordnung der Konzilien unter den Papst aufler Frage. 1079
hatte er sogar an der romischen Fastensynode teilgenommen (8. 113-152). Dagegen suchte der Primonstra-
tenser Anselm von Havelberg (vor 1099-1158) den Dialog mit der Ostkirche. 1135/36 war er in kaiserlicher
Mission in Ostrom, um mit fithrenden Theologen die Differenzen der Kirchen zu diskutieren. Das heute
noch aktuelle Fazit: Die »ecclesia moderna« darf nicht nur von der »ecclesia primitiva« verschieden sein,
sondern es darf auch in der gegenwirtigen Kirche — zwar nicht im Glauben und in den Sakramenten, wohl
aber in der »forma vivendi« — Vielfalt geben (S. 187).

Einen weiteren Schwerpunkt bilden die Kirchenrechtssammlungen (485-1140) und deren Versuche, das
Verhiltnis von Konzil und Papsttum zu kliren. Erwihnt seien die Pseudoisidorischen Dekretalen, deren
Filscher in ihren Kanones nicht vom synodalen Prinzip, sondern vom Primat ausgehen. Synoden und
Konzilien gelten als ein zu begrenzender Machtfaktor (8. 205) im Sinne von »kein Konzil ohne rémischen
Spruch«. Ob die Entmachtung allerdings — wie behauptet — der Restauration der bischdflichen Autoritit
diente, bleibt fraglich (S. 208). Auch im Decretum Gratianum wird das Verhiltnis Synode— Papst »eindeutig
zugunsten der Vorherrschaft des Romischen Stuhles entschieden« (S. 230). Nach Sieben lag diese Option
»in der Luft, sie war in gewissem Sinne unvermeidbar« (S.230). o

Die Konsequenz dieser Option wird bei den Dekretisten und Dekretalisten vollzogen: Im Ubergang
vom Decretum Gratiani geschieht in der Kanonistik ein einschneidender Wandel: Die Konzilsproblematik
wandert vom Ansatz, von der Grundlegung des Werkes an den Rand ab, sie wird vergleichsweise zur
Fufinote, zum Corollarium, zur Marginalie (Kap. VL., 5. 232-271).

Dem Romischen Recht dagegen ist die Maxime entnommen, auf die sich die Konziliaristen spiter
berufen werden: »quod omnes tangit, ab omnibus tractandum et approbandum« (8. 276). Die tiefgehende
Krisis des Papsttums, sowohl politisch als kirchlich, verhelfen der konziliaristischen Gegenbewegung zum
Durchbruch. Das halbe Jahrhundert zwischen dem Amtsantritt Bonifaz’ VIIL. (1294) und dem Tod
Benedikts XII. (1342) waren fiir die Entwicklung mafigebend.

Untrennbar ist das neue »Konzilsbewuftsein« mit den grofien Vorkimpfern Marsilius von Padua und
Wilhelm von Ockham verbunden. Folgenschwer werden die Probleme der Superioritit oder der Absetzbar-
keit des Papstes diskutiert, ebenso die Moglichkeit der Appellation vom Papst an das Konzil, oder das
Konzil als Reprisentatio fidelium. Es ist das Verdienst des Marsilius, die neue Konzilsidee aus dem
Gedanken der Volkssouverinitit und Reprisentation zu entwickeln; untrennbar damit verbunden die
Forderung nach einer Reform der Kirche an Haupt und Gliedern. Ebenso diskutiert man im 14. Jahrhundert
die Unfehlbarkeit der Generalkonzilien (Kap. VIIL, S.315-365).

In den beiden letzten Kapiteln (IX. und X.) gibt der Verfasser einen Uberblick iiber die Konzilsideen des
Marsilius von Padua (11342/1343) und Wilhelm von Ockham (1347).

Das Werk ist der Ertrag langjihriger Forschungsarbeit und verdient deshalb Beachtung, auch wenn man
manche Meinung des Verfassers nicht unbedingt teilt. Verdienstvoll auch die Abschnitte und Verweise auf
die Diskussion in der Ostkirche. Am Schluff wird eine Zusammenfassung vermifit. Ein Personen- und
Sachregister und ein Index moderner Autoren erleichtern die Beniitzung des Buches. Konstantin Maier

Kaspar ELm (Hg.): Norbert von Xanten. Adliger - Ordensstifter - Kirchenfiirst. K6ln: Wienand 1984. 360
S. 114 Abb. 12 Farbtafeln. 4 Karten. Geb. DM 48,-,

Die Primonstratenser gehorten zu den grofien Prilatenorden. Auch im Bereich der heutigen Didzese
Rottenburg-Stuttgart besaflen sie bedeutende Abteien. In Obermarchtal, Rot an der Rot, Schussenried und
Weiflenau — um nur einige Beispiele zu nennen — zeugen die Klosteranlagen noch heute vom einstigen
Wirken der weilen Chorherren. Im Bewufitsein der Bevélkerung heute ist der Orden allerdings weitgehend
in Vergessenheit geraten. Seine vollige Abwesenheit nach der Sikularisation — die ersten Hiuser wurden in
Deutschland erst 1921 (Speinshart in der Oberpfalz) bzw. 1923 (Windberg in Niederbayern) wiederbesie-



314 BUCHBESPRECHUNGEN

delt; ein Versuch, nach dem Krieg in Rot an der Rot Fufl zu fassen, brachte nicht das gewiinschte Ergebnis —
mag mit dazu beigetragen haben. Um so erfreulicher ist das Erscheinen der vorliegenden Publikation, die
durchweg wissenschaftlichen Anspriichen geniigt, aber dennoch fiir den ordensgeschichtlich interessierten
Laien lesbar bleibt. Renommierte Fachleute der Ordens-, Kirchen- und Landesgeschichte zeichnen darin
ein abgerundetes Bild von Personlichkeit, Wirken und Nachleben des Ordensgriinders.

Nach einleitenden Grufi- und Vorworten beginnt Wilfried M. Grauwen, Prises der Commissio
Historica Ordinis Praemonstratensis, die Reihe der Beitrige mit einem Aufsatz iiber die »Quellen zur
Geschichte Norberts von Xanten« (S. 15-33). Zwei Erkenntnisse scheinen anmerkenswert. Zu den in ilterer
Literatur aufgefithrten opera Norberti - der Verfasser verweist auf insgesamt 95 solcher Quellen und damit
auf weit mehr als bisher moglich schien — ergebe sich bei genauerer Uberpriifung, »daf ihre Authentizitit
nur auf schwachen Fiiffen steht und ihr Inhalt fast vollig wertlos ist« (S. 15). Die beiden Viten A und B des
Heiligen vergleichend, resiimiert Grauwen: »Die Vita Norberti A ist zwar die kiirzere, dennoch kann sie als
die historisch wertvollere und zuverlissigere angesehen werden« (S.23). Die Vita Norberti B habe durch
Hinzufiigung einiger moralisierender Betrachtungen »einen stirker rhetorischen und erbaulichen Charak-
ter« (S.23) als die Vita A. — Anhand einer Fiille von Literatur informiert Alfons Alders (»Norbert von
Xanten als rheinischer Adliger und Kanoniker an St. Viktor«, S. 35-67) iiber Norberts Jugend und Friihzeit.
Uberraschend ist seine Meinung, wenn er die Vita B als quasi »offizielle fiir den Primonstratenserorden
verbindliche Darstellung seines [Norberts] Lebens« (S.35) bezeichnet.

Zwei Beitrige steuert Franz J. Felten bei. Im ersten (»Norbert von Xanten. Vom Wanderprediger zum
Kirchenfiirstenc, S.69-157) spannt er den Bogen von Norberts Weg von Fritzlar nach Reims bis hin zur
Ubernahme des Amtes als Erzbischof von Magdeburg, Dazwischen berichtet er iiber die Problematik der
Wanderpredigt, die Einbindung in eine Dizese, beschiftigt sich mit der Klostergriindungsphase und
erdrtert dabei besonders die Diskussion um die Regel und die Aufnahme von Frauen in die Kloster
(Doppelkloster), durchleuchtet schliefllich die »sparlich dokumentierten Jahre nach der Griindung
Prémontrés«, des Stammklosters des Ordens (S.69), und betrachtet Norberts Romreise in den Jahren
1125/26. Ein zweiter Beitrag iiber die »Reisen und Aufenthaltsorte Norberts« (S.210-215) ist durch eine
doppelseitige Karte mit den Reiserouten (S.210-211) erginzt.

Stefan Weinfurter (»Norbert von Xanten als Reformkanoniker und Stifter des Primonstratenser-
ordense, S. 159-188) beschreibt den Primonstratenserorden besonders vor dem Hintergrund der Augusti-
nerchorherren: »Beide haben einerseits eine gemeinsame Frithphase, sie waren Regularkanoniker, erlangten
aber dann unter den Titeln Augustinerchorherren bzw. Primonstratenser spezifische Prigungen. Die
Sonderentwicklung ist dabei das Kennzeichen der Primonstratenser« (S. 159). — Mit »Norbert von Xanten
als Erzbischof von Magdeburg« setzt sich Berent Schwinekoper auseinander (S. 189-209). Der Spezialist fiir
Magdeburgische Kirchengeschichte kommt zu dem Schlu, dafi Norbert die »Grundlage fiir spitere, das
Land zwischen Elbe und Oder entscheidend prigende Entwicklungen« legte, auch wenn er »am Anfang
seines Episkopates nur das Ziel vor Augen hatte, die bestehenden Mifistinde zu beseitigen, und darauf
verzichtete, weitreichende Pline zu entwerfen und durchzusetzen« (S.207).

Uber »Die Ikonografie Norberts von Xanten. Themen und Bildwerke« berichtet Renate Stahlhelber
(S.217-245) und stellt die beschriebenen Werke im Bild vor. Sie kommt zu der Feststellung, dafl die Zahl der
tiberkommenen Bildwerke gering und der zeitliche Abstand zwischen ihnen grofd ist. Die Ursachen der sich
»zbgernd entwickelnden und keineswegs vielgestaltigen Ikonografie« liegen nach Meinung der Autorin
»zum einen Teil in der Art der Uberlieferung und zum anderen im Verhiltnis der Primonstratenser zu
ihrem Ordensstifter« (S. 217). Leider geht sie nicht auf das als Titelbild verwendete Fresco in der ehemaligen
Primonstratenserabtei S. Severo in Orvieto ein.

Ludger Horstkétter stellt die »Primonstratenser und ihre Kléster am Niederrhein und in Westfalen«
vor (S.247-266). Er berichtet iiber die Bedeutung Gottfrieds von Cappenberg fiir den Gesamtorden,
erliutert die geschichtliche Entwicklung der Kldster im Rheinland und in Westfalen bis zu ihrer Auflosung
und schildert die Riickkehr des Ordens 1959 in das damals neugegriindete Ruhrbistum Essen. Auch sein
Beitrag ist mit einer Karte (S.263) illustriert.

Die Reihe der Beitrige schliefit Kaspar Elm ab mit seinem Aufsatz »Norbert von Xanten. Bedeu-
tung - Personlichkeit - Nachleben«. Dabei vergleicht er die beiden Ordensgriinder Norbert von Xanten
und Bernhard von Clairvaux. Auf letzteren geht der Verfasser nur dort ein, wo sich im Vergleich beider
»Gestalt und Bedeutung Norberts schirfer erfassen und genauer bestimmen lassen« (S. 267).

Zu begriifien ist die im Anhang (S. 328-357) beigefiigte doppelseitige Karte mit einem Uberblick iiber
»Die Primonstratenser in Europa. Von den Anfingen bis zur Gegenwart« (S. 3281.). Leider ist sie durch die



BUCHBESPRECHUNGEN 315

Vielzahl der aufgefiihrten Kloster schwer leserlich geworden. Eine zusitzliche Darstellung nur der heute
bestehenden Ordenshiuser in aller Welt hitte den Informationswert erhéht. — Hauptteil des Anhangs ist die
Darstellung der Exponate einer Ausstellung iiber den Heiligen im Regionalmuseum von Xanten
(S.331-357). Schwerpunkte der von Géza Jizai konzipierten Ausstellung sind eine Kopie »der im
sogenannten Traditionskodex (MS 41) des Fiirstlichen Gesamtarchivs von Waldburg-Zeil enthaltenen
Weilenauer Norbertvita« des Weiflenauer Abtes Jakob Murer (S.332-337) sowie die »Antwerpener
Chronik« mit Kupferstichen der Briider Cornelius und Theodor Galle (S.338-347). — Das Buch ist ein
gelungener Versuch, die Personlichkeit des heiligen Norbert von Xanten, seine Verkiindigung und seine
Wirkung nach 850 Jahren anschaulich und lebendig darzustellen. Erhard Schaffer

RupoLF voN BiBeracH: De septem itineribus aeternitatis. Nachdruck der Ausgabe von Peltier 1866 mit
einer Einleitung in die lateinische Uberlieferung und Corrigenda zum Text von MARGOT ScHMIDT
(Mystik in Geschichte und Gegenwart; Abt. I, Bd. 1). Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog
1985. XLVI u. 93 S. Ln. DM 28,-.

RupoLr von BiseracH: Die siben strassen zu got. Revidierte hochalemannische Ubertragung nach der
Handschrift Einsiedeln 278 mit hochdeutscher Ubersetzung. Synoptische Ausgabe. Hg. u. eingel. von
MarcoT ScumipT (Mystik in Geschichte und Gegenwart; Abt.I, Bd.2). Stuttgart-Bad Cannstatt:
frommann-holzboog 1985. XXIX u. 367 S. Ln. DM 48,-.

Vorerst ist es erfreulich, da »Die siben strassen zu got« (Hs. Einsiedeln 278), eine anonym iiberlieferte,
kiirzend und komprimierend arbeitende mittelhochdeutsche bzw. hochalemannische Jt::nragung des
urspriinglich lateinisch geschriebenen asketisch-mystischen Traktats »De septem itineribus aeternitatis«
— erstmals 1969 von Margot Schmidt (M.S.) kritisch herausgegeben — nun in revidierter, d.h. verbesserter
Edition vorliegt. Das volkssprachliche Werk erscheint diesmal in Begleitung des lateinischen Basistextes,
der, in anastatischem Nachdruck der Ausgabe von A. C.Peltier (Paris 1866), mit einer zwei Druckseiten
umfassenden Corrigenda-Liste versehen, BandI/1 der neu eréffneten Reihe »Mystik in Geschichte und
Gegenwarte (welch anspruchsvoller Reihentitel!) ausmacht. BandI/2 bringt zu dem aus der Mitte des
14. Jahrhunderts stammenden hochalemannischen Text eine durch die Herausgeberin besorgte neuhoch-
deutsche Ubersetzung der lateinischen Fassung in synoptischer Anordnung.

Hilt man sich die Bedeutung von »De septem itineribus aeternitatis«, oder, in hochalemannischer
Version, »Die siben strassen zu got« des Hauptwerkes Rudolf von Biberachs (ca. 1270 — nach 1329) vor
Augen — bis in neuere Zeit blieb es zumeist dem Namen von dessen beriihmterem Ordensbruder
Bonaventura unterstellt -, scheint eine derart erweiterte Neuausgabe gerechtfertigt. »De septem itineribus
aeternitatis« weist nimlich nicht nur eine weit gestreute handschriftliche Uberlieferung (bis heute sind 109
Handschriften nachgewiesen), sondern auch eine eindriickliche Wirkungsgeschichte auf. Rudolf von
Biberachs Traktat iiber die Wege und Stufen zur Gottesschau und unio mystica, eine geschickt aufgebaute
Kompilation von Textstellen aus mystisch-theologischen Werken von iiber vierzig Autoren des 2. bis
13. Jahrhunderts, diente zahlreichen spiteren mystagogischen und erbaulichen Schriftstellern als Fund-
grube autoritativ beglaubigter Zitate und wirkte anregend und fordernd auf deren mystische Bild- und
Metaphernsprache. In dem aus der Erstausgabe tale quale iibernommenen summarischen Abrifl zum
Fortleben des Traktats »De septem itineribus aeternitatis« (5. XXIV-XXXIX) verweist M. S. denn auch auf
beriihmte Namen: Johannes Gerson, Johannes von Kastl, Vinzenz von Aggsbach, Jan van Schoonhoven,
Marquard von Lindau, den Verfasser der Imitatio Christi, Bernhard Waging (15. Jahrhundert), Hendrik
Herp, Hendrik Mande, den Autor der »Theologia Deutsch«, Johannes Alphons de Polanco (1516-1576),
Sekretir des Ignatius von Loyola, Theresia von Avila (1515-1582), Benedikt von Canfield (William Fitsch,
1562-1610), Maximilian Sandius (van der Sandt S.]., 1578-1658), schliefllich auch Johannes Scheffler
(Angelus Silesius, 1624-1676): Sie alle haben, z. T. allerdings nur mutmafllich oder indirekt, die Abhandlung
Rudolf von Biberachs gekannt, zitiert, ausgeschrieben oder sich von ihr inspirieren lassen. Leider wurde der
viele Fragen offen lassende Abschnitt zur Wirkungsgeschichte aus dem Jahre 1969 durch M.S. fiir die
Neuausgabe nicht iiberarbeitet und erginzt. Selbst im Literaturverzeichnis (Bd. /2 S. 356) sind die neueren
Publikationen zur mittelalterlichen Mystik — die letzten zehn bis fiinfzehn Jahre zeichnen sich durch
intensive Forschungsarbeit gerade auf diesem Gebiet aus — nicht einmal in Auswahl nachgetragen; M.S.
verweist fast nur auf sich selbst.



316 BUCHBESPRECHUNGEN

Weiter bleibt zu bedauern, daff M.S. in der vorliegenden Neuausgabe die 1969 formulierten Deside-
rate an die Forschung keineswegs selbst zu erfiillen gesucht hat; dariiber hinaus vermifit man nun auch
den philologischen Apparat zum hochalemannischen Text sowie ein aufschliisselndes Glossar, das die
Erstedition bot. Auch ein in dem weitliufigen und nicht einfach zu verstehenden Werk Rudolf von
Biberachs orientierendes Begriffs-, Motiv- oder Sachregister sucht man vergebens.

Man fragt sich schlielich, wem denn »dieses Schatzhaus« der mystischen Tradition (S. XLIV) durch
die vorliegende Edition eréffnet und zuginglich gemacht werden soll und kann. Dem wissenschaftlichen
Forscher, Interpreten und Kenner fehlen unabdingbare Informationen wie Lesartenapparat, Glossar,
Wort- und Sachregister; dem einfachen Liebhaber, welcher gern in den durch Rudolf von Biberach
vermittelten mystischen Strom betrachtend eintauchen méchte, wird dazu keinerlei wirksame Verstind-
nishilfe geboten. Eine sorgfiltige, dem Nichtakademiker oder auch nur Nichtphilologen entgegenkom-
mende geduldige Einfiihrung steht aus. Dem »Laien« bleibt so der vielfach fazettierte, ja geradezu
heterogen anmutende Text von »De septem itineribus aeternitatis«, auch in den gebotenen Ubersetzun-
gen, weiterhin so gut wie verschlossen. Da hilft eine isolierte, grofiartig anmutende Gestik, wie sie in der
Sprache der wenigen neu hinzugekommenen Seiten geiibt wird, eigentlich nichts — schon gar nicht, wenn
der Fingerzeig so fatal daneben gerit wie beim Verweis auf die beim IV. Laterankonzil 1215 definierte
»Analogia entis« (S.XLIII Z.9-11 v.o0.). Das originale Zitat soll hier korrigierend einspringen: »quia
inter creatorem et creaturam non potest similitudo notari, quin inter eos maior sit dissimilitudo
notanda« — denn zwischen Schépfer und Geschopf kann nicht Ahnlichkeit festgestellt werden, ohne daf
eine je groflere Unihnlichkeit erkannt werden miifite.

Vielleicht, so bleibt zu hoffen, gelingt es dem durch M.S. in Aussicht gestellten Band I/3 mit dem
vorliufigen Titel »Die Stufen der geistlichen Erfahrunge, einige Mingel der besprochenen dreifachen
Textedition auszugleichen. Jedenfalls wiinschte man sich fiir die weiteren Binde der Reihe »Mystik in
Geschichte und Gegenwart« Informationen nach dem aktuellen Stande der Forschung und eine klare
Konzeption in bezug auf die potentielle Leserschaft, damit das von der Herausgeberin intendierte Ziel,
eine vermehrte Beschiftigung breiterer Kreise mit der reichen Tradition der christlichen Mystik, iiber-
haupt eine Chance auf Verwirklichung bekommt. Louise Gnadinger

CurisTorH BUurGER: Aedificatio, Fructus, Utilitas. Johannes Gerson als Professor der Theologie und
Kanzler der Universitit Paris (Beitrige zur historischen Theologie 70). Tiibingen: Mohr (Siebeck)
1986. XII u. 226 S. Ln. DM 116,-.

Johannes Gerson (1363-1429), einer der fiihrenden Theologen der Pariser Universitit und des
Konstanzer Konzils, gehdrt mit seinen Schriften zu den dominierenden Gestalten des ausgehenden
Mittelalters. Seine breite Wirkung, »alle sonst geltenden Schul- und Parteigrenzen« iiberwindend (8. 3),
lafie sich vom spiten 14. bis ins 16.Jahrhundert hinein verfolgen. Erst Reformation und Tridentinum
setzen seiner Rezeption aus je verschiedenen Griinden Grenzen (S.4). Im 15. Jahrhundert aber fand die
Theologie dieses Kanzlers der Pariser Universitit auch im siiddeutschen Raum weite Verbreitung.
Verantwortlich dafiir waren unter anderem die Vorliebe der Humanisten fiir Gerson und die Uberset-
zung seiner Werke durch Johannes Geiler von Kaysersberg; mafigeblich daran beteiligt war aber auch
die Rolle, die sein Schrifttum innerhalb der auf die Konzilien von Konstanz und Basel einsetzenden
Reformbewegung der Benediktinerkléster spielte. Im Wirkbereich der Melker Reform — im Kloster von
Melk soll er einige Zeit selbst geweilt haben, um der Rache Johanns ohne Furcht zu entgehen, dessen
Mord am Herzog von Orléans, seinem Mitbewerber um die Macht, Gerson nicht als Tyrannenmord zu
rechtfertigen bereit war (S.3, S.25f.) — bekam er fast die Funktion einer Leitautoritit. In Melk selbst
und in dem eng an die Melker Reform angeschlossenen Kloster Wiblingen wurden seine lateinischen
Schriften fleifig kopiert, was von dort wiederum auf andere Benediktinerklister wie Alpirsbach,
Petershausen u.a. ausstrahlte. Gersons Schriften in deutscher Ubersetzung lasen die Franziskaner-
Terziarinnen von Oggelsbeuren ebenso wie die Benediktinerinnen von Urspring. Eine detaillierte
Untersuchung der deutschsprachigen Rezeptionsgeschichte verdanken wir Herbert Kraume (Miinchen
1980). Bei den >Briidern vom gemeinsamen Leben« stand der >cancellarius Parisiensis< in hchstem
Ansehen, weil er sie in Konstanz gegen die vom Dominikaner Matthius Grabow vorgetragenen Angriffe
auf ihre Lebensform verteidigte (S.3, S.26). Die Achtung, die ihm hier gezollt wurde, dokumentieren
noch die Kanzeln der Uracher Amanduskirche und der Kirche von Weilheim (Teck), wo wir unter dem



BUCHBESPRECHUNGEN 317

EinfluR der *Briider vom gemeinsamen Leben’ Johannes Gerson neben die vier lateinischen Kirchviter
gestellt sehen (S. 146 Anm. 9).

Kurzum, Gerson gehért im 15. und zu Beginn des 16.Jahrhunderts zu den meist geachteten und
beachteten Autoren. Eine genaue Kenntnis seiner Theologie ist daher zum Verstindnis und zur Wiirdigung
der religiésen Atmosphiire jener Zeit, ist zur Beurteilung des theologischen Gehalts der spatmittelalterli-
chen Reformbestrebungen unerlilich. Um so schmerzlicher wird jeder, der sich mit dieser Epoche, aber
auch mit den Folgen des 16. Jahrhunderts, mit Reformation und Gegenreformation, beschiftigt, eine klare,
iibersichtliche Ein- und Hinfilhrung zu den Grundanliegen dieses einflufireichen, ja mafigeblichen
theologischen Denkers vermifit haben. Die vorliegende Monographie, zugleich kirchengeschichtliche
Habilitationsschrift der evangelisch-theologischen Fakultit der Universitit Tiibingen, erfiillt dieses
Desiderat. Aus ihr kann auch deutlich werden, weshalb Gerson, der ja selbst keinem Orden angehérte, mit
seinen Schriften in so unterschiedlichen Bereichen wie in der benediktinischen Reform und in den
Frauenklstern so offene Aufnahme finden konnte. Das liegt am besonderen Akzent seiner Theologie, die
bei all ihrem theoretischen Charakter ganz auf das praktische religiose Leben ausgerichtet ist.

Gerson wendet sich vor allem gegen zwei Mifistinde innerhalb der Theologie seiner Zeit: gegen ihre
Verwissenschaftlichung, womit die Tendenz, die Theologie mit philosophischen Fragen und Quisquilien zu
belasten und zu iiberfrachten, gemeint ist (. 51-55), und gegen ihre »Verrechtlichung« (S.90, 5.97), gegen
die Vorherrschaft der Kanonisten in der Theologie (S. 71-97). Dabei tritt Gerson, philosophisch selbst ein
Vertreter der nominalistischen >via moderna« (S. 122), keineswegs grundsitzlich als Feind der Philosophie
auf, er plidiert eher fiir eine griindliche Ausbildung darin, doch soll spiter das eigentlich theologische
Studium nicht durch philosophische Priliminarien iiberlagert werden (S.51f.). Philosophische Schuldiffe-
renzen miissen hintangesetzt werden (S.53, S.120f.). Denn »angesichts des Todes, den wir alle sterben
miissen«, sind fiir Gerson solche philosophisch-theologischen Streitfragen »blofle quaestiunculae«. Er
»wertet radikal um: Nicht die intellektuell herausfordernden Probleme, sondern die lingst gesicherten
Fundamentalaussagen sollen wieder Themen der Theologie werden. Erbauen muff das Ziel sein« (S.123).
Theologie hat eine unmittelbar auf den Menschen und seine Existenz in der Welt und vor Gott bezogene
Funktion. Insofern fragt Gerson stindig — und hierin liegt das Reformerische seines Ansatzes —, inwieweit
die Theologie Frucht und Nutzen bringt fiir das Heil des Menschen, fragt er nach ihrem aufbauenden und
erbauenden Charakter. Aedificatio, fructus und utilitas sind denn auch die Leitbegriffe, unter denen dem
Verfasser die Einordnung der Gersonschen Konzeption gelingt. Den Schwerpunkt der Untersuchung
bilden dabei »ausgewihlte Quellen aus den Jahren 1394-1414« (S. 5), wobei dem aus Vorlesungen iiber das
Markusevangelium hervorgegangenen Traktat »De vita spirituali, aegritudine et morte animae« ein
besonderes Gewicht innerhalb der Darstellung zufillt (S. 22), »denn hier schuf er sich das geistige Riistzeug,
das ihm dann auf dem Konstanzer Konzil und beim Abfassen seiner beriihmten volkssprachlichen
Schriften, die auf dem Weg iiber lateinische Ubersetzungen und erneute Ubertragung seinen Ruhm auch in
Deutschland begriindeten, zu Gebote stand« (S.5). Der Verfasser zeigt in diesem Zusammenhang weiter,
»dal Gersons konservativ-reformerisches Wirken stirker, als bisher in der Forschung beachtet, auf die
Pflichten des Kanzleramtes zuriickgefiihrt werden kann« (5.22).

Die vorliegende Arbeit dringt dann iiber die Schilderung des geschichtlichen Hintergrundes von
Gersons Leben, wozu auch die Umstinde seiner Kanzlerschaft gehdren (. 26-35; der biographische Abrif
S.24-26 ist identisch mit dem Text des Verfassers in der Theologischen Realenzyklopidie, Bd.XII,
S.532£.), und der Analyse theologischer Elemente seines Entwurfs von Theologie wie der Gnadenlehre und
seiner spezifischen Fassung des Begriffes »Fleische, zu Gersons affektiver, mystischer Theologie vor. In der
Gnadenlehre billigt er gegen den scharfen Antipelagianismus eines Gregor von Rimini, dessen rigorose
Auffassung er wohl vor Augen hatte (S.57f. mit Anm. 88), den durch die Erbsiinde geschidigten Anlagen
des Menschen doch positivere Moglichkeiten der eigenen Krifte in der Vorbereitung auf ein Leben in der
Gnade zu (5.59, S.62). In geistesgeschichtlich markanter und folgenreicher Weise wird eine Gleichung
zwischen >Fleischs, im qualifiziert theologischen Sinne als dem Widersacher der Seele, und Korper (Leib)
gezogen (S.63f£.). Hier liegen einmal die Wurzeln von Gersons Erziehungslehre, die schon im Kindesalter
den keuschen Umgang mit dem eigenen Korper und seinen Regungen lehren méchte (S. 64-66), hier liegen
auch die Fundamente fiir seine Hochschitzung der Jungfriulichkeit (S. 63) und der Ansatz seiner Lehre vom
Weg zur Vollkommenheit, den die Begierde des >Fleisches< hemmt. »Der »evangelische Rat< zur Keuschheit
soll dieses Hemmnis bekimpfen helfen« (S.67).

Der Weg zur Vollkommenheit, der zur wahren Gottesschau fiihrt, steht jedoch nicht nur den wenigen,
die sich durch besondere intellektuelle Krifte auszeichnen, oder den Ménchen allein offen (S. 183 ££.), nein,



318 BUCHBESPRECHUNGEN

er ist allen Menschen zuginglich, die zur affektiven Bufle fihig sind (S.110f,, S.122ff.,, S.129ff.).
»Erkenntnis Gottese, sagt Gerson, »durch mystische Theologie wird besser durch den buffertigen Affekt
gewonnen als durch forschenden Intellekt« (S.129). In der stheologica mystica¢, deren Synomyme bei
Gerson vollkommenes Gebet oder wahre Liebe heifien (ebd.), werden die entscheidenden inneren
Erfahrungen frei. Es ist »dasjenige Wissen, auf das es allein ankommt«.

Da mystische Theologie aus Erfahrungen hervorgeht, kann sie auch »eine Art von >Philosophie«« genannt
werden. »Noch so ungebildete Menschen, die diese inneren Erfahrungen machen, kénnen als Philosophen
bezeichnet werden« (S. 131). Gersons theologisches Anliegen ist nun, »diese mystische »Theologie« verstehbar
zu machen«. Die entscheidenden Grundlagen konnen dabei allerdings nur »durch gliubige Ubernahme«
gewonnen werden. Sein Kronzeuge dafiir ist ihm Dionysius Pseudo-Areopagita (S. 131£.). Von der Annahme
einer solchen Theologie, die ja eine gemeinsame Bufibereitschaft aller voraussetzt, erhofft sich Gerson nun
allein die Reform der Kirche, eine Reform, die wiederum nach Gersons von Dionysius Areopagita
herkommenden hierarchischen Vorstellungen nur von oben nach unten geschehen kann (5.2, S. 46, S. 181).

Man mu dieses hoch angesetzte und tief gedachte Reformideal Gersons betrachten, um zu sehen, von
welch genuin christlichem Impetus die Reformbestrebungen des 15. Jahrhunderts getragen waren. Zu
Gerson selbst als einem Motor und geistigen Triger dieser konservativen Reformen, gibt die vorgestellte
Studie, zumal sie den »doctor consolatorius«, den Doktor Tréster, wie Gerson mit scholastischem
Beinamen auch heifit, auf weite Strecken durch Referieren und Paraphrasieren ausfiihrlich und detailliert zu
Wort kommen liflt, eine hilfreiche und zuverlissige Hinfiihrung. Ein Bibelstellenregister, ein Register der
historischen Personen (wobsei freilich nicht einsichtig ist, weshalb die modernen Autoren nicht verzeichnet
werden), ein Orts- und Sachregister helfen den kompakten, materialreichen Band zu erschliefen.

Die Untersuchung versteht sich als Beitrag zu einer Gesamtdarstellung von Johannes Gersons Person,
Werk und Wirkung, wie sie seit der auch heute, bei allen Mingeln im einzelnen, immer noch staunenswert
umfassenden Biographie von Johann Baptist Schwab (1858) nicht mehr versucht wurde (S.1V, S.7). Der
Untertitel von Burgers Arbeit iibernimmt fast wortlich den Titel von Schwabs Werk und unterstreicht
damit den Anspruch. Fiir eine moderne Sicht Gersons, die auch die neueren Diskussionen und Einsichten
kritisch sichtet, leistet die besprochene Darstellung der Grundziige und der Entwicklung der Theologie des
»Cancellarius Parisiensis< einen wichtigen Schritt. Wolfgang Urban

Jonannes Friep (Hg.): Schulen und Studium im sozialen Wandel des Hohen und Spiten Mittelalters
(Vortrige und Forschungen 30). Sigmaringen: Thorbecke 1986. 656 S. 49 Abb. DM 158,-.

Johannes Fried hat nach dem plétzlichen Tod seines Lehrers Peter Classen 1980 die weitere Vorbereitung
der von diesem geplanten Friihjahrstagungen 1981 und 1982 des Konstanzer Arbeitskreises iibernommen
und deren Ergebnisse in dem vorliegenden Band zusammengefafit. Die 17 Beitrige des Bandes sind vor
allem der sozialgeschichtlichen Seite der Bildung, des Studiums, der Universitit und geistigen Kultur
gewidmet. Sie geben den Forschungen auf diesem Gebiet entscheidende weitere Anstofie und haben zur
Authellung der sozialgeschichtlichen Hintergriinde im Bereich von Schule und Studium im Laufe des hohen
und spiten Mittelalters entscheidend beigetragen.

Alfred Wendehorst stellt die einleitende Frage »Wer konnte im Mittelalter lesen und schreiben?«
(.9-33) fiir die verschiedenen sozialen Schichten und gelangt zu dem abschliefenden Urteil, dafl die
Schreib- und Lesefihigkeit seit ca. 1350 allgemein schnell und kontinuierlich zugenommen hat. — Peter
Johanek (Klosterstudien im 12. Jahrhundert, S.35-68) beweist, daff die Orden an der Entwicklung der
Universititen unbeteiligt geblieben sind. Wihrend ihren Schulen im Laufe des 12.Jahrhunderts die
wissenschaftliche Ausbildung zunehmend entglitt, verblieb ihnen weiterhin der elementare Unterricht.
Dadurch haben sie entscheidend dazu beigetragen, daf die Schicht der literarisch Gebildeten zunahm, aus
der sich die universitir gebildete Elite rekrutierte. - Jacques Verger (A propos de la naissance de Puniversité
de Paris: contexte social, enjeu politique, portée intellectuelle, S.69-96) stellt die sich entwickelnde
Universitit Paris im sozialen und politischen Geflecht vor und verdeutlicht dabei das Vordringen der
universitiren Bildung und ihrer Absolventen in die fiihrenden Positionen der mittelalterlichen Gesellschaft. —
Joachim Ehlers (Deutsche Scholaren in Frankreich wihrend des 12. Jahrhunderts, S. 97-120) gelingt es, die
Bedeutung des Auslandsstudiums als zusitzliche Qualifikation herauszuarbeiten, wobei die Vorbereitung
dazu in bestimmten Schulen zu deren Weiterentwicklung und damit zu einer Riickwirkung der auslindi-
schen Bildungsentwicklung auf Deutschland gefiihrt hat. Die kiinftige Forschung hat hier noch ein weites



BUCHBESPRECHUNGEN 319

Feld vor sich. - Helmut G. Walther (Die Anfinge des Rechtsstudiums und die kommunale Welt Italiens im
Hochmittelalter, S.121-162) verdeutlicht die Stellung des Rechtsstudiums in der kommunalen Welt
Oberitaliens in ihren vielfiltigen Ausprigungen. Da es vor allem auf den spiteren Beruf ausgerichtet war,
blieb es im Bereich Oberitaliens ohne Konflikte.

Johannes Fried (Die Bamberger Domschule und die Rezeption von Frithscholastik und Rechtswissenschaft
in threm Umkreis bis zum Ende der Stauferzeit, S.163-201) gelingt es, auch die Handschriften der
Dombibliothek als Quellen seines Themas zum Sprechen zu bringen. Er kann darauf aufbauend zeigen,
weshalb an den bedeutenden deutschen Domschulen, anders als in Frankreich und Italien, keine Universititen
entstanden sind. — Rolf K6hn (Schulbildung und Trivium im lateinischen Hochmittelalter und ihr moglicher
praktischer Nutzen, S. 203-284) gelingt e, in seiner tiefschiirfenden Darstellung nachzuweisen, dafl die Kluft
zwischen Schulbildung und Trivium einerseits und der sozialen Umwelt andererseits vom 11. bis zum
13. Jahrhundert eher zu- als abgenommen hat. — Jiirgen Miethke (Die Kirche und die Universititen im
13.Jahrhundert, S.285-320) gelingt es, neben der Bedeutung universitirer Bildung fiir die Kirche des
13. Jahrhunderts auch die sich durch sie im Hinblick auf die sich auf die Kurie zentralisierende Kirche
ergebenden Gewichtsverschiebungen aufzuzeigen. — Reinhard Schneider (Studium und Zisterzienserorden,
S. 321-350) lift deutlich werden, wie die universitire Bildung seit dem Ende des 12. Jahrhundertsin denimmer
wieder als wissenschaftsfeindlich dargestellten Orden eindrang. — Hermann Diener (Die Hohen Schulen, ihre
Lehrer und Schiiler in den Registern der papstlichen Verwaltung des 14. und 15. Jahrhunderts, S. 351-374) stellt
die Bedeutung der pipstlichen Register als iiberregionale, europaweite Quelle zur Erforschung von Schule und
Studium im sozialen Wandel des spiten Mittelalters dar.

Neithard Bulst (Studium und Karriere im kéniglichen Dienst in Frankreich im 15.Jahrhundert,
S.375-405) vermittelt, dafl es im letzten Drittel des 15. Jahrhunderts zunehmend schwieriger wurde, mit
Universititsgraden sozial aufzusteigen, was schon bald dazu fiihrte, dal die Universititsabsolventen in
Bereichen erschienen, in denen sie bislang nicht titig gewesen waren. Hauptgrund fiir diese Entwicklung
war derselbe wie in der sehr dhnlich anmutenden der Gegenwart: ein Uberangebot an Akademikern.—
Detlef Illmer (Die Rechtsschule von Orléans und ihre deutschen Studenten im spiten Mittelalter,
S.407—438) und Peter Moraw (Die Juristenuniversitit in Prag [1372-1419], verfassungs- und sozialge-
schichtlich betrachtet, S. 439—486) haben sich einzelne Universititen fiir ihre paradigmatischen Darstellun-
gen ausgesucht. — Klaus Wriedt (Biirgertum und Studium in Norddeutschland wihrend des Spitmittelal-
ters, S.487-525) gelangt abschliefend zu der Feststellung, daft noch zahlreiche Einzelanalysen iiber das
Vordringen akademisch Gebildeter in den stidtischen Gremien erforderlich sind, ehe generalisierende
Aussagen iiber das Studium als Faktor sozialer Mobilitit in Norddeutschland méglich sind.

Rainer Christoph Schwinges (Sozialgeschichtliche Aspekte spitmittelalterlicher Studentenbursen,
$.527-564) gibt nicht nur einen allgemeinen systematischen Uberblick iiber das mittelalterliche Bursenwe-
sen, sondern untermauert diesen auch durch eine quantitative Analyse der Bursen der Kélner Universitit
des 15. Jahrhunderts. Er vergroflert damit endlich die Kenntnis der Forschung iiber die soziale Realitit der
Burse. — Hartmut Boockmann (Ikonographie der Universititen, S. 565-599) macht Bemerkungen zu den
bildlichen und gegenstindlichen Zeugnissen der spitmittelalterlichen deutschen Universitit in Gestalt der
Bauten, Spiegel, Szepter, Handschriftenillustrationen und der Grabmiler und Epitaphien. Er geht damit auf
ein bislang von der universititsgeschichtlichen Forschung nur wenig beachtetes Gebiet ein. — Arno Seifert
(Studium als soziales System, S. 601-619) gelingt es, die Einbindung des Studiums in das soziale System des
Mittelalters aufzuzeigen.

Es ist dem Herausgeber gelungen, einen Band zusammenzustellen, der in der fachspezifischen
Forschung einen herausragenden Platz einnehmen wird. Ein besonderer Dank ist dabei auch an den Verlag
zu richten, der in der bekannten Reihe zur mittelalterlichen Geschichte neuerlich einen iiberaus gut
gestalteten Band vorgelegt hat. Immo Eberl

GerHARD FriTz: Die Geschichte der Grafschaft Lowenstein und der Grafen von Léwenstein-Habsburg
vom spiten 13. bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts (Forschungen aus Wiirttembergisch Franken 29).
Sigmaringen: Thorbecke 1986. 396 S. mit 20 Abb. Ln. DM 48,-.

Die Grafen von Léwenstein-Habsburg gehorten nicht zu den Geschlechtern, die im Spitmittelalter
Geschichte machten. Ihre weder wirtschaftlich noch kulturell bedeutende Grafschaft spielte nur kurzfristig
eine politische Rolle im deutschen Siidwesten.



320 BUCHBESPRECHUNGEN

1281 kaufte Konig Rudolf von Habsburg im Zuge eines Ausbaus der habsburgischen Prisenz in
Siidwestdeutschland Burg und Grafschaft Lowenstein vom Bistum Wiirzburg, das diese erst 1277 von dem
letzten Vertreter des ilteren léwensteinischen Geschlechts, dem Grafen Gottfried I11. von Calw-Léwen-
stein, erworben hatte. Albrecht von Schenkenberg, der illegitime ilteste Sohn Rudolfs, wurde Ende 1282
oder Anfang 1283 mit Lowenstein belehnt und begann nun im engen Kontakt mit seinem Vater und dessen
politischen Vorstellungen, seine Position im mittleren Neckarraum - vor allem gegeniiber Wiirttemberg -
auszubauen. Bereits die Regierungszeit Adolfs von Nassau aber zeigte, wie schwach diese Stellung wurde,
wenn der kénigliche Riickhalt fehlte. Vollends der deutsche Thronstreit sowie Erb- und Nachfolgepro-
bleme im eigenen Hause lieflen bereits zu Beginn des 14. Jahrhunderts die Grafschaft, die anfangs durchaus
die Chance gehabt hitte, iiberregionale Bedeutung zu erlangen, zu einer unbedeutenden Herrschaft
herabsinken. Ein Uberleben war von jetzt an nur durch enge Anlehnung an stirkere politische Krifte
méglich. So versuchte man, eine engere Verbindung mit dem jeweils regierenden Konigshaus einzugehen
sowie die stindigen finanziellen Schwierigkeiten durch die voriibergehende Verpfindung von Teilen der
Grafschaft an angrenzende Michte zu beheben.

Gegen Ende des 14. Jahrhunderts kam es dann auf dem Hintergrund der spitmittelalterlichen Agrarkrise
zu einem raschen Verfall der léwensteinischen Herrschaft. Graf AlbrechtIl. anerkannte 1377 die
Oberhoheit der Pfalz, die in den folgenden Jahren zielstrebig ihr Territorium durch den Aufkauf
lowensteinischer Rechte erweiterte und sich 1441 mit dem endgiiltigen Erwerb der Grafschaft gegeniiber
anderen interessierten Michten — allen voran Wiirttemberg — durchsetzte. Damit war der zukiinftige
Zusammenstofl zwischen Wiirttemberg und der Pfalz vorprogrammiert. 1453 verzichtete der letzte Graf
von Lowenstein-Habsburg, der Bamberger Domherr Georg, auf die ihm noch verbliebenen Rechte als
Lehensherr; der Name Lowenstein ging auf die aus einer nicht standesgemifien Ehe des Pfalzgrafen
Friedrich des Siegreichen stammende Wertheimer Linie iiber. Heute erinnern noch das Stidtchen
Lowenstein und die Léwensteiner Berge an die alte Grafschaft.

Soweit die Geschichte vom Aufstieg und Niedergang eines Geschlechts und seines Herrschaftskomple-
xes, wie sie sich zwischen dem 13. und 15. Jahrhundert wohl dutzendfach abgespielt hat. Nur eine personelle
und politische Kontinuitit sowie eine ausreichende konomische Grundlage konnten offensichtlich das
Scheitern der Territorialisierung verhindern. So schirft gerade die Beschiftigung mit dem Miferfolg
- iibrigens dem Normalfall im Spitmittelalter - den Blick fiir die Faktoren, die eine andere Entwicklung
begiinstigt haben.

Unter diesem Blickwinkel will Gerhard Fritz seine bei August Nitschke (Stuttgart) angefertigte
Dissertation betrachtet wissen (S. 11-12). Umfangreichere Untersuchungen iiber die mittleren Grafen von
Lowenstein fehlten bisher, u.a. wohl bedingt durch die starke Streuung und unterschiedliche Dichte des
Quellenmaterials. So bilden die vom Verfasser zusammengestellten Lowensteiner Regesten (S. 237-359) die
Grundlage seiner Darstellung, deren einzelne Abschnitte sich mit der politischen Geschichte der Graf-
schaft, ihren Besitzungen und deren Verwaltung — getrennt nach Personen und Amtern — sowie mit der
Genealogie und Biographie der Lwenstein-Habsburger beschiftigen. Hinzu kommen ein Bild- und
Kartenteil und ein Orts- und Personenregister.

Eine solche Anlage der Arbeit macht Wiederholungen unvermeidbar, doch hitten einzelne Kapitel eine
stirkere Zusammenfassung vertragen und der Anmerkungsapparat stirker fiir die Diskussion strittiger
Fragen genutzt werden kénnen. Ohne die finanzielle Unterstiitzung auch durch eine Reihe von Orten auf
ehemals l6wensteinischem Gebiet hitte der sorgfiltig gearbeitete Band nicht erscheinen kinnen. Gerade sie
sind auch die gegebenen Adressaten fiir diese lokalgeschichtliche Arbeit, die den Blick auf den unmittelba-
ren Lebensraum der Menschen des Spitmittelalters richtet, die das Geschehen auf Reichsebene oft nur
indirekt oder gar nicht beriihrte. Adelheid Hahn

4. Reformation - Katholische Reform - Gegenreformation

CornELis AuGusTrN: Erasmus von Rotterdam. Leben - Werk - Wirkung. Aus dem Hollindischen iibers.
von Marga E. Baumer. Miinchen: Beck 1986. 201 S. Ln. DM 48,-.

Eine neue Biographie von Erasmus von Rotterdam muf§ sich auch heute noch rechtfertigen gegeniiber dem
klassischen Erasmus-Buch von Johan Huizinga. Seit dessen Erscheinen (1928) ist zwar die Forschung auf
vielen Gebieten weitergegangen, vor allem in der hervorragenden Ausgabe der Briefe durch das Ehepaar



BUCHBESPRECHUNGEN 321

Allen und in der Amsterdamer kritischen Ausgabe der Schriften. Aber hat sich das Bild des Erasmus, hat
sich die Wertung seines Werks und seiner Personlichkeit seit Huizingas Buch verindert? Cornelis Augustijn
insistiert nicht darauf, ein neues Bild des Erasmus zu entwerfen. Aber er weist darauf hin, daff man die
Einbettung der Interpretation und des Verstindnisses fiir den groflen Humanisten in ganz bestimmte
Uberlieferungen und Stellungnahmen heute besser reflektieren und in Distanz halten kann als in fritheren
Jahrzehnten. Er versucht die verschiedenen nationalen und konfessionellen Forschungsiiberlieferungen
gegeneinander zu diskutieren und Erasmus vor allem von der Folie der Auseinandersetzung mit Luther und
der Wertung durch das Luthertum zu lésen. Und damit legt er einen eigenen Zugangsweg frei, sowohl zu
der Bedeutung der pidagogisch-philologischen Leistung als auch zu der Frommigkeitslehre des Erasmus.

Daf die Philologie sowohl als Hauptsache aller Bildung wie auch als Instrument der Theologie von
Erasmus entwickelt worden ist wie von keinem zuvor, das haben ihm auch seine Gegner zugebilligt; sie
meinten nur ihm gerade darin seine Weltlichkeit, sein Heidentum, sein Interesse fiir die unwichtigeren Dinge
vorhalten zu kénnen: Erasmus setze die Sprachwissenschaft iiber die Religion, seine philologische Kritik
mache selbst vor den heiligen Texten und Uberlieferungen nicht halt. In der Tat hat Erasmus das Instrument
der philologischen Textkritik iiberall hingetragen und damit den Zugang zu den fundamentalen Texten auf eine
Weise revolutioniert, die sich nicht wieder riickgingig machen lief}. Das war fiir ihn nicht friihaufklirerische
Vermessenheit des Verstandesgebrauchs, sondern vielmehr Dienst am Wort, an der Sprache als dem héchsten
Geistesgut des Menschen, und am Wort dessen, der iiber Christus ein direkt zu uns Sprechender geworden ist.
Das bedeutet freilich, dal die Theologie mit ihren Uberlieferungen, mit ihrer Dogmatik und ihrer
Autorititsbeziehung nun plétzlich ihren Boden unter den Fiiflen verlor. Erasmus wollte nur noch einen Boden
gelten lassen: das Wort Gottes selbst, so wie es die friihe Christenheit gehort und aufgezeichnet hatteund wiees
durch unerbittliche Textkritik wieder freigelegt werden muf. Die kritische Ausgabe des Neuen Testaments
und der Kirchenvitertexte und dann die Auslegungen und Paraphrasen zum Neuen Testament sind deshalb die
zentralen Werke des Erasmus. Und sie sind auch der Ausgangspunkt fiir den zweiten Schwerpunkt seines
Denkens und Schreibens: die praktische Frommigkeitslehre, den »Bibelhumanismuse, wie Augustijn sie
nennt. Wer von den Texten der Bibel und der Kirchenviterschriften eingenommen ist, der kann auch nicht
mehr so leben, wie im Alltag und in der Politik und auch in der Kirche iiblicherweise gelebt wird. Er muf, in
aller seiner Schwachheit, ernstmachen wollen mit der Bergpredigt und aufhéren mit der Selbstsucht und
Machtausiibung, mit den Geldgeschiften, die die ganze Kirche korrumpieren, und mit der Kriegfiihrerei, wie
sie die Politik der Fiirsten bestimmt. Eine Lebenslehre fiir den Christen zu entwickeln, das war das grofle Ziel
des Erasmus; mindestens in Teilen — in seinen Friedensschriften, in seinem Fiirstenspiegel, in den Colloquien
und der Erziehungsliteratur — ist thm auch dies gegliickt.

Dies sind die Leitlinien der Augustijnschen Erasmus-Interpretation, die in den Kapiteln iiber die
christliche Philosophie und den biblischen Humanismus (Kap. VII-IX) kulminiert. Eingefiigt ist sie in eine
sozial- und kulturgeschichtliche Vergegenwirtigung zeitgenossischen Stadt- und Gelehrtenlebens, an der
man den Wandel der Geschichtswissenschaft seit Huizinga besonders deutlich spiirt — gerade hier kénnte
man sich freilich noch ein genaueres Eingehen auf Erasmus’ Auseinandersetzung mit den politischen
Michten seiner Zeit und mit der Idee einer europiischen Friedensordnung wiinschen, wie sie von
R. Liechtenhan angebahnt und von J.-C. Margolin, ]. Tracy, H. Holeczek fortgefiihrt worden ist. Ausklin-
gen liflt der Verfasser die Biographie in einer Studie iiber den Einfluf8 des Erasmus auf die nachfolgenden
Jahrhunderte (Kap. XV), die zum anregendsten dieses Buches gehort, weil die Stromungen der Interpreta-
tion, der Vereinnahmung und auch der Verkennung des Humanisten sich darin zeigen, wie die Zeitgenossen
und die Nachlebenden mit einer solchen Botschaft, mit der Philologie und der Lebenslehre des Erasmus
umgegangen sind. Der Anhang iiber die Quellenlage und iiber die Forschungsliteratur bietet die beste und
aktuellste Kurzinformation iiber den Stand der Erasmus-Edition und -forschung, die heute zur Verfiigung
steht. Andreas Flitner

Erasmus voN RoTrerpam: Novum Instrumentum. Faksimile-Neudruck [der Ausgabe] Basel 1516. Mit
einer historischen, textkritischen und bibliographischen Einleitung von Heinz HoLEczek. Stuttgart-
Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1986. Ln. DM 390,-.

Die Bedeutung des »Novum Instrumentums, der 1516 von Erasmus von Rotterdam herausgegebenen, mit
Einleitungen, griechischem Text, eigener Ubersetzung und ausfiihrlichen Anmerkungen versehenen
Ausgabe des Neuen Testamentes (NT) nicht nur fiir die Schriftauslegung, sondern fiir eine Neuorientierung



322 BUCHBESPRECHUNGEN

von Theologie und Frémmigkeit iiberhaupt, diirfte kaum zu iiberschitzen sein. Hier flieft, wie Erasmus in
seiner Widmungsvorrede an Papst Leo X. voll Stolz erklirt, endlich die reine Quelle; die Menschen sind nun
nicht mehr darauf angewiesen, die »christliche Philosophie« (wie Erasmus in Anlehnung an die Kirchenvi-
ter das Leben aus dem Evangelium nennt) aus Bichen und Tiimpeln zu schopfen. Hier lebt das gottliche
Wort, das aus dem Herzen des Vaters zu uns kam, noch immer, atmet, handelt und spricht, so daf es
nirgendwo anders wirkmichtiger und gegenwiirtiger wire. Gemeint ist damit der von den Evangelisten und
Aposteln verfafite griechische Text des NT, den Erasmus erstmals gedruckt vorlegt und der in einer eigens
angefertigten lateinischen Ubersetzung auch denen zuginglich ist, die des Griechischen nicht michtig sind.
Erasmus fordert dariiber hinaus muttersprachliche Ubersetzungen; denn die »Philosophie Christi« st keine
Geheimwissenschaft fiir wenige Theologen, sie ist die Lebensquelle fiir alle. Die Tiimpel, von denen er
abschitzig spricht, sind die Schriften der zeitgendssischen Theologen, die sich auf die oft ungenaue, im
Verlauf des jahrhundertelangen kirchlichen Gebrauchs zusitzlich verderbte Ubersetzung der Vulgata
stiitzen, deren Verbesserungsbediirftigkeit nicht erst Erasmus erkannt hat. Die »Adnotationes« des
kritischen Philologen Lorenzo Valla, die Erasmus 1505 edierte, bilden eine der Stationen in seinem
philologischen Bemiihen um das NT. Mit dem Griechisch-Lernen hatte er bereits vorher begonnen. Seine
Beschiftigung mit antiken Autoren, die sich in Editionen, Ubersetzungen und vor allem in der stetig
wachsenden Sammlung von Sinnspriichen, Sprichwértern und Redewendungen (»Adagia«) niederschlug,
war kein Selbstzweck, sondern Vorschule fiir den Umgang mit der HL. Schrift. Die Philologie steht fiir
Erasmus im Dienst der Theologie, sie liefert das unverzichtbare Handwerkszeug. Folgerichtig nennt er
seine Ausgabe der NT aufgrund ihres subsidiiren Charakters »Instrument« (vgl. dazu S.VII-IX der
Einleitung in der vorliegenden Ausgabe).

Dafl die Erasmus zur Verfiigung stehenden Basler Handschriften aus spiterer Sicht als Basis einer
textkritischen Ausgabe recht ungeniigend erscheinen und nur eine Familie des neutestamentlichen
griechischen Textes reprisentieren, kann die Verdienste des Erasmus nicht schmilern. Er hat die Bedeutung
der Schriftzitate der Kirchenviter fiir die Textgeschichte des NT erkannt und fiir seine Ausgabe genutzt. In
den umfangreichen Anmerkungen, die die Hilfte des stattlichen Bandes ausmachen, hat er seine
Ubersetzung, den wohl kithnsten Teil seines Unternehmens, gerechtfertigt. Der Leser soll entscheiden
konnen, ob die Griinde fiir die Abweichungen von der gleichsam sakrosankten Vulgata ausreichen oder
nicht: »Nimm nicht sogleich Anstof}, wenn Du auf Anderungen stofit, sondern erwige, ob zum Besseren
hin geindert wurde.«

Diese Bitte auf dem Titelblatt konnte den Sturm der Entriistung bei Theologen und Kirchenleuten, die
die Autoritit der Vulgata untergraben sahen, wie bei Humanisten, die Ahnliches vorhatten, denen Erasmus
und sein Verleger jedoch zuvorgekommen waren, nicht verhindern. Erasmus wurde in eine heftige
Kontroverse verwickelt. Aber dieser Streit konnte den Siegeszug seines Werkes nicht aufhalten, an dem er
stindig weiterarbeitete — vier Neuauflagen mit teilweise betrichtlichen Verinderungen hat er selbst
herausgebracht — und das bis ins 19. Jahrhundert als mafigeblicher Text (textus receptus«) des NT gal.

Doch, so kénnte man fragen, was rechtfertigt heute einen Nachdruck der einst bahnbrechenden
Erstausgabe? Das »neue Instrument« als solches ist iiberholt. Wohlfeile, hochsten philologischen Ansprii-
chen geniigende Ausgaben des NT stehen zur Verfiigung. Die Erstausgabe des Erasmus kann nur noch
historisches Interesse beanspruchen. Ein dringendes Desiderat der Forschung ist eine historisch-kritische
Edition der verschiedenen von Erasmus veranstalteten Ausgaben des NT. Die fiir sein theologisches und
hermeneutisches Anliegen wichtigen Vorreden zum NT liegen seit langem ediert vor (Desiderius Erasmus
Roterodamus: Ausgewihlte Werke. In Gemeinschaft mit A.Holborn herausgegeben von H. Holborn,
Miinchen 1933, 21964).

Dem Forscher —und nur er kann mit der schwer lesbaren Minuskelschrift des griechischen Textes etwas
anfangen— niitzt die vorliegende Ausgabe wenig, zumal nicht einmal angegeben wird, welches Exemplar der
Faksimilierung zugrundegelegt wurde. Gewif}, man kann jetzt die »Editio princeps« des erasmischen NT
erwerben und bequem benutzen, aber man fiihlt sich doch fiir teures Geld um die Schénheit des Froben-
Druckes betrogen. Wire es bei den heute zur Verfiigung stehenden Méglichkeiten nicht ein leichtes
gewesen, den prachtvollen Rotdruck der Titelseite des Romerbriefes getreu wiederzugeben und die
Bordiiren und Initialen besser herauszuarbeiten, als es vielfach geschehen ist? Hitte man nicht wenigstens
angeben miissen, dafl man sowohl den Satzspiegel als auch das Gesamtformat — letzteres auf Kosten des
Randes — verkleinert hat?

Auch die Einleitung des als Erasmus-Spezialist ausgewiesenen Heinz Holeczek hilt nicht ganz das, was
das Titelblatt verspricht. Sie beschrinkt sich auf die ausfiihrlich entfaltete Entstehungsgeschichte des



BUCHBESPRECHUNGEN 323

Druckes. Von der angekiindigten Textkritik finden sich hingegen nur Ansitze. Eine vollstindige
Bibliographie wird wegen der ausufernden Forschung zu Erasmus niemand erwarten. Aber man vermifit
z.B. bei den Quellen neben den von Erasmus selbst besorgten Neuauflagen von 1522 und 1527 die bereits
erwihnte Ausgabe der Einleitungsschriften von Holborn. Bei der Literatur fehlen die im Text gleichwohl
herangezogenen Arbeiten von H. J. de Jonge ebenso wie G. B. Winklers Werk iiber die Einleitungsschriften
(Erasmus von Rotterdam und die Einleitungsschriften zum Neuen Testament. Formale Strukturen und
theologischer Sinn. Miinster Westfalen 1974) und anderes mehr.

Holeczek stellt, wie gesagt, ausfiihrlich die Entstehung des »Novum Instrumentum« dar, zunichst die
Drucklegung selbst in der Basler Offizin des Johann Froben, zu dessen Person und Werk man wohl auch ein
Wort hitte erwarten diirfen. Dabei berichtet er manches interessante Detail iiber die von Komplikationen nicht
freie Zusammenarbeit von Herausgeber, Korrektoren, Setzern und Druckern, die wegen verschiedener
Konkurrenzunternehmen und des in Aussicht genommenen Erscheinungstermins (Frankfurter Ostermesse
1516) unter erheblichem Zeitdruck arbeiteten. Sodann schildert Holeczek die weitere Vorgeschichte des
Unternehmens: Erasmus’ Griechischstudien, seine Valla-Edition, die Erarbeitung des griechischen Textes und
der lateinischen Ubersetzung. Holeczek spricht sich fiir den Eigenwert der griechischen Textfassung aus, der
neuerdings von de Jonge mit der Begriindung in Frage gestellt wird, Erasmus habe den griechischen Text nur
beigegeben, um die Richtigkeit seiner lateinischen Ubersetzung zu bestitigen (S. XXIIIf., XXIX). Beziiglich
letzterer erfahren wir allerdings mehr iiber die von H. Gibaud herausgegebene und ausgewertete Erstfassung
(Un inédit d’Erasme: La premiére version du Nouveau Testament copiée par Pierre Meghen 1506-1509.
Angers 1982), wenn man denn von einer solchen sprechen kann, als iiber die im »Novum Instrumentum«
abgedruckte. Die sorgfiltig begriindete Hypothese von A.].Brown, Erasmus habe erst kurz vor der
Drucklegung seine lateinische NT-Ubersetzung angefertigt, welche Meghen dann nach einer spiteren
Druckfassung in seine wesentlich friiher angefertigten Prachthandschriften iibernommen habe, in denen der
halbseitig geschriebene Vulgata-Text Raum gelassen hatte fiir eine Kommentierung, den griechischen Text
oder eben die Ubersetzung des Erasmus (vgl. A.]. Brown: The date of Erasmus’ Latin translation of the New
Testament. In: Transactions of the Cambridge Bibliographical Society 8 [1984]351-380), wird weder diskutiert
noch gar erwihnt. Fiir die Einleitungsschriften und die Anmerkungen des Erasmus hat Holeczek auf jede
Einfithrung und Kommentierung verzichtet. Die Behauptung (8. XIX), daf es zu den erasmischen » Annotat-
iones« keine Untersuchungen gebe, ist nur bedingt richtig; einige hat Holeczek selbst in seiner Bibliographie
aufgefiihrt (so die Arbeiten von Bentley, Chantraine und Chomarat), mindestens zwei weitere sind in dem von
O. Fatio und P. Fraenkel herausgegebenen Sammelband »Histoire de I'exégése au XVI* siécle« (Genf 1978)
zuginglich.

Storend wirken etliche Ungenauigkeiten: So bleiben z.B. simtliche lingeren lateinischen Zitate ohne
Heranziehen der Quellen unverstindlich (vgl. S. VI, XXII, XXV). Die griechischen Handschriften, die
Erasmus seiner Edition zugrunde legte, stammen nicht aus dem Basler Franziskaner- oder Barfiiflerkloster (so
S. XXVf.), sondern aus dem dortigen Dominikanerkloster, wie aus dem auf S. XXV entstellt wiedergegebenen
Erasmus-Zitat ersichtlich ist (smonasterium praedicatorum Basileae«) und wie Holeczek, zumindest fiir eine
Handschrift, S. XIV richtig angibt. Bei dem erwihnten Zitat (S. XXV) aus der Apologie des Erasmus gegen den
Spanier Stunica, der mafigeblich am Konkurrenzunternehmen der »Complutenser Polyglotte« beteiligt war,
wire wohl auch eine Anmerkung zu dem Kirchenvater » Vulgarius« angebracht gewesen, den Erasmus auf dem
Titelblatt seiner Ausgabe unter den patristischen Zeugen vermerkt, den man in einer Patrologie jedoch
vergeblich sucht. Gegeniiber Stunica gibt Erasmus zu, dafl er den eigentlichen Namen dieses Autors, nimlich
Theophylakt, »ob litteras detritas« urspriinglich nicht lesen konnte und den Beinamen des byzantinischen
Theologen aus dem 11. Jahrhundert »Vulgarius« (der Bulgare) fiir den Namen hielt.

Obwohl die vorliegende Ausgabe schon lange angekiindigt war, kann man sich des Eindrucks nicht
erwehren, dafl sie wie das zugrundeliegende Original unter Zeitdruck entstanden ist. Alles in allem htte man
Erasmus aus Anlaf seines 450. Todestages im Jahre 1986 einen sorgfiltiger ausgefiihrten und kommentierten
wirklichen Faksimile-Neudruck des Werkes gewiinscht, auf das er mit Recht stolz war. Peter Walter

Erwin IserLoH (Hg.): Katholische Theologen der Reformationszeit 2 (Katholisches Leben und Kirchenre-
form im Zeitalter der Glaubensspaltung 45). Miinster i. W.: Aschendorff 1985. 136 S.4 Abb. Kart. DM 26,-.

Die Reihe zehn weiterer katholischer Theologen der Reformationszeit, die der von Iserloh in den
Vereinsschriften der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum bereits 1984 vorgestellten



324 BUCHBESPRECHUNGEN

Gruppe jetzt angeschlossen wird, ist ein eindrucksvolles Zeugnis fiir die internationale Aufmerksamkeit, die
das Auftreten Luthers und seiner Freunde innerhalb weniger Jahrzehnte erregte. Es sind Minner aller
Altersstufen. Sechs sind ilter als der Wittenberger Reformator, nur einer ist eigentlicher Zeitgenosse
Luthers, drei sind schliefllich eine halbe oder ganze Generation jiinger als er. Sie stammen aus den
verschiedensten Stinden der spitmittelalterlichen Christenheit. Wir finden den Professor aus Léwen und
von der Sorbonne, den Augustiner aus der Wiirzburger Fakultit, den Leipziger Propst, die Bischéfe von
Merseburg, Wien und Rochester, den englischen Lordkanzler, den Pribendar von Chartres, den Wiener
Hofprediger, den Dominikanertheologen, der von der Juristerei herkommt, und den General des Ordens,
in den Luther eingetreten war.

Genauso differenziert treten sie dem Reformator oder seiner Lehre gegeniiber. Dem von der Kirche
Zensierten mit der niichternen, sachlichen Richtigstellung, der sich verschirfenden Polemik eines Ent-
tduschten, der theologischen Durchdringung, einem von humanistischen Wortspielereien bewuft absehen-
den neuen Verstindnis von Schrift und Kirche und einer bewufiten Verkiindigungstheologie. Bei den
Jiingeren werden bereits 6kumenische Anregungen sichtbar, so wenn Nausea eine Gesprichsfithrung, als
sei Christus selbst gegenwirtig, verlangte sowie die Einigung der Neugliubigen untereinander und die
Geheimhaltung der Verhandlungen. Oder wenn der mit Nausea freundschaftlich verbundene Augustiner-
general und Theologe Seripando dem Prokurator des Ordens die Erlaubnis zur Lektiire der Schriften
Luthers erteilte, damit er die Wahrheit, wenn sie in ihnen enthalten sei, ans Licht bringe und die Irrtiimer
aufdecke und zurlickweise — der gleiche Seripando, von dem keine Kontroversschrift und keine Polemik
bekannt ist und der noch vor seiner Abreise zum Trienter Konzil dem Papst auch die relative Berechtigung
der lutherischen Sola-fides-Lehre auseinandersetzte.

Die zehn Lebensbilder, aus modernen Quellen heraus geschrieben, bieten eine anregende, oft auch
schmerzlich beriihrende Lektiire. Hermann Tiichle (1)

Dr. Johannes Eck. Seelsorger — Gelehrter — Gegner Luthers. [Katalog der Ausstellung 1986 in Ingolstadt.
Bearb. von SteGFrIED HOFMANN unter Mitarbeit von Ilse Ernst, Robert Knieg und Christian Dittmar].
Hg. von der Stadt Ingolstadt (Stadtarchiv). Ingolstadt: Courier Druckhaus 1986. 142 S. mit Abb.
Brosch. DM 15,-.

Diese Ausstellung wurde aus Anlaf des 500. Geburtstages von Johannes Eck (1486—1543) veranstaltet und
zeigte »Eck aus der Sicht der Stadt Ingolstadt, in der er den Grofiteil seines Lebens verbracht hat«. Daf dies
zwar eine Perspektive, aber »keinen Verzicht auf einen Ausblick in die grofleren Zusammenhiinge, in denen
Ecks kirchenpolitisches und theologisches Wirken zu sehen ist«, bedeutete — wie die Einfiihrung
verspricht—, freut man sich, nach Lektiire des Katalogs bestitigen zu diirfen. Der Katalog beschreibt 331
Exponate, wovon 134 abgebildet sind. Sie illustrieren 37 Themenkreise, welche das Umfeld Ecks (Familie,
Landesherrschaft, Stadt und Universitit Ingolstadt, politische Lage), seine Studienjahre und -orte und
humanistischen Freundschaften, seinen Kampf gegen die Reformation, sein Wirken als Theologe,
Kirchenpolitiker, Reformator und als Seelsorger an der Pfarrkirche zur Schénen Unserer Lieben Frau in
Ingolstadt und — den Kreis schlieflend — seinen Tod in dieser Stadt behandeln. Einige Themen, die man
vielleicht nicht ohne weiteres erwartet, seien genannt: Eck und die Tiirkengefahr; Eck und die Zinsfrage (zu
der er sich positiv stellte); Eck und das Konzil (dessen Einberufung 1544 er nicht mehr erlebte); Eck als
Prediger; Riickblick in Resignation und Bitterkeit.

Die besondere Leistung dieses Katalogs liegt in den ein- bis zweispaltigen Texten, die Siegfried
Hofmann jeder der 37 Themeneinheiten voranstellt. Sie betten die jeweils folgenden Einzelbeschreibungen
der Exponate in sehr willkommene kleinere Darstellungen ein, die Hintergrund und Zusammenhiinge
beleuchten. Meist schlieBen sich Quellenausziige an, die — wenn sie lateinisch und noch nicht iibersetzt
sind —von Hofmann ins Deutsche iibertragen wurden. Er, der in Ingolstadt den Amtsbereichen Stadtarchiv,
Wissenschaftliche Bibliothek und Stadtmuseum vorsteht, hat in dem Katalog auch ein Gesamtbild »al
fresco« der Personlichkeit Ecks entworfen: »Johannes Eck, eine Personlichkeit im Streiflicht« (S. 7-14). Eck
war immer umstritten und er gehdrt heute nicht zu den Gestalten, die unsere spontane Sympathie
hervorrufen, im Gegenteil. Hofmann meint aber, daf§ wir, die wir heute Luther konfessionsiibergreifend zu
verstehen suchen, uns auch um Eck bemiihen sollten. Die von ihm gezeichnete Skizze wie auch der gesamte
Katalog bahnen dazu den Weg, gerade weil die Schattenseiten von Ecks Charakter nicht verschwiegen
werden. Von den lichten Seiten spricht uns heute vielleicht am meisten Ecks engagierte Predigt- und



BUCHBESPRECHUNGEN 325

Seelsorgetitigkeit an der Ingolstidter Pfarrkirche an. Und am meisten riihrt uns der am Ende tief
enttiuschte Eck. Weder war bewahrt oder erreicht worden, wofiir er sich Zeit seines Lebens mit allen
Kriiften eingesetzt hatte, die Einheit des Glaubens und die Reform der Kirche, noch erfuhr er dafiir von
dieser Kirche den verdienten Dank.

Einer der vielen Griinde, warum man Luther und Eck nicht in eine Reihe stellen kann, liegt darin, dafl
Luther in seiner existentiellen Betroffenheit eine tragische Gestalt ist, Eck nicht. Wir begreifen heute aber,
daf} auch in Ecks Leben die tragischen Komponenten nicht fehlten.

Der Ingolstidter Eck-Katalog darf in jeder Hinsicht als mustergiiltige Dokumentation einer kleineren
Ausstellung bezeichnet werden. Er kommt — anders als so viele Kataloge, die vorgeben es zu tun -
tatsichlich der Aufgabe nach, ein breiteres Publikum an das Thema heranzufiihren, und ist auch fiir
Fachleute von groflem Interesse und Nutzen. Brigitte Degler-Spengler

FrANK GANseueR: Der Staat des »gemeinen Mannes«. Gattungstypologie und Programmatik des politi-
schen Schrifttums von Reformation und Bauernkrieg (Europiische Hochschulschriften, Reihe III,
Bd.228). Frankfurt a. M.-Bern-New York: Lang 1985. 663 S. Brosch. sFr. 94,-.

Von einem ficheriibergreifenden Ansatz her stellt sich Ganseuer in seiner Marburger Dissertation eine
aufierordentlich komplexe und umfangreiche Aufgabe: Er mochte zunichst durch eine detaillierte und
differenzierte Analyse der Gemeinsamkeiten in den politischen Zielvorstellungen der Aufstindischen einen
weiterfiihrenden Beitrag zur Interpretation des »Bauernkriegs« leisten. Dariiber hinaus nimmt er sich vor,
die Beziehungen zu ermitteln, die zwischen der politischen Programmatik und den formalen, gattungstypo-
logischen Merkmalen der Texte bestehen, durch die diese Inhalte vermittelt wurden, um so Anhaltspunkte
fiir die Verwirklichungs-Aussichten der unterschiedlichen Staatsentwiirfe zu erhalten. Auf dieser Grund-
lage soll schlielich noch ein Beitrag zum klareren Verstindnis des Wesens der Utopie geleistet werden. Es
wire sicherlich unfair, zu verlangen, daf dieses Programm einer rundum befriedigenden Losung zugefiihrt
werden miisse. Schon Teillssungen auf diesem Wege verdienen Anerkennung.

Das Unternehmen beginnt mit einem knappen, erfreulich dicht formulierten Forschungsiiberblick, in
dem Ganseuer als Bezugsrahmen fiir seine eigene Fragestellung die in diesem Zusammenhang wichtigen
historiographischen Positionen der Bauernkriegsforschung charakterisiert. AnschlieBend entwirft er auf
der Grundlage inhaltlicher und funktionaler Kriterien eine »Gattungstypologie« (ein Raster verschiedener
Textsorten), an dem sich die dann folgende Auswertung derjenigen Schriften orientiert, die zwar relativ
allgemein gehaltene Staatsvorstellungen des Gemeinen Mannes erkennen lassen, aber keine im einzelnen
ausgefithrte Staatsentwiirfe enthalten (S.38-142). Fiir die Analyse der »expliziten Staatsenwiirfe«
(S. 163—463) wird ein besonderes, differenzierteres Darstellungs-Schema entwickelt (S. 144), das sowohl die
politische, gesellschaftliche und »ideologische« Grundstruktur der einzelnen Staatsmodelle beriicksichtigt,
als auch die sprachliche Form und die kommunikatorischen Eigenarten der Quellentexte, durch die diese
Vorstellungen einem breiten Publikum vermittelt werden sollten. (Die 1527 anonym erschienene Flug-
schrift »Von der neuen Wandlung eines christlichen Lebens« wird in einem besonderen Abschnitt der
Untersuchung dargestellt [S.464-598).) Im Schlufiteil seiner Arbeit (S.599-608) engt Ganseuer seinen
Gesichtskreis wieder auf die bereits in der Einleitung herausgearbeitete Frage nach dem utopischen
Charakter der untersuchten Staatsentwiirfe ein und kommt vor allem durch Schlufifolgerungen aus der
formalen Struktur der untersuchten Texte zu dem Fazit: » Angesichts der Vagheit des Utopie-Begriffs sollte
die Frage berechtigt sein, ob es nicht angebracht wire, beziiglich unseres speziellen Untersuchungsgegen-
standes den Begriff Utopie nicht mehr zu verwenden, oder sich zumindest der im Terminus des
funktionalen Staatsentwurfs verdichteten Definitionselemente zu versichern« (S. 603).

Vor allem der zentrale Teil der Untersuchung, in dem aufgrund eines einheitlichen Darstellungsschemas
sechs verschiedene Staatsentwiirfe (und einige Vergleichstexte) ausfiihrlich analysiert und die Ergebnisse
nochmals in einem abschlieBenden Vergleich zusammengefafit werden, stellt eine im ganzen iiberzeugende
Leistung des Verfassers dar. Dies gilt in besonderem Mafe fiir die sich anschliefende Behandlung der Schrift
»Von der neuen Wandlung« mit den einleuchtenden Ausfiihrungen zum Verfasserproblem und einer
differenzierten Textanalyse, durch die die inhaltlichen und formalen Unterschiede der verschiedenen
Textkomplexe schliissig dargelegt werden.

Andererseits muf aber — ohne daf dabei auf Einzelheiten einzugehen ist — doch auf einige gravierende
Schwichen dieser Arbeit hingewiesen werden. Relativ gering wiegt dabei das Desiderat, dafl einige wichtige



326 BUCHBESPRECHUNGEN

einschligige Publikationen zum Bauernkrieg, zur Erforschung der Flugschriften und zur literaturwissen-
schaftlichen Diskussion iiber Textklassifikation und Textsorten (-geschichte) hitten beriicksichtigt werden
sollen. Von grofierer Tragweite ist es jedoch, dafl die ebenso naheliegende wie unabweisbare Frage, ob denn
die hier diskutierten Staatsvorstellungen auch tatsichlich diejenigen des Gemeinen Mannes waren, mit einer
schlichten Feststellung (S.25 Anm. 17) abgetan wird: »Als Staatsentwiirfe des »gemeinen Mannes« gelten
hier... nicht nur politische Modelle, die unmittelbar von den Aufstindischen des Jahres 1525 selbst
stammen..., sondern ebenso Entwiirfe individueller Verfasser..., sofern sie den >gemeinen Mann< wenn
schon nicht als Subjekt, so doch als Objekt ihrer Uberlegungen ausweisen. Unter der Voraussetzung, dafl
diese Verfasser sich als Fiirsprecher des »gemeinen Mannes: verstehen (was schlechthin aufler Frage steht),
dafl sie in seinem Sinne, nach seinem Interesse glauben zu formulieren, widerspiegeln auch deren
Staatsmodelle die Bediirfnisse und Vorstellungen ihres Adressaten, also des »gemeinen Mannes«.« Dieses
methodisch kurzschliissige Verfahren ist vor allem deshalb hervorzuheben, weil es Ganseuer offensichtlich
den Blick dafiir verstellt, warum eigentlich frithere Darstellungen zum Bauernkrieg bei ihrer Diskussion der
politischen Vorstellungen und Wiinsche des Gemeinen Mannes gerade die hier diskutierten Schriften nur
sehr zuriickhaltend als Quellengrundlage benutzt haben. Ohne das Miiverstindnis, der primire Grund
hierfiir lige in der Fehleinschitzung der Verwirklichungs-Chancen bzw. der historischen Relevanz dieser
Entwiirfe durch die von ihm recht forsch kritisierten Autoren, hitte sich Ganseuer wohl auch nicht zu der
eher unfruchtbaren Engfiihrung seiner Argumentation auf den »Utopieverdacht« gegen die von ihm
untersuchten Staatsentwiirfe verleiten lassen. Gerade diese Diskussion des Schlulkapitels zeigt aber
besonders deutlich ein weiteres Defizit dieser Arbeit: Bei einer nahezu vollstindigen Beschrinkung auf
textimmanente Interpretation und auf deduktive Schliisse aus dem Vergleich der sprachlichen Gestaltung
verschiedener Texte - ohne eine angemessene Beriicksichtigung der konkreten politischen Situation und der
rechts- und verfassungsgeschichtlichen Tradition — ist eine historische Fragestellung wie die hier vorlie-
gende nicht sachgerecht zu beantworten. Hans-Joachim Kibler

WinrrieD EBerHARD: Konfessionsbildung und Stinde in Bshmen 1478-1530 (Veréffentlichungen des
Collegium Carolinum 38). Miinchen: Oldenbourg 1981. 314 S. Geb. DM 58,-.

WiNFRIED EBERHARD: Monarchie und Widerstand. Zur stindischen Oppositionsbildung im Herrschafts-
system Ferdinandsl. in Bohmen (Verdffentlichungen des Collegium Carolinum 54). Miinchen:
Oldenbourg 1985. 536 S. Geb. DM 120,-.

»Monarchie und Widerstand« ist die etwas verinderte Fassung einer Habilitationsschrift, mit viel Sorgfalt
und Sachkenntnis vom Verfasser dargeboten. Minutiés werden die einzelnen Phasen des Geschehens
herausgearbeitet, vom Leser wird Zeit und Ausdauer gefordert. Es entsteht ein vielschichtiges Bild eines
epochalen Konflikts zwischen einer stindischen Vertretung und einer erstarkenden Monarchie. Das Werk
reiht sich ein in die historische Detailforschung der letzten Jahrzehnte iiber das Verhiltnis von Stindeherr-
schaft und aufkommendem Absolutismus. Beide Herrschaftsformen waren nicht so geschlossen, wie bisher
angenommen wurde. Die béhmischen Lander bieten fiir die Verkniipfung von religiésen Konflikten mit
standepolitischen Interessen ein herausragendes Beispiel. Eine der stirksten europiischen Dynastien stief
hier mit der zweihundertjihrigen Tradition einer mehrkonfessionellen Gesellschaft zusammen, die ein
ausgeprigtes stindisches Selbstbewufitsein besaf. Dazu waren in B6hmen die drei Hauptfaktoren dieses
Konfliktes aufs engste miteinander verkniipft: eine gegensitzliche Konfession mit einer stindischen
Reprisentation und dazu die Expansion einer zum Absolutismus neigenden Monarchie. Der konfessionelle
Faktor in diesem Streit wird stark beriicksichrigt.

Die Dissertation des Verfassers, die hier ebenfalls angezeigt wird (»Konfessionsbildung und Stinde in
Bohmen 1478-1530), hat die konfessionelle Verinderung und Radikalisierung der hussitischen Mehrheits-
konfession unter dem geistigen Einfluft der Bohmischen Briider herausgearbeitet und die Konfessionsbil-
dung mit ihren politischen Elementen dargelegt, vor allem den Utraquismus, der stark mit einer
stindepolitischen Dynamik verbunden war. Diese Dissertation macht auch deutlich, dafl das Urteil vom
Niedergang des Hussitismus und von einer chaotischen Feudalanarchie in Bshmen nicht stimmt. Die
Gegensitze wurden zwar in aller Schiirfe ausgetragen, aber es blieb doch immer ein starkes gemeinsames
Landesbewufitsein erhalten. Die mehrkonfessionelle bohmische Stindegesellschaft war damit bereit, sich
mit den habsburgischen Machtanspriichen auseinanderzusetzen, als 1526 das Haus Habsburg die Herr-



BUCHBESPRECHUNGEN 327

schaft in den bshmischen Lindern antrat. Zu dieser Zeit aber mufite sich die konfessionelle und stindische
Front gegen Habsburg erst neu formieren. Der Utraquismus etablierte sich als Stindepartei. Man pflegte
auch Kontakte zu Wittenberg. Die Briiderunitit wurde eine neue Religionspartei, an die sich der Adel
anschloff. Geschwicht wurde diese Gruppierung durch die gegenseitige Konkurrenz, die vor allem von
linksutraquistischen Geistlichen ausging. Habsburgs politische Taktik zielte darauf, die Stinde auf die
niedergeschriebenen Privilegien zu beschrinken und jeden weiteren Einfluff auf die Politik, wie er friiher
bestand, abzuwehren. Wihrend die oppositionellen Gegensitze zwischen den Stinden und dem Konig von
1530-1536 stagnierten, brachten die folgenden Jahre dann eine Intensivierung des konfessionellen und
stindischen Selbstbewuftseins, das im Perstein-Memorandum von 1539 kulminierte. Der Konflikt
schwelte zunichst weiter — er wird in allen Einzelheiten vom Verfasser beschrieben — und miindete
schliefllich in den Aufstand von 1546/47. Das ist Ziel und Hohepunkt der vorliegenden Arbeit.

Nach dem Scheitern des Aufstandes war der Weg zu einer stindisch bestimmten Monarchie vorerst
versperrt. Konig Ferdinand hatte die habsburgische Dynastie in Bshmen gefestigt, zwar nicht unwiderruf-
lich, denn der Kampf ging unterschwellig weiter und fiihrte zu einem zweiten grofien Aufstand 1618 und
zum Beginn des Dreifligjihrigen Krieges. Habsburg verfocht immer den Grundsatz der koniglichen
plenitudo potestatis, die Stindegemeinde als Verkorperung des Landes dagegen wollte ihre Interessen mit
denen des Konigs gleichrangig sehen. Trotz dieser uniiberbriicklichen Gegensitze kam aber vor allem
wegen der konfessionellen Gegensitze die Bildung einer stindischen Opposition oft nur schleppend voran.
Der Aufstand von 1546/47 hatte trotz seines Scheiterns auch fiir die Stinde etwas Positives, er schirfte ihr
Bewufitsein fiir ihren konfessionellen Dissens und machte ihnen ihren Mangel an legitimatorisch-
ideologischer Einheit bewufit. Andreas Zieger

MirosLav HrocH — ANNA Sk¥BovA: Die Inquisition im Zeitalter der Gegenreformation. Stuttgart:
Kohlhammer 1985. 275 S. 247 teils farb. Abb. Ln. im Schuber. DM 79,-.

Inquisitoren, Ketzer und lodernde Scheiterhaufen scheinen auch heute noch genug Stoff dafiir zu bieten,
dafl sich Autoren und Verlage eines breiten Leserkreises sicher sind. Darauf ist wohl das vorliegende Werk
angelegt. Nicht auf eine kritische Auseinandersetzung mit dem System der Inquisition, sondern auf deren
Titigkeit konzentriert sich das Interesse der Verfasser (Historiker der Karlsuniversitit in Prag). Den
Rahmen bildet das Zeitalter der Gegenreformation, umschrieben als »Gegenoffensive der Papstkirche« oder
»Konterschlag«, wie es im Vorwort heifit. Die Verfasser beschworen zwar die Seriositit ihres Unterneh-
mens, daf sie allerdings niichterne Bilanz iiber das Wirken der Inquisition vorlegen, mufl schon an der
Aufmachung des Buches bezweifelt werden. Grofilettrige Zitate auf schwarzem Papier als »Prolog« zu den
einzelnen Kapiteln passen zum Thema und verfehlen beim unkritischen Leser die Wirkung nicht. Man
gewinnt den Eindruck, daff es nicht Absicht der Verfasser ist, Meinungen iiber die Inquisition zu
korrigieren, sondern bestehende Urteile (Vorurteile) zu bestitigen: »In Rom vergibt man Atheisten,
Sodomisten, Libertinisten und vielen anderen Zuwiderhandelnden, doch niemals vergibt man jenen, die
schlecht iiber den Papst oder die Rémische Kurie sprechen oder die den Eindruck erwecken, daff sie an
dieser pipstlichen Allmacht zweifeln« (S. 51). Solche Zitate sprechen fiir sich und enthalten nichts anderes
als leere Polemik. Der bedachte Leser erwartet danach wohl kaum eine seriése Darstellung; die
Ankiindigungen des Vorworts scheinen widerlegt zu sein.

Auch die groflen »Helden« dieses Buches sind einem geliufig, ohne eine Seite gelesen zu haben.
Natiirlich miissen die Katharer und Waldenser, Girolamo Savonarola, Johannes Hus, Giordano Bruno,
Galileo Galilei oder das Treiben der spanischen Inquisitoren ihre »Story« erhalten. Was allerdings Franz
von Assisi mit der Inquisition zu tun hat, geht aus dem Text nicht hervor. Uberhaupt scheint das Werk eine
sonderbare Mixtur von vulgir geschriebener Kirchengeschichte und »Inquisitionsgeschichten« zu sein.
Eine kritische Beurteilung des Phinomens kommt nicht zustande. Vielmehr muff sich dem breiten
Publikum die Meinung aufdringen, dafl das Zeitalter der Gegenreformation eine »dunkle« Zeit gewesen
sein muf}.

Auch der Bildteil verdient Kritik. Hier will man nichts anderes, als den Leser mit einem »schonen« Buch
gewinnen. Das Ganze gerit jedoch véllig unsystematisch und viele Abbildungen stehen beziehungslos
neben dem Text. Auflerdem konnte eine grofie Zahl der Bilder auch in anderen allgemeinen Geschichtsbii-
chern stehen. Ein Beispiel: Das Siegel einer pipstlichen Bleibulle von Innozenz I1I. fiir irgendein Kloster hat
mit der Inquisition nichts zu tun (S.31).



328 BUCHBESPRECHUNGEN

Ebenso wenig vermag die Darstellung zu befriedigen. Hierzu seien einige Anmerkungen gemacht:

Die Autoren informieren so, als sei das ganze kirchliche Gerichtswesen inquisitorisch gewesen.
Besonders deutlich wird dies an der Darstellung der beriichtigten Bulle »In coena Domini«. Auflerdem
haben Exkommunikation und Bann nichts mit Inquisition zu tun, sondern waren legitime Rechtsmittel der
kirchlichen Gerichtsbarkeit, unabhingig davon wie sie angewandt wurden (S. 67£.). Im iibrigen waren die in
der Bulle genannten schweren Vergehen, die solche Strafen nach sich zogen, schon lingst in anderen
Rechtsquellen enthalten. Das Faktum, dafl es 21 Vergehen waren, die seit Gregor XIII. mit der Exkommu-
nikation geahndet wurden, lifit vermuten, dafl die Verfasser mit der kirchlichen Rechtsgeschichte wenig
vertraut sind. Sonst hitten sie wissen miissen, daff im Mittelalter Bischofe, ja sogar Archidiakone schon bei
kleineren Vergehen den Bann verhingen konnten.

Die Ausfithrungen zu den Pipsten des 16. Jahrhunderts als grofen Forderern der Inquisition (z.B.
Errichtung des Sanctum Offizium [1542], Einfithrung des Index), des Tridentinum und der Triger der
kirchlichen Reform vermdgen nicht zu iiberzeugen. Natiirlich sind die Jesuiten »zum Symbol der
gewaltsam durchzusetzenden Gegenreformation geworden, besonders in Lindern mit einer groflen
nichtkatholischen Opposition« (S. 56). Wie tendenzis die Darstellung zuweilen gerit, zeigt die Darstellung
der Tumulte nach dem Tod des Caraffapapstes PaulIV. (+1559). Herausgestellt wird die bekannte
Befreiung der siebzig Hiftlinge aus den Inquisitionsgefingnissen. Dagegen wird mit keinem Wort erwihnt,
dafl es in Rom iiblich war, nach dem Tod eines Papstes die Gefingnisse zu 6ffnen, und die Mifiwirtschaft der
pépstlichen Nepoten die Hauptursache der Tumulte gewesen ist.

Die Autoren spiiren selbst, dafl der »Konterschlag« des Papsttums gegen die Hiretiker nur ein Aspekt,
nicht aber die treibende Kraft der tridentinischen Kirche gewesen ist. Wohl deshalb der Abschnitt » Auf dem
Wege zur konfessionalisierten Gesellschaft« (S. 166-220). Wer aber die kirchlichen Reformkrifte oder die
staatliche Kirchenreform nur als »einen Teil des entstehenden Systems der Manipulation und Gleichschal-
tung des gesellschaftlichen Bewufitseins« (S.166) versteht, verrit seine ideologische Diktion. Fiir die
Verfasser sind die Reformen der Gegenpol zu den Inquisitionsmethoden und dienen nicht zuletzt der
Reglementierung der Disziplin in der Kirche. Der Eklektizismus, mit dem dieses grofie Kapitel bestritten
wird, spricht nicht fiir das Buch. Dabei wird weitgehend ohne System und klare Gliederung vorgegangen.
Die komplizierten landeskirchlichen Verhiltnisse (z.B. in Frankreich oder in den habsburgischen
Erblindern) werden nur gestreift. Namen von Bischofen bringt man ins Spiel, ohne ihre Bedeutung fiir die
kirchliche Reform niher zu erkliren. Herausgehoben wird der Mailinder Erzbischof Carlo Borromeo,
ohne ein Wort iiber seine bahnbrechenden Provinzial- und Di6zesansynoden zu verlieren. Eine Zumutung
war es, den Abschnitt »Die Seminare« zu lesen (S.169ff.). Hier findet man nichts anderes als eine
willkiirliche Aneinanderreihung einzelner Fakten, die zudem noch Fehler enthalten.

Am Schluf} bleibt die Frage, weshalb ein renommierter Verlag diese DDR-Produktion in sein Programm
aufgenommen hat. Der Rezensent zumindest hat das Buch enttiuscht zur Seite gelegt. ~ Konstantin Maier

5. Mittlere und Neuere Kirchengeschichte

PauL Beck: Ausgewihlte Aufsitze zur Geschichte Oberschwabens. Hg. von der Gesellschaft fiir
Geschichte und Heimatpflege Altshausen. Bad Buchau: Federsee-Verlag 1985. 248 Seiten.

Paul Anselm Franz Beck, geboren am 18. Juni 1845 in Altshausen als Sohn des Hofkammerdirektors Peter
Paul Beck, studierte in Tiibingen Rechtswissenschaften; er trat dann in den wiirtembergischen Justizdienst
ein. Die Karriere wollte aber nicht recht gelingen. So war Beck nicht sehr traurig, als er 1883 in Folge einer
schweren Erkrankung vorzeitig pensioniert wurde. Nun hatte er Zeit und MuRe, sich seiner geheimen
Liebe, namlich der Geschichte, zu widmen. Im Auftrag der » Kommission fiir wiirttembergische Landesge-
schichte« ordnete und verzeichnete er im schwibischen Oberland zahlreiche Pfarreiarchive. Besonders
fruchtbar war Beck indes als Publizist und Schriftsteller. In nicht weniger als 78 Periodica und
Sammelwerken, darunter sehr anspruchsvolle Blitter (z. B. Renaissance, Zeitschrift fiir deutsche Wortfor-
schung), steuerte er Aufsitze, Quellen, Biographien und Miszellen bei. Insgesamt fillt eine breite Ficherung
der Interessen auf; dafl sich der ausgebildete Jurist dabei vor allem Fragen zur Rechtspflege in der
Vergangenheit zuwandete, ist verstindlich.

Untrennbar ist der Name Becks indes mit der Rettung des »Diozesanarchivs von Schwaben« (DA)
verbunden. Dieses Blatt, lange Zeit die einzige historische Zeitschrift, die in angemessener Weise Beitrige



BUCHBESPRECHUNGEN 329

zur Kirchengeschichte Oberschwabens aufnahm, stand 1894 vor dem Bankrott. Beck iibernahm kurzer-
hand Schriftleitung und Verlag. Fortan trug er nicht nur das finanzielle Risiko; auch ein Grofiteil der
Beitrige stammte aus seiner Feder. 1912 erkrankte Beck schwer. Dies bedeutete das Ende der Zeitschrift.

Uberaus verdienstvoll ist es, daf die Gesellschaft fiir Geschichte und Heimatpflege in Altshausen unter
ihrem Vorsitzenden Dr. W. Ebner sich vorgenommen hat, die Erinnerung an den verdienten Forscher und
Publizisten wachzuhalten. Die Gesellschaft kaufte nicht nur die Restbestinde des Didzesanarchivs auf, um
sie an Interessenten weiterzugeben; sie legte auch eine Auswahl wichtiger Beitrige erneut im Druck vor.
Dabei war es — schon im Hinblick auf die breitgeficherten Interessen Becks — angebracht, sich auf ein
Thema, nimlich die Geschichte Oberschwabens, zu beschrinken.

Auf folgende Beitrige sei hier (in Auswahl) hingewiesen: »Aus einem schwibischen Reichsstifte im
vorigen Jahrhundert« (DA 1894, 1895; eine materialreiche Schilderung des Lebens im Kloster Schussen-
ried); »Kurze Geschichte des Cistercienser-Nonnenklosters Gutenzell« (Cistercienser-Chronik 23, 1911;
mit dem Schwergewicht auf dem barocken 18. Jahrhundert; Liste der Abtissinnen); »Die Klosterschule in
Schussenried vor einhundert Jahren« (DA 18, 1900; mit ausfiihrlichem Lehrplan; die Einfliisse der
Aufklirung sind unverkennbar); »Schulordnung des Reichsgotteshauses Weingarten O.S.Bened. in
Oberschwaben pro 1787« (ebenda; Ordnung fiir Volksschule im Stiftsterritorium, ebenfalls mit deutlichen
Anklingen an das aufgeklirte Denken); »Das Deutschordens-Haus in Ulm mit der Kirche zu Sankt
Elisabeth« (Frankfurter Blitter fiir Familiengeschichte 3, 1910; kurze Geschichte mit Liste der Komture);
»Der Junggesindemarkt (Das Hiitkindwesen) in Oberschwaben - ein Kulturbild« (DA 23, 1905; vor allem
Kinder aus Vorarlberg und Tirol wurden in das Oberland verdingt. Die mitunter skandalésen Bedingungen
konnten im Laufe der Zeit verbessert werden).

Beigegeben wurden dem Band eine Biographie Becks (S.9-21) und ein Verzeichnis seiner Arbeiten
(5.203-223), beide aus der Feder von Siegfried Krezdorn, sowie ein neuerstelltes Register zum DA
18841912, Gisela Zeiflig

BEITRAGE ZUR GESCHICHTE DES BisTums REGENSBURG. Hg. v. GEORG ScHWAIGER und PauL May. Band
19, 1985. Regensburg: Verlag des Vereins fiir Regensburger Bistumsgeschichte. 560 S.

Seit 1967 gibt der Verein fiir Regensburger Bistumsgeschichte sein Periodikum als Jahrbuch heraus. Auf
Besprechungen wird verzichtet. Dagegen bieten die Binde oft umfangreiche Abhandlungen zur Geschichte
des genannten Sprengels. Einige Binde waren zudem thematisch bestimmt, so Band 12 (1978) »Klgster und
Orden im Bistum Regensburge, Band 14 (1980), der Albertus Magnus gewidmet war, oder Band 16 (1982),
der sich ausschliefllich mit Johann Michael Sailer und seiner Zeit beschiftigte. Auch der neue Band enthilt
zwei grofiere Abhandlungen, nimlich eine Biographie von Manfred Feuchtner »St. Eberhard - Erzbischof
von Salzburg« (S.139-284). Dariiber soll an anderer Stelle unseres Jahrbuchs berichtet werden. Josef
Hanauer, »Der Teufelsbanner und Wunderheiler Johann Joseph Gassner, 1727-1779« (S.203-545),
beschiftigt sich mit einem Mann, der in seiner Zeit (und auch spiter) grofles Aufsehen erregt hat. Gassner,
geboren 1727 im Klostertal in Vorarlberg, wurde — nach einer durchschnittlichen theologischen Ausbil-
dung — 1750 zum Priester der Diézese Chur geweiht. Seit 1758 Pfarrer in Klésterle (Vorarlberg), begann er
unter groflem Zulauf aus der niheren und weiteren Umgebung Kranke zu heilen. Grundlage war die
Vorstellung, dafl alle Krankheiten vom Teufel verursacht seien, das heifft dafl es notwendig sei, durch einen
Exorzismus den Satan aus dem Menschen zu treiben. Mancher Erfolg schien Gassner zu bestitigen. Bald
wirkte er auch auflerhalb seiner Pfarrei. So rief ihn 1774 die Grifin von Waldburg-Wolfegg ins Allgiu; auch
dort hatte Gassner groflen Zulauf. Anschlieflend ging er nach Salem und Meersburg; hier kam es zu einem
Gesprich mit dem Konstanzer Bischof Franz Konrad Kardinal von Rodt, der iiberaus kritisch eingestellt
war und seinen Generalvikar von Deuring in diesem Sinne nach Rom berichten liefl. Im November
desselben Jahres berief der Fiirstpropst von Ellwangen, Anton Ignaz von Fugger, Gassner an seine
Residenz. Hier wirkte er iiber ein halbes Jahr, wieder unter groflem Zulauf. Mit Fugger ging Gassner dann
nach Regensburg (Mitte 1775); der Fiirstpropst hatte diese Diozese erhalten. Als Gassner auch in der freien
Reichsstadt Regensburg mit seiner Titigkeit begann, verlangte Kaiser JosephIl. vom Bischof, den
Exorzisten aus der Stadt zu entfernen. Dies geschah, indem Fugger Gassner die Pfarrei Pondorf iibertrug.
Hier starb der Wunderheiler 1779.

Wie schon angedeutet, erregte die Tatigkeit Gassners zu seiner Zeit grofie Aufmerksamkeit. Es kam zu
erbitterten Auseinandersetzungen. Zu den Gegnern gehorten der Augustiner-Eremit Kliipfel und der



330 BUCHBESPRECHUNGEN

Theatiner Sterzinger. Der Autor konnte nicht weniger als 110 Schriften fiir und gegen Gassner nachweisen.
Dafl der Exorzist viel und oft nachgeahmt wurde, ist verstindlich. Dies gilt fiir Ellwangen ebenso wie fiir
Vorarlberg und Regensburg. Der wohl erlauchteste Nachahmer war Alexander von Hohenlohe-Schillings-
fiirst, der schon in jungen Jahren selbst mit ihnlichen Wunderheilungen begann. Unserem Raum ist er
verbunden, weil sein Onkel erster Generalvikar von Ellwangen war und der Neffe an der dortigen
katholischen Landesuniversitit (nur kurze Zeit und mit mifligem Erfolg) Theologie studiert hat.

Die Untersuchung, eine Wiirzburger theologische Dissertation, schildert das Wirken Gassners auf-
%rund eines umfangreichen handschriftlichen Materials ebenso wie die Auseinandersetzungen in der

ffentlichkeit, in der Politik und in der wissenschaftlichen Welt. Gassner gab den Zeitgenossen viele Ritsel
auf. Manche haben es sich mit einer Antwort leicht gemacht. Auf jeden Fall erfahren wir viel vom
Hintergrund, vor dem dann die Aufklirung im katholischen Deutschland stattfinden sollte, wie auch von
der Argumentation eben dieser Aufklirung. Die vorliegende Untersuchung diirfte aufgrund ihrer
Ausgewogenheit und ihres reichen Quellenmaterials fiir lange Zeit der Schlufipunkt in der Gassner-
Forschung und -Publizistik sein. Nicht beriicksichtigt hat der Verfasser einen Artikel im Freiburger
Didzesan-Archiv 17, 1873, 376-378 (Bericht des Bischoflichen General-Vicars von Deuring zu Constanz an
den Cardinal Torrigiani zu Rom vom 11. December 1775 iiber die Wundercuren des Priesters Joseph
Gassner).

Weiter anzuzeigen ist die Untersuchung von Olaf Réhrer-Ertl »Der St. Emmeram-Fall. Abhandlungen
und Berichte zur Identifikation der Individuen I und IT aus der Pfarrkirche St. Emmeram in Regensburg mit
dem heiligen Emmeram und Hugo« (S. 7-131). Bereits 1895 hatte Joseph A. Endres zwei Skelette in der
Pfarrkirche St. Emmeram untersucht und als den heiligen Emmeram und seinen Begleiter Hugo identifi-
ziert. Unter Mitarbeit zahlreicher Gelehrter aus anderen Disziplinen und unter Einbeziehung moderner
Forschungsmethoden hat der Verfasser die beiden Skelette bzw. deren Uberreste erneut analysiert. Auch
die erhaltenen Grabbeigaben und andere Uberlieferungstriger (Pollen usw.) wurden einbezogen. Das
Ergebnis entspricht dem Erstgutachten aus dem Jahre 1895. Die beiden »Individuen« (um im Sprachge-
brauch der Anthropologie zu bleiben) sind in der Tat identisch mit dem heiligen Emmeram und seinem
Begleiter Hugo.

Paul May, »100 Jahre Knabenseminar St. Wolfgang in Straubing« (S. 547-560), schildert die Bemiihun-
gen um die Errichtung von niederen Knabenseminaren in der Diczese Regensburg. Besondere Verdienste
erwarb sich hierbei Bischof Ignaz von Senestréy (1858-1906). Nachdem bereits in Metten und Regensburg
Hiuser bestanden, errichtete er auch in Straubing 1885 ein solches Seminar. Die drei Seminare wurden als
Einheit gesehen und als Dizesanknabenseminar zum heiligen Wolfgang gefithrt. May schildert dann in
kurzen Strichen die Geschichte der Errichtung, das Auf und Ab im Laufe der Zeit, bis in unsere Gegenwart
herein.

Mit dem neuen Band hat der Verein fiir Regensburger Bistumsgeschichte unter seinem bewihrten
Vorsitzenden Georg Schwaiger erneut ein eindrucksvolles Zeugnis seiner Verdienste um die territoriale
Kirchengeschichte im siidostdeutschen Raum gegeben. Rudolf Reinhardt

Ernst WALTER ZEEDEN — PETER THADDAUS LaNG (Hg.): Kirche und Visitation. Beitrige zur Erforschung
des frithneuzeitlichen Visitationswesens in Europa (Spitmittelalter und Frithe Neuzeit 14). Stuttgart:
Klett-Cotta 1984. 248 S. Ln. DM 96,-.

Nicht zu Unrecht spricht man vom konfessionellen Zeitalter. Uber viele Jahrzehnte, ja Jahrhunderte
hinweg prigten die drei Konfessionen das Leben in Mitteleuropa. Selbst die Politik wurde davon bestimmt.
Man denke nur an die Uberlagerung der sogenannten Reichsreform durch die neue Frontenbildung im
16. Jahrhundert. Noch deutlicher wurden diese Tendenzen im kirchlich-geistigen Bereich: Glaubenslehre
und Ethos, Frommigkeit und Mentalitit sind seither konfessionell bestimmt. Selbst Sprache und Dialekt
erhielten teilweise eine konfessionelle Firbung.

Diese Konfessionsbildung, ein iiberaus differenziertes, mitunter schwer zu erfassendes Geflecht von
Entwicklungslinien, ihre Voraussetzungen, Faktoren und Folgen, waren iiber Jahrzehnte hinweg Objekt
intensiver Forschungen von Ernst Walter Zeeden. Wiederholt legte er die Ergebnisse seiner Arbeiten vor (so
1965: Die Entstehung der Konfessionen). Der Prozef} der Konfessionsbildung war auf beiden Seiten aber
undenkbar ohne obrigkeitliche Visitationen. Mitunter stand die landesherrliche Visitation des Kirchenwe-
sens sogar am Anfang; sie sollte dem neuen Glauben den Weg bahnen. So war es durchaus konsequent, daf§



BUCHBESPRECHUNGEN 33

sich Ernst Walter Zeeden auch der Visitation, ihrer Durchfithrung und ihren Ergebnissen, zuwandte. Seit
1973 beschiftigte sich unter seiner Leitung eine Arbeitsgruppe im Sonderforschungsbereich »Spatmittelal-
ter und Reformation« (Tiibingen) damit. Ein Ergebnis war das »Repertorium der Kirchenvisitationsakten
des 16. und 17. Jahrhunderts in Archiven der Bundesrepublik«, dessen erster Band (Hessen) 1982 erschienen
ist. Zwar wurden verschiedentlich Vorbehalte geiufiert; der Wert des Repertoriums wird aber— wie bei allen
Arbeitshilfen dieser Art — erst dann sichtbar werden, wenn die eigentliche Auswertung beginnt. Dabei
diirfte das Detail und der lokalhistorische Aspekt im Vordergrund stehen. Die Visitationsakten geben ja
iiber vielerlei Auskunft: Herkunft, Ausbildung und Kénnen der Geistlichen, Zustand der Pfarrkirchen und
de;en Ausstattung, Verhalten der Gliubigen, rechtliche Verhiltnisse, Glauben und Aberglauben und vieles
andere mehr.

Solche Forschungen sind aber immer in der Gefahr, sich im Detail zu verlieren. Deshalb legte Zeeden,
unterstiitzt von seinem Mitarbeiter Peter Thaddius Lang, einen Band vor, der die Visitationen in einem
groflen, man konnte sagen europiischen Rahmen vorstellt. Dafl dabei nicht alle Lander beriicksichtigt
werden konnten, war durch den unterschiedlichen Forschungsstand bedingt. Folgende Beitrige sind
anzuzeigen: Marc Venard: »Die franzésischen Visitationsberichte des 16. bis 18. Jahrhunderts« (S. 36-75);
Angelo Turchini: »Studium, Inventarisierung, Regestenbildung und Edition der Visitationsakten des 15.
und 16. Jahrhunderts: Italienische Erfahrungen und offene Probleme« (S.76-118); Stanislaw Litak: »Die
kirchlichen Visitationsberichte in Polen vom Ende des 16. bis zum 19. Jahrhundert« (S.119-130); Peter
Thaddius Lang: »Reform im Wandel. Die katholischen Visitationsinterrogatorien des 16. und 17. Jahrhun-
derts« (8. 131-190); und schliefllich Rosemary O’Day: »Geschichte der bischéflichen Kirchenvisitation in
England, 1500-1689« (S. 191-215).

Es kann nicht unsere Aufgabe sein, den Inhalt dieser Berichte zu referieren. Folgende Hinweise seien
erlaubt: 1. Mitunter zeigt sich die Tendenz zu quantifizierender Analyse. Eine solche mag manchmal
angebracht und berechtigt sein. Doch gilt es auch, die Grenzen dieser Methode zu sehen. Schon die
Abhingigkeit vom vorliegenden Material und seinen Zufilligkeiten mahnt zur Vorsicht.

2. Peter Thaddius Lang konnte fiir seinen Beitrag auf die Quellen zuriickgreifen, die bei der
Vorbereitung fiir das oben genannte Repertorium erschlossen wurden. Jedem Beniitzer des Repertoriums
sei daher die Lektiire der Analyse von Lang empfohlen.

3. Der Bericht von Angelo Turchini macht deutlich, dafl die bischéflichen Visitationen in Italien eine
lange Tradition hatten. Sie sind seit dem ausgehenden 13.Jahrhundert bekannt und konnten sich so
unabhingig von jenem Schock entfalten, den die Reformation des 16.Jahrhunderts der alten Kirche
gebracht hat. Erneut wird deutlich, daff Iralien Verfassungselemente bereitgehalten hat, die im 16. Jahrhun-
dert und spiter eine wichtige Funktion bei der Stabilisierung der katholischen Kirche und bei der
Bekimpfung der Reformation bekommen sollten (z.B. auch die visitatio liminum, die regelmifligen
Statusrelationen).

Wihrend die oben genannten Beitrige das Visitationswesen in solchen Lindern vorstellten, welche die
altkirchlichen Strukturen bewahrt hatten, filhrt Paul Miinch mit seinem Beitrag »Kirchenzucht und
Nachbarschaft. Zur sozialen Problematik des kalvinistischen Seniorats um 1600« (S. 216-248) in eine andere
Problematik ein. Im Rahmen seiner Gemeinde-Kirchen-Verfassung hatte Calvin neue Amter geschaffen.
Dazu gehorte das des Seniors, Presbyters oder Altesten. Aufgabe dieser Ménner war es, die Zucht in den
Gemeinden zu iiberwachen. Wie bei anderen Verfassungselementen kam es auch hier bei der Ubertragung
in den deutschen Raum zu Schwierigkeiten. Was im intellektuellen Klima der franzésischen Stidte und in
der dortigen Gesellschaft maglich war, lief§ sich im kleinbiirgerlichen, ja biuerlichen Milieu der hiesigen
reformierten Kirchen nicht ohne weiteres praktizieren. Oft hinderte ein Defizit an Glaube, Ethos und
Intellekt die Altesten, ihre Aufgabe so wahrzunehmen, wie es der Kirchengriinder gewollt hatte. Noch
groflere Spannungen zwischen Ideal und Wirklichkeit brachte die »Nachbarschaft«, d.h. das Verflochten-
sein in die sozialen Bindungen von Familie, Sippe und dérflicher Gemeinschaft.

Aus dem Rahmen des Sammelbandes fillt der Beitrag von Bernhard Lang, Alttestamentler an der
Gesamthochschule in Paderborn: »George Orwell im gelobten Land. Das Buch Deuteronomium und der
Geist kirchlicher Kontrolle« (S. 21-35). Der Autor zeigt, dafl bereits im 7. Jahrhundert in Israel Visitationen
durchgefiihrt wurden, um den Eingottglauben durchzusetzen und zu bewahren. Fiir das Abweichen von
diesem Glauben wurden harte Strafen verhingt. Es fillt auf, daft L. eine kriftige Sprache liebt. Sdtze wie
»Das im deuteronomischen Gesetz vorgesehene Zusammenspiel von Richtertum und Denunziantentum,
wobei letztere Aufgabe von jedermann wahrgenommen werden soll, ist auch spiteren, zu totalitirer
Ubersteigerung neigenden Kontrollsystemen eigen« sind keine Seltenheit. Dafl in nichtaufgeklirten



332 BUCHBESPRECHUNGEN

Kirchen- und Religionssystemen bis in unsere Tage herein ein Abweichen vom rechten Glauben, vom
richtigen Kult und vom Ethos schon deshalb verhindert wurde und wird, um nicht den Zorn Gottes (bzw.
der Gotter) zu wecken, entging dem Verfasser. Auch scheint ihm das Verstindnis dafiir zu fehlen, dafl keine
Kirche ohne Ordnungssysteme auskommen kann. Wo kimen wir hin, wenn jeder Pfarrer oder Religions-
diener lehren und tun kénnte, was ihm beliebt? Schlieflich ist es auch eine Aufgabe der Kirchenleitungen,
die Gemeinden vor der Willkiir der Amtstriger zu schiitzen.

Der Verfasser verzichtet nicht darauf, die Linie von Deuteronomium 13 bis in die Gegenwart
auszuzichen. Methodisch wire dieser Schritt berechtigt, wenn nachgewiesen werden kénnte, dafl die
spitmittelalterlichen und friihneuzeitlichen Kirchenvisitationen von Deuteronomium 13 angeregt worden
sind. Diesen Nachweis bleibt der Verfasser schuldig. Ebenso willkiirlich wirkt es, wenn er eine Verbindung
herstellt von Esra, der bei seiner »Visitation« in Israel eine Buchrolle trug, bis hin zu den Erzbischéfen von
Mainz, die auf den Grabdenkmilern in ihrem Dom mit Hirtenstab und Buch dargestellt sind. Die Vorliebe
des Verfassers fiir Delikates zeigt auch ein Zitat aus Pierre Joseph Proudhon, das er allerdings von
G. Oestreich (Geist und Gestalt des friihmodernen Staates, Berlin 1969, 195 f.) iibernimmt: »Regiert sein,
d.h. unter polizeilicher Uberwachung stehen, inspiziert, spioniert, dirigiert, mit Gesetzen iiberschiittet,
reglementiert, eingepfercht, belehrt, bepredigt, kontrolliert, eingeschitzt, zensiert, kommandiert zu
werden...., bei jeder Handlung, bei jedem Geschift, bei jeder Bewegung notiert, registriert, erfaflt, taxiert,
gestempelt, vermessen, bewertet, versteuert, patentiert, lizensiert, autorisiert, befiirwortet, ermahnt,
verhindert, reformiert, ausgerichtet, bestraft zu werden«. Aus alledem schlieBt Lang, da auch die Kirche
(eigentlich miifite es »Kirchen« heiflen) ihren Anteil zu den Schreckensvisionen von George Orwell geleistet
hat. Den Beweis erbringt er aber nicht. Wer zittert heute noch vor einer bischéflichen Visitation, die zum
»Pastoralbesuch« denaturiert ist und vom Dekan, der zur »Nachbarschaft« (im Sinne von Paul Miinch)
gehort, durchgefiihrt wird? Rudolf Reinbardt

Lupwic HOUTIL: Marianische Wallfahrten im siiddeutsch-dsterreichischen Raum. Analysen von der
Reformations- bis zur Aufklirungsepoche (Kélner Veroffentlichungen zur Religionsgeschichte 6).
Koln: Béhlau 1985. VIII u. 217S. 4 Tafeln. Brosch. DM 68,-.

Gespannt nimmt der Leser das Buch zur Hand. Der Klappentext verspricht viel: »Die Studie behandelt die
Zusammenhinge zwischen Religion, Kultur, Gesellschaft und zeitgenéssischer Politik im Laufe des 16. bis
18. Jahrhunderts, letzteres insbesondere an den Wallfahrten der Herrscherhiuser, der Habsburger und der
bayerischen Wittelsbacher. Die drei Ebenen, die sich auf die Entwicklung und Gestaltung des marianischen
Wallfahrtswesens prigend ausgewirkt haben, nimlich Kirche, Volk und Dynastie, werden gemeinsam
analysiert und auf ihren jeweiligen Bedeutungsgehalt hin im Leben der verschiedenen gesellschaftlichen
Schichten untersuchte.

Trotzdem hat man am Ende den Eindruck, nicht viel Neues erfahren zu haben. Dafl die Pietas der beiden
Herrscherhiuser in der friihen Neuzeit stark marianisch geprigt war, ist lingst bekannt, und daf das Volk
seit eh und je gerne marianische Wallfahrtsstitten aufgesucht hat, wissen wir auch. Neues wird kaum zutage
gefordert. So hitte man gerne mehr iiber die Ausbreitung des in Italien beheimateten Loreto-Kultes,
getragen vom siiddeutschen Adel, aber auch von den beiden Herrscherhiusern, erfahren. Noch wenig
untersucht ist auch die Kritik, welche in der Aufklirungszeit die gehobene, auch die akademische
Publizistik am Wallfahren iibte. Selbst der Ausblick ins 19. Jahrhundert bietet wenig Erhellendes. Daf§ es
hier zu einem neuen Motivationsschub, verursacht vor allem durch die Marienverehrung der Pipste,
gekommen ist, wird nicht deutlich gemacht.

Der Preis des Bandchens ist recht hoch. Vielleicht wire er niedriger ausgefallen, hitte der Verlag auf die
vier Abbildungen verzichtet, deren Aussagekraft ohnehin recht gering ist. Rudolf Reinhardt

SUSANNE ScHLOsSER: Der Mainzer Erzkanzler im Streit der Hiuser Habsburg und Wittelsbach um das
Kaisertum 1740-1745 (Geschichtliche Landeskunde 29). Wiesbaden: Steiner 1986. Kart. 213S. DM 40,-.

Problembeladen war das Mainzer Erzkanzleramt in der gesamten frihen Neuzeit. Je lockerer der
Reichsverband, desto schwieriger wurde es fiir den Mainzer Erzbischof als Erzkanzler, diese Zentralinstitu-
tion des Reichs aus reichsstindisch-mainzischer Sicht zur Geltung zu bringen; dariiber hinaus gab es



BUCHBESPRECHUNGEN 333

faktisch die prinzipielle Zentralgewalt des Kénig- und Kaisertums reichsorientiert immer weniger. Die
Habsburger integrierten diese Reichsimter zunehmend in den eigenen hauspolitischen Interessenbereich,
das Erzkanzellariat geriet notgedrungen in diesen Sog.

Die vorliegende Mainzer Dissertation aus dem landesgeschichtlichen Bereich von Alois Gerlich greift
mit dem halben Jahrzehnt eine kritische Zeit heraus. Die Position des Erzkanzlers wird in den folgenden
vier Bereichen untersucht: als Direktor des Kurkollegs (Reichsverwesung und Kaiserwahl), als Direktor des
Reichstags, seine Stellung in der Reichshofkanzlei und am Reichskammergericht.

Die Schwiche von Kurmainz zeigt sich in dem Dilemma, als 1742 nach einem zweijihrigen Interregnum
das Kaisertum von Habsburg auf Bayern iiberging. In diesen zwei Jahren verlor der Erzkanzler Kompetenz
zugunsten der beiden Reichsvikare. Beziiglich der Reichshofkanzlei hat der Erzkanzler in der Frage des
Reichsarchivs, das sich in Wien befand, das man aber in Frankfurt gebraucht hitte, an Boden verloren. Das
Besetzungsrecht des Erzkanzlers wurde 1742 und 1745 unterlaufen durch Druck und Besetzungspolitik der
Hauser Wittelsbach und Habsburg, Als ungiinstig stellte sich auch heraus, da Erzbischof Philipp Karl von
Eltz Karl VII. wihlte und sein schwaches Kaisertum unterstiitzte. Nach dem Mainzer Regierungswechsel
1743 niherte sich Kurmainz mit Johann Friedrich Karl von Ostein wieder Habsburg an. Doch auch dies
konnte letztendlich die negative Entwicklung nicht aufhalten. Schlieilich iiberlagerte der Dualismus
zwischen Osterreich und Preuflen das mittlere und kleine stindische Deutschland, zu dem Kurmainz mit
der Germania Sacra zu zihlen ist.

Zweifellos war dieses halbe Jahrzehnt eine kritische Zeit fiir das Erzkanzellariat. Hier wird sehr deutlich,
wie fiir Kurmainz Diplomatie das einzige Mittel ist. Man versuchte durch Gesandtschaften und zahlreiche
diplomatische Aktivititen die Formlichkeiten zu wahren. Das Erzkanzellariat war eine formliche
Rechtsposition und wollte als solche gewahrt sein, nicht durch finanzielle oder militirische Machtmittel.
Unter diesem letzteren Gesichtspunkt hatte Kurmainz — wie die Reichsstifte insgesamt — ohnedies verloren.
Es gelang den geistlichen Fiirsten nicht einmal mehr, gegen aktuelle Sikularisationspline eine kompromif3-
fahige Strategie zu finden (S. 122 f.) Kurmainz kimpfte im Rahmen der traditionellen Reichsgesetze und
Vorgehensweisen, aber diese waren nur mehr schwer mit den realen Kriften in Einklang zu bringen. Die
hier sehr ausfithrlich und gut recherchierte Rolle der Férmlichkeiten verdeckt manches Mal die reale
Bedeutung von Institutioner ‘wie des Reichstags. Gewifl diirften die Scheingefechte auf dem Reichstag den
groflen und kleinen, geistlichen und weltlichen Fiirsten bewufit gewesen sein, aber Kurmainz blieben
lediglich Rechtspositionen zur Selbstverteidigung. Aus Mainzer Sicht wurden auch Kleinigkeiten wie die
Vorbereitung des Sitzungszimmers (Differenz mit Sachsen) zum Politikum (S. 91). Nur iiber das herkémm-
liche Recht vermochte Mainz Einflufl zu iiben, in den vielen Details und Einzelpositionen stand stets das
Ganze auf dem Spiel.

Zusammenfassend liflt sich sagen: Die Position des Erzkanzlers wird in diesen fiinf Jahren zwar deutlich
geschmilert, aber eine dramatische Verschlechterung findet nicht statt, im Grunde nur eine Beschleunigung
des langfristigen Vorgangs.

Die Dissertation ist gut recherchiert. Sie arbeitet diesbeziiglich das Mainzer Erzkanzlerarchiv in Wien
und eine umfangreiche Literatur zum gesamten Komplex auf. Die Register (Personen, Orte, Sachen)
erschlieflen den Band in der nétigen Weise. Insgesamt liegt ein gelungener Baustein fiir die Erzkanzellariats-
geschichte vor. Alfred Schricker

JORG SieGER: Kardinal im Schatten der Revolution. Der letzte Fiirstbischof von Straflburg in den Wirren
der Franzosischen Revolution am Oberrhein. Kehl: Morstadt 1986. 414 S. Ln. DM 48,-.

Gemeint ist Louis René Edouard, Prince de Rohan-Guémené, Kardinal der Heiligen Romischen Kirche,
Landgraf im Elsafl usw. Er war der vierte und letzte Fiirstbischof von Straflburg aus der beriilhmten
Dynastie, die im 18. Jahrhundert den Bischofssitz fest in threr Hand halten konnte und iibrigens bereits
einen Nachfolger fiir Louis René Edouard bereitgestellt hatte.

Der Verfasser umreifit selbst seine Aufgaben: »Die Intention dieser Arbeit war daher von vorneherein,
diesen umstrittenen Kirchenfiirsten gerade in jenen Jahren nicht mehr nur als Politiker zu betrachten— ohne
diesen Umstand zu kurz kommen zu lassen —, sondern all die Schichten seiner Persénlichkeit anzureifien,
um diesem Menschen in einer Beurteilung gerechter werden zu kdnnen, als dies bislang zu geschehen
pflegte« (S. 16f). Die Lektiire des Buches zeigt indes recht bald, daf§ der Titel zu reifferisch gewahlt und die
umschriebene Absicht viel zu anspruchsvoll definiert wurde. Im Grunde erfihrt der Leser recht wenig iiber



334 BUCHBESPRECHUNGEN

den Kardinal, dafiir einiges iiber das Leben in jenen (rechtsrheinischen) Teilen seiner Didzese und des
Hochstifts, die ihm auch nach der Revolution geblieben waren, nimlich die Landkapitel Lahr, Offenburg
und Ottersweier und die beiden »Herrschaften« um Oberkirch und Ettenheim.

Am 13. Juli 1790 iiberquerte der Kardinal den Rhein, um (endgiiltig) im Schloff von Ettenheim seine
Residenz aufzuschlagen. Abgesehen von einer Flucht nach Baden in der Schweiz, Regensburg und
St. Pélten, blieb er dort bis zu seinem Tod am 16. Februar 1803. Der Kardinal wurde dann in der Pfarrkirche
von Ettenheim beigesetzt. Nach der Erffnung des Testaments zeigte sich, daf die Schulden so hoch waren,
dafl iiber den Nachlafl der Bankrott erklirt werden mufite. Dies wiederum fiihrte zu einer Lawine von
Prozessen, welche noch viele Jahrzehnte die Gerichte beschiftigten.

Aus der Korrespondenz und den Akten der Zeit liflt sich erheben, was den Kardinal und seine
Untertanen damals bewegt hat. Politisch war es vor allem der Versuch, die Heimat vom Joch der Revolution
zu befreien. Deshalb unterstiitzte Rohan mit Nachdruck alle Bemiihungen der Emigranten, militirische
Verbinde aufzustellen, die in Frankreich einmarschieren sollten. Dies fiihrte zu vielen Reibereien mit der
Bevdlkerung. Dariiber und iiber anderes (Ausriistung der Soldaten, Querelen um die Quartiere, Anwer-
bung und Desertion usw.) erfihrt man recht viel. Als Oberhirten belastete Rohan vor allem die Sorge um die
emigrierten Priester; auch mufite das ebenfalls gefliichtete Priesterseminar weitergefiihrt werden. Hierzu
wurden vor allem die Kldster der Gegend (Ettenheimmiinster, Schwarzach, Gengenbach, Allerheiligen)
herangezogen.

Daneben bleibt das Bild, das von der Persénlichkeit des Kardinals gezeichnet wird, blaf§ und farblos.
Man erfihrt zwar einige Fakten aus der Frommigkeit des hohen Herrn. Fiir eine Analyse »Rohan und die
Theologie« geniigten dem Autor jedoch knapp anderthalb Druckseiten. Die Ausfiihrungen beruhen
ohnehin auf einer einzigen Auflerung des Kardinals, die zudem nur als Zitat eines Dritten, eines
protestantischen Theologen, bekannt wurde! Dafl in dieser Hinsicht wenig zu erwarten ist, zeigt schon das
Verzeichnis der ungedruckten Quellen (S. 371-376). Neben den Urkunden und Akten aus verschiedenen
Pfarr- und Stadtarchiven wurden vor allem die Badischen Polizeiakten (heute im Generallandesarchiv
Karlsruhe) und das Material aus dem ehemaligen Dekanatsarchiv Lahr (heute im Erzbischoflichen Archiv
Freiburg) herangezogen - fiir eine Biographie mit einem so hohen Anspruch doch recht diirftig. So erfahrt
der Leser auch nicht, ob der Kardinal 1799 nach Venedig ins Konklave gereist ist. Solche Informationen
hitten dazu beitragen konnen, das Bild des Kirchenfiirsten deutlicher zu zeichnen.

Wer sich also nicht durch den Titel des Buches und den gutaufgemachten Umschlag blenden lifit, erhalt
zuverlissige Informationen iiber das Leben im rechtsrheinischen Hochstift Straflburg und iiber die
kirchliche Organisation in jenen Teilen der Diézese, die dem Fiirstbischof nach seiner Flucht 1790 geblieben
waren. Rudolf Reinhardt

Fevix BErNARD: Der Bonner Rechtsgelehrte Ferdinand Walter (1794-1879) als Kanonist. Ein Beitrag zur
Geschichte der Kirchenrechtswissenschaft des 19. Jahrhunderts (Forschungen zur Kirchenrechtswis-
senschaft 1). Wiirzburg: Echter 1986. 448 S. Brosch. DM 56,-.

Der Bonner Jurist und Kanonist Ferdinand Walter zihlt zu den »namhaften« Kirchenrechtslehrern des
19. Jahrhunderts (Ulrich Stutz). Ihm hat Felix Bernard eine Studie gewidmet. Neben Biographischem bietet
er eine sorgfiltige Darstellung seines Kirchenrechts. Wesentliche Grundlage dazu ist das in 14 Auflagen und
in mehreren Sprachen erschienene »Lehrbuch des Kirchenrechts aller christlichen Konfessionen« (Bonn
1829-1871).

Walter — seit 1819 nach glinzender Promotion und Habilitation Professor fiir Kirchenrecht an der
Bonner juristischen Fakultit — unterhielt enge Kontakte zu den K6lner Erzbischofen und galt als »kirchlich
gesinnte. In den Kolner Wirren setzte er sich nach lingerem Zogern beim preuflischen Kénig fiir die
Restitution des Kolner Erzbischofs ein (1840). Als Mitglied der Nationalversammlung (1848) und der ersten
Kammer des preuflischen Landtags (1849-1850) war er einer der Reprisentanten des politischen Katholizis-
mus und bildete eine katholische Fraktion aus Abgeordneten des Rheinlands und Westfalens. Nach eigener
Aussage war sein politisches Wirken dem »grofien Gedanken der kirchlichen Freiheit« verpflichtet. Sehr
unterschiedlich wird das politische Wirken Walters beurteilt. Kein Geringerer als Ferdinand Schnabel hielt
ihn fiir einen unentschiedenen Mann. Ob er tatsichlich der Taktiker war, als den ihn der Verfasser im
Anschluff an andere Zeugnisse sieht, muf§ offen bleiben, zumal man hier die Beniitzung weiterer Quellen
vermifit, die eine solche Beurteilung rechtfertigen.



BUCHBESPRECHUNGEN 335

Ahnlich zuriickhaltend (oder opportunistisch) verhielt sich Walter bei der Ablehnung der Berufung des
Tiibingers Johann Adam Mahler an die Bonner Katholisch-Theologische Fakultit durch Erzbischof F. A.
von Spiegel, indem er dazu keine Stellung nahm. Spiegel dagegen fiihrte Walter als seinen Gewahrsmann an.

Im zweiten und dritten Teil (S. 137-393) versucht der Verfasser, die wissenschaftliche Arbeit Walters im
Kontext der kirchenrechtlichen Stromungen der Zeit zu wiirdigen. Hauptquelle dafiir ist das oben erwihnte
kirchenrechtliche Lehrbuch. Zweifellos galt Walter als ultramontan. Das badische Innenministerium erliefl
1823 ein Verbot, dafl »ein mit solch veralteten ultramontanischen Grundsitzen [angefiilltes Buch] auf
deutschen Universititen zumal auf den badischen nicht als Lehrbuch geduldet werden soll« (S.212).
Dagegen lobte Mchler das Lehrbuch (S.218). Trotz der staatskirchlichen Kritik wurde das Werk bald zu
den klassischen Lehrbiichern gezihlt und selbst von Déllinger in Miinchen beniitzt.

Walters Kirchenbegriff verbindet Elemente der Ekklesiologie des ausgehenden 18. Jahrhunderts (z.B.
Kirche als Erziehungsinstitut) mit dem Organismusgedanken seiner Zeit. Der Gedanke der organischen
Einheit der Kirche bleibt bis zur letzten Auflage das entscheidende Merkmal dieser Ekklesiologie.

Erwihnenswert ist auch die Drei-Gewalten-Lehre, die Walter verficht. Neben die potestas ordinis und
die potestas urisdictionis tritt eigenstindig die potestas magisterii. Walter gelingt es aber im letzten nich,
das Verhiltnis von Jurisdiktionsgewalt und Lehrgewalt endgiiltig zu bestimmen.

Als »Jurist« (und Katholik) reagierte Walter auf die Dogmatisierung der papstlichen Unfehlbarkeit auf
dem I. Vatikanum. Wihrend Walter in den Jahren vor dem Konzil zwar die besondere Verantwortung des
Papstes fiir die Einheit und Reinheit der kirchlichen Lehre herausstellt, bleibt die Doktrin der pépstlichen
Unfehlbarkeit eine unentschiedene Frage. Unumstoflich ist der Konsens der Gesamtkirche, soll eine
pipstliche Entscheidung dogmatisches Gewicht haben. Nach dem I. Vatikanum zieht sich Walter in seiner
Argumentation auf das Faktum der Konzilsentscheidung zuriick. Giiltiges Recht brauche nicht noch einmal
hinterfragt zu werden.

Am Rande sei noch bemerkt, daff Walter ein Befiirworter der im 18. Jahrhundert entwickelten societas-
perfecta-Lehre war. In der damals gefiihrten Zolibatsdiskussion weicht er nicht vom kirchlichen Stand-
punkt ab. Im Gegensatz zu Mohler lehnt er die Verwendung der Landessprache in der Liturgie entschieden
ab, um den universalen Charakter der Kirche nicht zu gefihrden. Als Politiker und Jurist hilt Walter auch
nichts von einer volligen Trennung von Kirche und Staat; es solle vielmehr zwischen beiden »eine hohere
Einheit« bestehen.

Interessantes bietet Walter im Streit um die Disziplin des Kirchenrechts an den Universititen. Obwohl
er 1824 gegen Hermes und den Kolner Erzbischof fiir dessen Verbleib an der juristischen Fakultit kimpft,
ist diese fiir ihn eine theologische Disziplin. Er entwickelt drei »notae furis ecclesiae«: Universalitit, Einheit
und Freiheit. Das Kirchenrecht selbst bilde, wie die Kirche, eine organische Einheit. Deshalb kommt fiir
Walter ein Riickgriff auf das Ideal der Kirche der ersten drei Jahrhunderte nicht in Frage, sondern an Stelle
der statischen Sichtweise tritt die organische Entwicklung der Kirche. Daraus ergeben sich fast von selber
die Methoden der Kanonistik: die praktische, historische und philosophische.

Der Verfasser hat einen soliden Uberblick iiber die wissenschaftliche Arbeit Walters gegeben und dessen
Wirkungsgeschichte wenigstens in Ansitzen beriicksichtigt. Ein Namens- und Sachregister erleichtern die
Lektiire. Leider gerit die Darstellung der kirchenrechtsgeschichtlichen Zusammenhinge zu kursorisch;
dies gilt im besonderen fiir die Abschnitte zu den kirchenrechtlichen Strémungen des 18. Jahrhunderts
(Gallikanismus, Febronianismus, Josephinismus). Dasselbe gilt fiir die Darstellung des 19. Jahrhunderts.
Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dafl hier »Lehrbuchwissen« angehiuft wurde.

Zum Schluf sei der Hinweis erlaubt: die Herausgeber dieser neuen Reihe sollten sich um eine bessere
Qualitit des Drucks bemiihen. Konstantin Maier

Lupwic MépL: Priesterfortbildung um die Mitte des 19.]Jahrhunderts. Dargestellt am Beispiel der
Pastoralkonferenzen von 1854-1866 im Bistum Eichstitt (Eichstitter Studien N.F. 21). Regensburg:
Fr. Pustet 1985. 328 S. Kart. DM 64,-.

In Gesellschaft und Kirche kommt der Fortbildung eine wachsende Bedeutung zu. Das Schlagwort vom
»lebenslangen Lernen« macht die Runde. Im Jahre 1970 veroffentlichte die Romische Studienkongregation
die »Ratio fundamentalis Institutionis Sacerdotalis«. Nach langwierigen und mithsamen Vorbereitungen
folgte ihr im Jahre 1978 die von der Deutschen Bischofskonferenz herausgegebene »Rahmenordnung fiir die
Priesterbildung« (Druckfehler bei Modl S. 15: »Priesterausbildung« statt »Priesterbildung»). Im Jahre 1976



336 BUCHBESPRECHUNGEN

er-ichtete Bischof Dr. Georg Moser fiir die Dizese Rottenburg-Stuttgart das »Institut fiir Fort- und
Weiterbildung der Kirchlichen Dienste«. Diese fiir die hauptberuflichen und ehrenamtlichen pastoralen
Mitarbeiter zustindige Einrichtung erhielt 1981 ein eigenes Tagungsgebiude, das den Namen »Johann-
Beptist-Hirscher-Haus« trigt.

Angesichts solch vielfiltiger Bemithungen, die in den deutschen Bistiimern allenthalben festzustellen
sind, ist es hochst sinnvoll, die Geschichte zu befragen, um die heutigen Mafinahmen der Fort- und
Weiterbildung in ihrem historischen Kontext zu sehen. Die vorliegende Arbeit von Ludwig Médl ist ein
willkommener Beitrag in dieser Richtung. In einer sorgfiltig anhand der einschligigen Quellen erarbeiteten,
iibersichtlich gegliederten und fliissig geschriebenen Studie untersucht er »das Fortbildungsbemiihen des
Bistums Eichstitt fiir den Zeitraum von 1854 bis 1866, der deshalb ausgewihlt wurde, weil er die erste,
deutlich abgegrenzte Phase der Durchfiihrung von Pastoralkonferenzen im Bistum Eichstitt darstellt«
(5.19).

Die Didzesanleitung von Eichstiitt hatte sich von bereits praktizierten Modellen der Pastoralkonferen-
zen anregen lassen. Das ist einer der Griinde, warum Médl zunichst Ursprung und frithe Form der
Pastoralkonferenzen darstellt (S.23-50): die Konferenzen des Karl Borromius in Mailand, die Reform
Papst Benedikts XIIL., die von Erzbischof Prosper Lambertini in Bologna eingefiihrten Konferenzen, die
Pastoralkonferenzen im Bistum Konstanz (unter der Literatur fehlt die Freiburger Dissertation von Alois
Stiefvater: Das Konstanzer Pastoral-Archiv, 1940) sowie die Pastoralkonferenzen im Bistum Augsburg und
in anderen bayerischen Bistiimern.

Ausfiihrlich schildert der Verfasser den Anlaf und die Einfithrung der Pastoralkonferenzen im Bistum
Eichstiitt (S.51-71), die Bischof Karl August Graf von Reisach im Jahre 1839 erstmals ankiindigte. Erst
unter Bischof Georg von Oettl wurden sie 1855 als Teil der revidierten Instructio pastoralis Diézesangesetz.
Ubrigens befragte der Eichstitter Bischof vor seiner endgiiltigen Entscheidung einen Grofiteil der
betroffenen Priester, die mehrheitlich den Pastoralkonferenzen positiv gegeniiberstanden.

Von besonderem Interesse sind die Themen und inhaltlichen Schwerpunkte der Pastoralkonferenzen
(S.106~173), die im Blick auf die Situation von Kirche und Theologie um die Mitte des 19. Jahrhunderts
(8.72-105) in erhellender Breite dargestellt werden. Nach den Statuten wurden Themen aus den Fichern
Dogmatik, Moral, Kirchenrecht und Liturgik behandelt. Als fiinfte Themengruppe wurde spater noch
Pastoral angefiigt. Auffallend ist, dafl »aus den Themenkatalogen der einzelnen theologischen Fichergrup-
pen nur jene herausgegriffen sind, die spezifisch Katholisch-Kirchliches zur Sprache bringen« (S.175).
Beispielsweise wird in Dogmatik »eine Auseinandersetzung mit dem zeitgenéssischen Theismus und
Atheismus« (8. 175) nicht direkt gefiihrt. Daher untersucht Médl die Intentionen der Pastoralkonferenzen,
die die Auswahl der Themen bestimmten: »Das Kirchenbild: Die katholische Kirche als Mysterium in der
Welt« (S.177-205) — »Das Priesterbild: Der Priester als Stellvertreter Christi in der Pfarrgemeinde«
(8. 205-220) — »Das Theorie-Praxis-Verhiltnis: Die Verinderung zur Neuscholastik« (5. 221-236). Schlief-
lich behandelt die Studie die didaktischen Verliufe und die Methodik, die bei den Konferenzen angewandt
wurden (Elemente der Motivation, Hilfsmittel fiir die Erarbeitung der Konferenzthemen — Beniitzung von
Quellen und Literatur, Argumentationsformen und ihre Stellung im didaktischen Verlauf, Elemente der
Kontrolle; S.237-285).

In seiner Bilanz kommt der Verfasser fiir die Priesterfortbildung im Bistum Eichstitt in den Jahren
1854-1866 zu folgendem Ergebnis: »Die Pastoralkonferenzen um die Mitte des 19. Jahrhunderts waren eine
theologisch-pastorale Institution der Priesterfortbildung. Sie wurden von der Bistumsleitung angeordnet,
inhaltlich ausgerichtet, organisatorisch geleitet und kontrolliert. Sie haben die Seelsorger als Einzelne und in
Gruppen zu aktivem Studium veranlaflt, motiviert und befihigt« (S.286). Nicht verschwiegen kann die
Tatsache werden, daf drei Themenkreise, »die aus heutiger Sicht der damaligen Generation das Zukunfts-
bild und die Lage der Kirche langfristig wesentlich geprigt haben, in der Fortbildung nur unzulinglich oder
gar nicht vorkommen: die soziale Problematik, die Atheismusfrage und die Auseinandersetzung mit der
Technik« (S.288).

Der Rezensent kann nur hoffen und wiinschen, daft der lesenswerten Arbeit von Ludwig Médl weitere
Darstellungen folgen, die die Geschichte der Fortbildung der Priester in einzelnen Sprengeln behandeln.
Den heutigen Fortbildungsbemiihungen kénnen solche historische Untersuchungen nur von Nutzen sein.

Werner Groff



BUCHBESPRECHUNGEN 337

IncrRiD WurtzBacuerR-RunpHOLZ (Hg.): Theodor Heuss tiber Staat und Kirche 1933 bis 1946. Mit
Materialienanhang iiber Konkordatsfragen 1927 (Europiische Hochschulschriften, Reihe I1I, Bd. 282).
Frankfurt a.M.-Bern-New York: Lang 1986. 120 S. Brosch. sFr 27,-.

Der von Ingrid Wurtzbacher-Rundholz herausgegebene und knapp (S. 5) eingeleitete schmale Band enthilt
Texte von Theodor Heuss, in denen der Reichstagsabgeordnete der Weimarer Zeit und 1945 zum
kommissarischen Kultminister des Landes Wiirttemberg-Baden ernannte FDP-Politiker sich iiber »Staat
und Kirche 1933 bis 1946« gedufert hat. Den Texten sind zwei Abhandlungen der Herausgeberin
vorangestellt; angefiigt ist ein »Materialanhang iiber Konkordatsfragen 1927« betreffend die Linderkon-
kordate der Weimarer Zeit.

Die Auswahl der prisentierten Texte ist von der Herausgeberin nicht begriindet, auch nicht die
Begrenzung auf den Zeitraum der Jahre 1933 bis 1946. Der Kommentar (Absatz IT) betrifft nicht die hier
herausgegebenen Texte, sondern befafit sich mit juristischen Aspekten iiber Staat und Kirche in Theodor
Heuss’ Publizistik der Jahre 1932 und 1933. So fehlt die herausgeberische Erschliefung; die Texte bleiben
Lese-Stiicke. Dies ist umso mehr zu bedauern, als die Herausgeberin durch ihre Untersuchung iiber
»Verfassungsgeschichte und Kulturpolitik bei Dr. Theodor Heuss bis zur Griindung der Bundesrepublik
Deutschland durch den Parlamentarischen Rat 1948/49 — mit Dokumentenanhang« (Europische Hoch-
schulschriften, Reihe ITI, Bd. 151, Frankfurt a. M.-Bern 1981) fiir die Aufgaben der Herausgabe und der
Kommentierung durchaus vorbereitet war (vgl. dazu: ebd. S. 169-183 den Abschnitt iiber »Das Verhiltnis
von Kirche und Staat bei Theodor Heuss«).

Wie schwierig es ist, die vorgestellten Texte und Materialien auf eine knappe Formel zu bringen, zeigt die
Inhaltsangabe (des Verlages?) auf dem riickwirtigen Buchumschlag: »Als Reichstagsabgeordneter und
Kultusminister (sic!) von Wiirttemberg-Baden machte sich Theodor Heuss Gedanken iiber die Trennung
von Staat und Kirche und warnte vor einer verfilzten Bindung«. Theodor Heuss charakterisierte — in der
Rhein-Neckar-Zeitung vom 6. 8.1946 — anders: »Das politische und rechtliche Gesprich zwischen dem
Staat und der Kirche ist in einer verwandelten Welt neu aufgenommen worden. [...] die Aufgabe ist, eine
zerrissene Kontinuitit wieder herzustellen, aber dabei dessen bewufit zu bleiben, dafl, wenn auch beide
Geschichtsgebilde aus ihrem ihnen eingeborenen Sinn und Auftrag leben, die Begegnung in der gemeinsa-
men Verantwortung den Dienst am Menschen, am Menschlichen kennt« (S. 84; dhnlich auch S. 64). In eine
ihnliche Richtung weisen iibrigens die von Anton Rauscher herausgegebenen »Beitrige zur Katholizismus-
forschunge, wo z.B. Karl Forster fiir die Nachkriegsjahre eine »neue Nihe« von Staat und Kirche »in der
Wahrnehmung von ffentlichen Aufgaben« sich entwickeln sah (in: Kirche und Staat in der Bundesrepublik
1949-1963. Hg. von Anton Rauscher. Paderborn 1979, §.52).

Trotzdem ist die Edition dieser Heuss-Texte verdienstvoll, weil sie Einblick in das geistige Riistzeug
jener Politiker vermittelt, die 1945 daran gingen, elementare Fragen der Verfassung (wie das Verhiltnis von
Kirche und Staat) oder das Schulwesen neu zu ordnen. Martin Gritz

LiseLoTTe H&FER - VicTor CoNnzemius: Otto Karrer 1888-1976. Kimpfen und Leiden fiir eine weltoffene
Kirche. Freiburg i.B.: Herder 1985. 484 S. 4 Tafeln m. Abb. Gbd. DM 48,-.

Auch wenn Otto Karrer nicht zu den theologischen Grofimeistern unseres Jahrhunderts vom Schlage eines
Karl Barth oder Karl Rahner gehért, lohnt es sich, seine von Liselotte Héfer unter Mitarbeit von Victor
Conzemius verfafite Biographie zu lesen. Der Untertitel »Kampfen und Leiden fiir eine weltoffene Kirche«
deutet, wenn auch in der fiir eine Uberschrift gebotenen Generalisierung, die Perspektive an, unter der
Verfasserin und Bearbeiter die Persénlichkeit dieses Theologen und Christenmenschen wiirdigen, der
jahrzehntelang aus der Stille seines innerschweizerischen Domizils (in das er aus Deutschland verschlagen
wurde) durch sein Wort und durch sein Schrifttum eine Wirksamkeit ausgeiibt hat, die unaufdringlich, aber
stetig darauf abzielte, einen Bewuftseinswandel in der katholischen Kirche herbeifiihren zu helfen. Einen
Bewufltseinswandel, der den Gettokatholizismus iiberwinden und die Kirche zur Welt von heute &ffnen
und sie befihigen sollte, sich den Problemen zu stellen, welche die Menschen, mit denen sie es zu tun hatte,
bewegten oder denen sie ausgesetzt waren.

Otto Karrer, aus Ballrechten im siidlichen Baden stammend, war ein ausgezeichneter Kirchenhistoriker;
nicht nur weil er deren Handwerk verstand und selbstindig zu arbeiten wufite, sondern mehr noch, weil er
den Horizont der kirchenhistorischen Thematik und Darstellung erweiterte: Er bezog die Frommigkeitsge-



338 BUCHBESPRECHUNGEN

schichte - tief und streng aufgefafit und ohne falsche Erbaulichkeit — und die Personengeschichte der groflen
Theologen, Ordensstifter, Kirchenminner usw. in den Horizont der Kirchengeschichte mit ein; er lenkte
den Blick auf die seelischen Personalstrukturen und ging den inneren Biographien mit grofler Behutsamkeit
nach. Aus diesem Ansatz heraus, mit dem er bezeichnender Weise nicht nur Beifall von Historikern,
sondern auch argwohnische Kritik von hohen Kirchenminnern erhielt, die in der dominierenden
ahistorischen Denkweise befangen waren, wuchs er zu einem subtilen Kenner der inneren Geschichte des
Christentums heran und wurde zu einem profunden Deuter herausragender Gestalten wie z. B. Newmans
oder Meister Eckharts. "

Karrers weiterer Lebensgang fiihrte ihn nicht in das Licht der akademischen Offentlichkeit und nicht in
das Amt eines Hochschullehrers, sondern in die Stille des geistlichen Privatgelehrtentums und in die ihm
gewihrte, aber durch kein Amt vorgeschriebene Predigt- und Seelsorgstitigkeit im Umfeld seines
Wohnsitzes. Den Niederschlag eines Teils seiner Wirksamkeit offenbart die iiber 20 Seiten umfassende
Bibliographie seines Schrifttums im Anhang zu dieser Biographie (S. 456—476). Und wer Bibliographien zu
}fsen und zu interpretieren versteht, der kann aus ihr eine erste Kenntnis von dem gewinnen, was Karrer

ewegte.

Otto Karrers Lebensweg war alles andere als gewohnlich. Grofe Schwierigkeiten bereitete er sich selbst,
weil er sich selbst treu blieb, auch da, wo man ihn nicht verstand. So trat er in jungen Jahren in den
Jesuitenorden ein und als gereifter junger Mann aus dem Jesuitenorden aus. Eine KurzschluBreaktion fithrte
ihn kurzfristig in ein protestantisches Predigerseminar; aber nach kaum einem Vierteljahr kehrte er in seine
alte Kirche zuriick. Diese Vorginge trugen ihm unendliche Schwierigkeiten, Amtsbeschrinkungen (trotz
Rehabilitation) und anderes mehr ein und nétigten ihn, fortan von seiner schriftstellerischen Arbeit allein zu
leben.

Aus anderen Griinden machten ihm Reprisentanten eines im Traditionalen verknécherten Schweizer
Katholizismus, von Conzemius als »Gettokatholizismus« charakrerisiert, das Leben iiberaus schwer: durch
systematische Verleumdung aus Unverstindnis in der entsprechenden Presse, durch Denunziation bei
kirchlichen Oberen u.a.m. Andererseits war es ein als reaktionir verschriener schweizerischer Bischof,
Georg Schmid von Giineck von Chur, der Karrer in seine Diézese aufnahm und sich auch dafiir einsetzte,
dafl ihm wieder priesterliche Funktionen auszuiiben gestattet wurde.

Wenn dreieinhalb Jahrzehnte spiter, in den 60er Jahren unseres Jahrhunderts Karrer als »nichtregistrier-
ter Konzilsvater« indirekt zu den Vorbereitungen und Beratungen des II. Vatikanischen Konzils herange-
zogen wurde, wenn er den theologischen Ehrendoktor der Tiibinger Katholisch-Theologischen Fakultit
verliehen bekam und ihm manch andere Ehrung zuteil wurde, dann signalisiert dies, daf sich die Zeiten
gedndert hatten. Es zeigte sich vor allem, daf Karrer, quasi prophetisch, zentrale Themen, mit denen sich die
katholische Kirche seit Johannes XXIII. intensiv zu befassen anfing, bereits in der ersten Halfte unseres
Jahrhunderts vorweggenommen und, kirchengeschichtlich gesehen, die Kirche darauf zu einer Zeit
vorzubereiten begonnen hatte, zu der man mehrheitlich mit Unverstindnis, zum Teil sogar feindselig auf
derartige Themen und Ideen im kirchlichen Raum reagierte.

Karrer, eine ginzlich unpolemische, aber gewissensbestimmte und darin starke Natur, hat Feindselig-
keit und Unverstindnis griindlich zu spiiren bekommen. Und hat sicher darunter gelitten, daf} er gerade
wegen der Dinge, auf die es ihm positiv ankam, und wegen der Ziele, auf die er hinarbeitete, verkannt und
schrecklich mifldeutet wurde. Was ihn auszeichnete, war ein aus Verstindnis und Liebe getragenes
Verhalten zu den Christen anderer Kirchen; er lehrte, auf das Gemeinsame abzuheben, das jenseits der
Trennung die Getrennten objektiv verband; ihn trug das Bewufitsein, dafl die katholische Kirche
okumenisch glauben, denken und handeln miisse, wenn sie ihrem universalen pastoralen Auftrag redlich
nachkommen wolle. Und was ihn nicht zuletzt auszeichnete war, daff er die Schwierigkeiten, die
aufgeschlossene, intelligente, gebildete katholische Christen mit ihrer Kirche und dem Glauben hatten,
ernstnahm und darauf einging und ihnen als Seelsorger zu helfen suchte, indem er zeigte, dafl die Kirche
weiter war als sie sich in ihrer durch Kulturkampf und andere Erscheinungen des 19.]Jahrhunderts
bedingten zeitlichen Gestalt den Glaubigen darbot (jedenfalls oft darbot).

Den Hauptteil dieser Biographie hat L. Hofer verfafit. Als langjihrige Mitarbeiterin hat sie Otto Karrer
besonders gut gekannt, und eben deshalb, so scheint es mir jedenfalls, spiirt man aus ihrer Darstellung
unmittelbar etwas Spezifisches von Karrers Personlichkeit und Menschlichkeit. Der Biographie liegen
umfassende Recherchen zugrunde (vgl. Nachwort S.453ff.); die Darstellung zeugt von Umsicht und
Sorgfalt. Die Verfasserin hat den iiberquellend reichen Stoff, von Victor Conzemius unterstiitzt, iibersicht-
lich gegliedert. Gehért zum Charakteristikum dieses Hauptteils (5. 41-393) die Nihe der Verfasserin zu



BUCHBESPRECHUNGEN 339

Karrer, so zeichnet sich die Einleitung von V. Conzemius komplementir durch jene dialektische Verbin-
dung von Nihe und Distanz aus, von der ich meine, dafl jeder Historiker ihrer bedarf, um seiner Aufgabe
gerecht zu werden.

Conzemius zeichnet mit sicheren Strichen den allgemeinen zeitgeschichtlichen Kontext und umreifit das
engere Umfeld, worin sich Karrer in den verschiedenen Stadien seines Lebens bewegte. Seine Einleitung
beginnt mit einer Charakteristik, die, knapp, dicht und prignant, Werk, Welt, Lebensgang und Personlichkeit
Karrers treffsicher vorstellt — nicht nur sprachlich ein meisterliches Stiick, sondern auch dispositionell, im
Hinblick auf das Kommende; denn es eréffnet einen Zugang zu allem Folgenden und macht zugleich darauf
gespannt. Beide Teile, Einleitung und Biographie, sind einander strukturell zugeordnet. Conzemius liefert mit
seiner Akzentsetzung und mit der Andeutung der zeitgeschichtlichen Umwelt den Rahmen, der die
Materialfiille der Biographie zusammenhilt, und gibt ihr zugleich die groflere Tiefe ins Geschichtliche hinein.

Die Lektiire lohnt, wie mir scheint, deshalb, weil sich hier, im Ablauf eines Menschenlebens, Reflexe der
allgemeinen kirchlichen Entwicklung im 20. Jahrhundert wahrnehmen lassen: Entwicklungen, die das hier
beschriebene Menschenleben, bevor sie ausliefen, bedringend tangierten; und ganz andere, neu aufbre-
chende Entwicklungen, die von ebendemselben Manne mitangeregt und in Bewegung gebracht wurden.
Das Allgemeine im Spiegel des Besonderen, Individuellen und das Individuelle in der Auseinandersetzung
mit dem Allgemeinen — das ist es, was diesem Buch seinen Reiz gibt und dem, der es aufmerksam liest, nicht
nur Einblicke vermittelt, sondern vielleicht auch Einsichten und Erkenntnis gewshrt.

Das Buch ist mit sehr exakten Nachweisungen versehen, die leider nachgehingt sind und nicht unter
dem Text stehen, wo sie hingehdren (S. 401-440). Register und Bibliographie, Literaturverzeichnis und was
sonst zum Apparat gehort, erh6hen seine wissenschaftliche Brauchbarkeit. Ernst Walter Zeeden

6. Kloster und Orden

ALBERT ScHMIDT: Zusitze als Problem des monastischen Stundengebets im Mittelalter (Beitrige zur
Geschichte des alten Ménchtums und des Benediktinertums 36). Miinster: Aschendorff 1986. XXII und
216 S. Kart. DM 68,-.

Al ist der Streit iiber die Frage, ob die Ordensregeln der Interpretation (in Form von »Gewohnheiten«)
bediirfen, auch ob Erginzungen zulissig sind. Mag diese Frage mitunter in der luftigen Hohe einer
lebensfremden Spiritualitit diskutiert worden sein, die Praxis entschied sich stets fiir Interpretation und
Erginzung. Mit diesem Problem setzten sich auch die Benediktiner in ihrer ganzen Geschichte auseinander.
Dies gilt vor allem fiir Zusitze zum monastischen Stundengebet, die iiber die geschriebene Ordnung der
Benediktiner-Regel hinausgehen.

Der Verfasser wollte sehen, wie das Problem im Mittelalter gelést wurde. Er beginnt bei Petrus Damiani,
der in Fonte Avellana ein eigenes Kloster gegriindet hat. Cluny und Citeaux waren weitere Schwerpunkte
der Diskussion. Eingehend behandelt der Verfasser auch die Entwicklung bei den englischen Benediktinern.
Der Grund dafiir ist die gute Quellenlage, die eingehende Analysen erméglicht. Ausfiihrlich kommt noch
das 15. Jahrhundert zu Wort. Namen wie Subiaco und St. Giustina, aber auch Kastl, Melk, Tegernsee und
Bursfeld stehen jeweils fiir Schwerpunkte in der benediktinischen Reformbewegung des Jahrhunderts.
Einbezogen wurden, obwohl nicht zur benediktinischen Familie gehorend, die Kartiuser.

Verstandlich ist, dafl nicht allen Zusitzen zum monastischen Offizium nachgegangen werden konnte.
Der Verfasser beschrinkte sich auf folgende Gruppen: Die Gradualpsalmen, die Oratio trina, die *Deus
auribus’-Serie, die Preces, die Familiarpsalmen, die psalmi prostrati, das Marienoffizium, das Totenoffi-
zium, das Allerheiligenoffizium, die Suffragien, das Athanasianische Glaubensbekenntnis, die Bufipsalmen,
die Allerheiligenlitanei, die Psalmengruppen "Verba mea’ und *Voce mea’ und schlieflich das Apostolische
Glaubensbekenntnis. Deutlich lassen sich zwei Linien der Entwicklung herausarbeiten: Eine Gruppe
verlangte, die Ordensregel strikt einzuhalten und nach Moglichkeit auf Erginzungen zu verzichten. Andere
lieRen Zusitze nicht nur zu, sondern dringten férmlich darauf, das Offizium auszuweiten. Argumentierte
die erste Gruppe vor allem mit der Treue zur Regel, auch mit dem Hinweis, eine Vermehrung der Gebete
miisse nicht unbedingt zur Vertiefung und zur Verinnerlichung fiihren, hielt die zweite Gruppe nicht
minder wortreich dagegen. So argumentierte schon Petrus Damiani fiir eine Ausweitung des Stundengebets,
um den Ménchen die Moglichkeit zum Siindigen zu nehmen. Auch die Aussicht, durch vermehrtes Gebet
die Fiirsprache der angegangenen Heiligen zu erhalten, spielte eine wichtige Rolle. Dafl jede Reduktion der



340 BUCHBESPRECHUNGEN

Gebetsquantitit als Laxismus ausgelegt werden konnte und auch ausgelegt wurde, sei nur am Rande
vermerkt. Eiferer hatten es eben schon immer leichter, Argumente vorzutragen.

Unseren Raum erreichte die Diskussion vor allem im 15. Jahrhundert. Die Ausliufer der Melker Reform
brachten das Problem nach Oberschwaben und in die dortigen Benediktinerstifte. Typisch war, daf die
Reformer von Melk (ebenso wie vorher die Ménche von Kastl) Verbindung mit der altehrwiirdigen, mit
dem Namen des hl. Benedikt untrennbar verbundenen Abtei Subiaco aufnahmen, um dort Weisung fiir die
richtige Interpretation der Regel zu erhalten.

Auch das Reformkonzil von Basel hat sich mit dieser Frage intensiv beschiftigt. Das Ziel waren einheitliche
Interpretationen der drei groflen Ordensregeln (Benedikt, Augustinus, Franziskus), je mit gemeinsamen
Gewohnheiten, gemeinsamem Offizium und Gottesdienst. Basel ist in diesem Punkt gescheitert. Selbst die fiir
die deutschen Benediktiner angestrebte Union mit einheitlichen Gewohnheiten kam nicht zustande. Vor allem
die Gruppe in Bursfeld war nicht bereit, von der eigenen Regelinterpretation abzugehen.

Die Untersuchung, eine rémische Dissertation aus der bewihrten Schule von Kassius Hallinger, ist
sauber gearbeitet. Grundlagen waren nicht nur ungedruckte Quellen in Florenz und Miinchen, sondern
auch eine breite ordensgeschichtliche Uberlieferung, die gedruckt zuginglich ist. Rudolf Reinhardt

KvrosTER BLAUBEUREN 1085-1985. Benediktinisches Erbe und Evangelische Seminartradition. Katalog zur
Ausstellung der Evangelischen Seminarstiftung und des Hauptstaatsarchivs Stuttgart vom 15. Mai bis
15. Oktober 1985 in Blaubeuren. Hg. im Auftrag der Evangelischen Seminarstiftung von Immo EBERL.
Sigmaringen: Thorbecke 1985. 156 S. mit 128 Abb. Brosch. DM 18,-.

Ein Riickblick auf 900 Jahre Geschichte wurde 1985 zum Anlafl genommen, dem interessierten Publikum in
einer Ausstellung diese Zeit (be)greifbar zu machen. Die gedruckte Quintessenz der im Auftrag der
Evangelischen Seminarstiftung und des Hauptstaatsarchivs Stuttgart vom Tiibinger Privatdozenten
Dr.Immo Eberl erarbeiteten Ausstellung nennt schon im Untertitel ihren umfassenden Anspruch:
»Benediktinisches Erbe und Evangelische Seminartradition.«

Der ausgesprochen gut strukturierte und hervorragend illustrierte Katalog wird diesem Anspruch
gerecht, ohne der voluminésen Unhandlichkeit sonstiger Ausstellungskataloge nachzueifern. Er ist, soweit
méglich, chronologisch gegliedert und beriicksichtigt alle mafligebenden historischen Bereiche. Teil 1 ist den
wesentlichen Grundziigen, der dufleren Geschichte sowie der inneren Entwicklung des mittelalterlichen
Benediktinerordens gewidmet. Hierbei finden auch die Bereiche des Alltags — Kleidung, Sprechgewohnhei-
ten, Erndhrung usw. — Beachtung. — Ein zweiter Abschnitt beschiftigt sich mit der Geschichte des Klosters
Blaubeuren bis zur Reformation und dariiber hinaus bis zu den Restitutionsversuchen im Dreiffigjihrigen
Krieg. Eine Abtsliste personalisiert das Gezeigte. — Teil 3 schildert die Stellung des Klosters innerhalb der
Territorien, zu denen es zihlte: Besitzungen der Tiibinger Pfalzgrafen, die Grafschaft Helfenstein und
schlieflich die Grafschaft bzw. das Herzogtum Wiirttemberg. — Der Geschichte der Stadt Blaubeuren bis
ins 19. Jahrhundert und ihrer Beziehung zum Kloster dient der vierte Abschnitt. — Die beiden letzten Teile
befassen sich mit der nachkldsterlichen Zeit: Abschnitt 5 mit der evangelischen Klosterschule von 1556 bis
zu ihrer Verlegung nach Schéntal (1810); Abschnitt 6 mit dem Evangelischen Seminar (1817-1941 und seit
1945). Auch hier wird das Alltagsleben in den Mauern des ehemaligen Klosters geniigend gewiirdigt.

Eine angemessene Beschreibung der Exponate, ausgiebige Literaturhinweise, eine reiche Bebilderung
sowie eine abschlieflende Zeittafel erhthen den wissenschaftlichen Wert der Publikation. Immo Eberl
konnte mit Katalog und Ausstellung eine gute Briicke schlagen zwischen der rein wissenschaftlichen
Vorstellung des Klosters Blaubeuren in Band5 der »Germania Benedictina« und der hoffentlich bald
erscheinenden, von Hansmartin Decker-Hauff und Immo Eberl herausgegebenen Blaubeurer Stadtge-
schichte. Michael Diefenbacher

GERHARD DoprrEL — GERHARD KLEIN (Hg.): Kloster Blaubeuren - 900 Jahre. Stuttgart: Theiss 1985. 168 S.
mit 37 Abb. Pappbd. DM 18,-.

Ein Jubildum, zumal ein »rundes«, gibt immer genug Anlafl zu Ausstellungen, Festreden und Publikationen
jeder Art. So auch in Blaubeuren, wo 1985 auf 900 Jahre Klostergeschichte zuriickgeblickt werden konnte.
Neben einer didaktisch gut aufgearbeiteten Ausstellung mit einem ansprechenden Katalog erstellte ein



BUCHBESPRECHUNGEN k23|

dreizehnkopfiges Autorenteam unter der Leitung des ehemaligen (Gerhard Dopffel) und des derzeitigen
Seminarephorus (Gerhard Klein) eine bunt gemischte Festschrift, die darauf abzielt, ein »kontinuierliches
Zeugnis lebendiger Tradition« (S. 15) zu geben.

Das weite Angebot der Beitrige reicht von Abhandlungen iiber die Benediktinerregel und ihre
Auswirkungen auf das Unterrichtswesen bis zur Interpretation literarischer Erzihlungen, die besonders die
Romantik um den Blautopf, eine beim Kloster Blaubeuren zu Tage tretende Karstquelle der Schwibischen
Alb, spann. Im Mittelpunkt des Bandes stehen selbstverstindlich Aufsitze, die sich mit der Kunst- und
Baugeschichte des Klosters, der Geschichte der evangelischen Klosterschule und des Evangelischen
Seminars Blaubeuren und dessen Lehrinhalten befassen. Sie werden erginzt durch Beitrige iber die
evangelische Kirchengemeinde Blaubeuren und die Blaubeurer Wallfahrt.

Weit iiber den Rahmen der Festschrift hinaus ragt der Beitrag Immo Eberls. Unter dem Thema »Cluny
- Hirsau - Blaubeuren. Die Benediktiner in Siidwestdeutschland bis zur Reformation« untersucht der
Tiibinger Mediivist die von Benedikt von Nursia ausgehende europiische Monchsbewegung in unserem
Raum und ordnet die Abtei Blaubeuren in das weitere Umfeld der cluniazensischen Reformkldster Hirsauer
Prigung ein.

Den Band beendet eine historische Synchronopse, in der Daten der iiberregionalen Ereignisgeschichte
solchen siidwestdeutscher Landes- und Blaubeurer Ortsgeschichte gegeniibergestellt werden. Die Auswahl
der Fakten scheint eher eine zufillige zu sein, wie iiberhaupt die Aussagen einer solchen Datenschau
ziemlich umstritten sind. Dariiber hinaus wire es wiinschenswert, auch Festschriften mit einem wissen-
schaftlichen Apparat zu versehen. Das recht karge Literaturverzeichnis, in dem selbst grundlegende
Arbeiten wie Franz Quartals Abhandlung iiber das Kloster Blaubeuren (in Band5 der »Germania
Benedictina«) fehlen, kann diesem Wunsch nicht gerecht werden. Michael Diefenbacher

JouaNN LaNG — OtTo KucHENBAUER: 850 Jahre Klostergriindung Kaisheim (1134-1984). Festschrift zur
850-Jahrfeier des ehemaligen Zisterzienserklosters und Reichsstifts,Kaisheim. Hg. von der Marktge-
meinde Kaisheim 1984. 184 S. 254 Abb., davon 45 in Farbe. Kart.

Die Geschichte der schwibischen Zisterzen erscheint heute in neuem Licht. Zum einen wird immer
deutlicher, welche Rolle die Kloster iiber Jahrhunderte hinweg gespielt haben. Anderseits erscheinen
— meist anlifilich eines Jubildums — Festbiicher, wie das vorliegende iiber das 1134 gegriindete »Caesarea«.
Man darf der Marktgemeinde Kaisheim dazu gratulieren. Denn gerade iiber diesen Klosterort liegt,
abgesehen von einer Arbeit iiber spitmittelalterliche Urbare (1959), seit der 1887 verdffentlichten Schaidler-
Chronik, einer 1926 gedruckten Klostergeschichte und einer Erlanger Dissertation iiber Immunitit,
Reichsunmittelbarkeit und Souverinitit (1928) wenig vor. Der Barockzeit wurde wenigstens in kunsthisto-
rischer und musikgeschichtlicher Hinsicht einige Aufmerksamkeit geschenkt: der Orgel (1972), Andreas
Thamasch (1973), der Musikpflege (1974), dem Bibliotheksgestiihl (1978), der Klosterkirche (1979) sowie
Schreinern und Bildhauern (1980).

Im vorliegenden Festbuch ist alles bisher Erarbeitete kurz zusammengefafit und zeitgemafl dargestell.
Der handliche Band kann sogar als Musterbeispiel dafiir gelten, wie man Wissenschaftliches anschaulich
darstellen und einem breiteren Leserkreis zuginglich machen kann. So wird die 1135 ausgefertigte
Stiftungsurkunde erliutert, die Griinderfamilie in den genealogischen Zusammenhang gestellt, die romani-
sche Basilika von 1183 und das 1387 geweihte gotische Miinster einschliefilich seines Holbein-Altars
gewiirdigt. Auch von der Rechtspflege, vom Geistesleben und Schulwesen, von der Stiftsbibliothek, der
Klosterfamilie und von den hervorragendsten Kiinstlern der Abtei ist ausfithrlich die Rede. Hinzu kommen
Beitrige iiber das Subpriorat Pielenhofen, den Pfleghof Esslingen, den franziskanischen Nachfolgekonvent,
die spitere Verwendung der Gebiulichkeiten als Strafanstalt sowie die heutige Marktgemeinde und ihre
Ortsteile. Nicht zu vergessen eine Liste der insgesamt 42 Abte, wobei die Klostervorsteher von 1490 bis
1802 auch farbig abgebildet sind. Uberhaupt verdienen die gut ausgewihlten zahlreichenSkizzen, Vignetten
und Fotos ein eigenes Lob. Zu beanstanden sind lediglich fehlende Kommata (5.7, 20, 24, 53, 56, 62, 72, 74,
86, 95, 96, 108, 120, 122, 124, 125, 130, 132, 136, 148, 156, 158, 159, 160, 162, 174, 175), verschiedene
Druckfehler (S.7 »Zisterzienzischer« statt Zisterziensischer«; S.11 »gemeiselt« statt »gemeifielt«; S.12
»zeitlange statt »Zeitlang«; S.36 »erheilt« statt »erhielt«; S.42 »Dieses« statt »dieser Morimonde; S. 47
»Karl V.« statt »Karls V.«; S. 56 »Kabionett« statt »Kabinet« und »Halt« statt »halt«; S. 74 »der« statt »den
Tiufer« und »den Evangelisten«; S. 90 ist die Bezugsperson von »dieser« unklar; $.90, Z.5 »Der«; 5. 116



342 BUCHBESPRECHUNGEN

»Hegenberg« statt »Hegensberg«) und Stilschlampereien (. 11 »von da ab«; S.24 »wo der Abbruch des
romanischen Bauwerks vollstindig gewesen sein mufi«; S.90 Zeile 4-9 und S.109 bei Elias Gotz
Schachtelsitze; S. 94 statt »Wallfahrt« besser »Wallfahrtskirche Violau«). Auch das hiufig vorkommende
»welcher« mutet altertiimlich an. Ubrigens hat Martin V. (S.26) den Stuhl Petri nicht 1368, sondern erst
1417 bestiegen. Falls eine zweite Auflage vorgesehen ist, stellt der Rezensent sein korrigiertes Exemplar gern
zur Verfiigung, Allesin allem aber trotzdem ein schénes und besitzenswertes Geschichtsbuch. ~ Otto Beck

Hans-JOorG Rerrr — GEBHARD SpAHR — Dieter Haurre: Kloster Ochsenhausen. Geschichte, Kunst,
Gegenwart. Fotographie: JEAN GALLUs. Biberach: Biberacher Verlagsdruckerei 1985. 216 S. mit vielen
Fotos und Abb.

Anlifilich des Abschlusses der Renovierung der Gebiude der ehemaligen Reichsabtei Ochsenhausen legen
die Autoren einen ansprechenden Band vor, der das Gewesene und das heute Erreichte vorstellt und
erldutert. Hans-Jorg Reiff ist Historiker und stellvertretender Schulleiter am Staatlichen Aufbaugymnasium
mit Heim in Ochsenhausen. Seine Schule fiihlt sich besonders der Tradition des Klosters verpflichtet.
Gebhard Spahr OSB, Ménch in Weingarten, trat vor allem mit den 5 Binden der »Oberschwibischen
Barockstrafie« hervor. Dieter Hauffe leitete als Amtsvorstand beim Staatlichen Hochbauamt I in Ulm die
Sanierungsarbeiten. Jean Gallus lebt als freier Fotograf in Biberach und verfiigt iiber ein grofies Bildarchiv
iiber Oberschwaben. Jede Zusammenarbeit kompetenter Autoren weckt zu Recht grofle Erwartungen.

Hans-Jorg Reiff bietet zunichst auf etwa 75 Seiten eine Geschichte der Benediktiner-Reichsabtei
Ochsenhausen. Bescheiden betont er eingangs, dafl er verschiedenen ilteren Autoren, vor allem P. Georg
Geisenhof mit seinem Werk von 1829, verpflichtet sei. Eine neue Erarbeitung aller Quellen sei nicht méglich
gewesen. Er habe beabsichtigt, ein bisher etwas im Schatten stehendes Kloster aus dem osterreichisch-
bayerisch-schwibischen »Klésterreich« einem grofieren Publikum niherzubringen — nicht mehr, aber auch
nicht weniger. Er ist aber an vielen Stellen iiber Geisenhof hinausgelangt; u. a. dankt er dafiir seinem Freund
Theodor Weiler. Spiirbares Engagement und eigene Auseinandersetzung mit den fiir ihn erreichbaren
Quellen lassen aber auch die eigene Leistung erkennen. — Der Autor, der im Klosterkomplex Geschichte
unterrichtet und den Besucher in eben diesen Klosterkomplex einfithren will, nimmt naturgemif auch die
Bauten selber als Quellen vor; diese Klostergeschichte hat einen deutlichen Akzent in der Ochsenhausener
Baugeschichte.

Gebhard Spahr ist mit 2 Beitrigen in diesem Band vertreten: »Gottesdienst und Kunst in der
Benediktinerabtei Ochsenhausen« und »Die Klosterkirche von Ochsenhausen«, die zusammen rund 85
Seiten umfassen. Ausgehend von den Gewohnheiten von Fruttuaria, die auch fiir Ochsenhausen galten,
schildert er Gebet und Alltag, Tageslauf und Anliegen des klosterlichen Lebens. Die schwibische
Benediktiner-Kongregation, ihr Brevier und ihre Konstitutionen von 1671 helfen weiter, das *Innenleben’
dieser Abtei aufzuzeigen und verstindlich zu machen. Unverkennbar flieen viele eigene Quellenstudien
mit ein. — Der gelehrte Kunsthistoriker bietet anschlieflend ein Kabinettstiick einer Erluterung der Kirche,
ihrer Ausstattung und ihres Schmucks - bis hin zur Gabler-Orgel. Auch die Kirche erstrahlt heute in neuem
Glanz. Wer sich anhand von Gebhard Spahr auf einen Besuch vorbereitet, trigt reichen Gewinn davon.

Dieter Hauffe berichtet auf gut 20 Seiten feinfiihlig iiber die grofe Herausforderung einer Sanierung,
iiber Méglichkeiten, Ziele und Grenzen. In 10 Jahren wurden etwa 28 Millionen DM an Landesmitteln
verbaut. — Jean Gallus prisentiert brillante Fotos, die deutlich sowohl Ubersichten als auch Details
vermitteln wollen. — Wir stehen vor einer respektablen Gemeinschaftsleistung, die den heutigen Besucher
voll informiert und ihm das Vorhandene und Sichtbare religiés und historisch aufschliefit.

Demgegeniiber fallen einige offene Wiinsche weniger ins Gewicht: Querverweise auf Fotos hitten noch
stirker, als es geschieht, dem Leser helfen kénnen, Zusammenhinge und Zusammenhingendes zu
erkennen; historische Karten und kartierter Grundbesitz hitten das Kloster noch stirker in seinem Umfeld
verankern kdnnen.

Fiir die Autoren stand das Vorhandene und Sichtbare aus sehr verstindlichen Griinden im Vordergrund.
Je weiter wir uns von der groflen Sanierungsleistung schon rein zeitlich entfernen, um so deutlicher aber
werden Fragen gestellt werden nach dem, was nicht mehr am Ort zu sehen ist, z. B. Fragen nach der alten
Klosterbibliothek. S. 94 ist vermerkt, dafl eine Hs der Gewohnheiten von Fruttuaria aus der alten Bibliothek
heute - iiber Metternich - in Kénigswart in B6hmen liege. Dort und anderswo werden alte Bestinde aus
Ochsenhausen aufbewahrt. Man sollte in einer Neuauflage auch an Faksimilierung und Reproduktion



BUCHBESPRECHUNGEN 343

dieses Bandes denken; auch an Prisentation und an Funktionsbeschreibungen in einigen der sanierten
Riume. Ochsenhausen war lange Zeit ein spirituell fiihrendes Benediktinerkloster, aus dem deswegen oft
Abte in andere Kléster erbeten wurden. Die Bestinde der Bibliothek und die auf ihnen fulende Erziehung
des Nachwuchses diirften iiber die Griinde fiir diese Entwicklung Aufschluff geben. Und wie hat sich die
Bliite der Naturwissenschaften in der spiten Barockzeit in der Bibliothek vorbereitet oder niederge-
schlagen?

$.107 sind Heiligenbildchen von hohem kiinstlerischen Wert erwihnt, die jeder Ménch erhielt, und von
denen noch Exemplare in Ravensburger Privatbesitz seien. Wiren solche nicht der Offentlichkeit
zugingliche Bilder nicht hervorragend geeignet zur erginzenden Illustration - aber auch zur vergrofierten
Wiedergabe in den alten Klosterriumen?

Viele musikalische Archivalien werden angesprochen; Theodor Weiler hat sich um ihre Wiederauffiih-
rung verdient gemacht. Aber darf eine solche Bemithung mangels Unterstiitzung Episode bleiben? Sollte
nicht auch die alte Ochsenhausener Musik in einer Neuauflage des Bandes thematisiert werden? Vitrinen
konnen Proben der alten Handschriften zeigen, auch in Kopie — zu festlichen Gelegenheiten sollte die alte
Kirchenmusik regelmiflig im Gotteshaus erklingen und zur Meditation einladen.

Es wire unbillig, von den Autoren umfangreiche und kostspielige Archivreisen ohne institutionellen
Unterbau zu fordern. Der vorliegende Band stellt auch in der jetzt vorliegenden Fassung eine in sich
abgerundete Leistung dar. Nicht zuletzt ist er auch deswegen zu begriifien, weil er deutlich macht, dafl im
Bereich der Landesgeschichte Oberschwabens noch viel zu leisten sein wird, und weil er anregt, iiber
weitere Auflagen sowie iiber die Ausstattung einiger sanierter Riume in einem fiir die Besucher
aufschlufireichen, klostergeschichtlich und museumsdidaktisch modernen Sinne nachzudenken.

Karl Pellens

HerManN PrerscH (Hg.): Kloster Zwiefalten. Eine Dokumentation der Vereinigung von Freunden der
Geschichte Zwiefaltens, seines Miinsters und Klosters. Ulm 1986. 151 S. 103 Abb., davon 25 in Farbe.
Kart. DM 35,-.

Zwiefalten gehort zu jenen historischen Stitten unserer Didzese, deren Geschichte bislang erst teilweise
erforscht ist. Vor allem die Vergangenheit der vor nahezu 900 Jahren gegriindeten und bis 1803 blithenden
Reichsabtei verdient es, mehr und mehr aufgehellt zu werden. Im Hinblick auf die 1989 anstehende neunte
Sikularfeier hat nun der geschichtsbeflissene und ortskundige Zwiefaltener Krankenhaus-Seelsorger
Hermann Pretsch einen Text- und Bildband herausgebracht, der das bisher Bekannte kurz zusammenfafit
und zugleich auch mit manchen neuen Erkenntnissen aufwartet.

In einem ersten, sehr lesenswerten Beitrag befafit sich Pretsch zunichst mit der Zwiefaltener
Klostergeschichte. Hierbei geht er aus guten Griinden chronologisch vor und vermittelt wichtiges
Hintergrundwissen. Seine Ausfithrungen lesen sich kurzweilig und verraten einen Autor, der kirchenhisto-
risch bewandert ist. Dasselbe gilt im Hinblick auf seinen zweiten Aufsatz iiber die Baugeschichte der
oberschwibischen Konventanlage. Als besonders aufschlufireich kénnen seine Planskizze (S. 64) und die
zahlreichen illustrativen Abbildungen von Gebiulichkeiten und Ausstattungsstiicken gelten.

Peter Schneider wendet sich in einem weiteren Aufsatz dem Miinster zu und lidt zu einem
ikonographischen Rundgang ein. Er legt dar, inwiefern das nun wieder in urspriinglichem Glanz
erstrahlende Gotteshaus aus der Rokokozeit ein einmaliges Kunstwerk darstelle. Auch die Leistung der
hervorragendsten Kiinstler kommt gebiihrend zur Sprache. Seite 80 sollte bei einer zweiten Auflage der
Vorname des Riedlinger Bildhauers »Joseph Christian« vermerkt werden: Johann Joseph im Unterschied
zu dessen Sohn Franz Joseph (1739-1798). Die beigefiigten Farbaufnahmen veranschaulichen das Gesagte.

Von Alexander Veltin schlieflich stammt der Beitrag iiber die Geschichte des Krankenhauses, das im
Juni 1812 erstmals belegt und mittlerweile nach heutigen medizinischen und psychiatrischen Gesichtspunk-
ten ausgebaut wurde. Was hier — in Wort und Bild - berichtet wird, macht bewufit, daf8 die Geschichte
Zwiefaltens nicht mit der Sikularisation zu Ende gegangen ist, sondern, wenn auch unter anderen
Vorzeichen, weitergeht.

Zu guter Letzt folgt ein erfreulich sorgfiltig gestaltetes Literaturverzeichnis, und zwar mit einem jeweils
vorangestellten Stichwort. Alles in allem ein Buch, das eine Liicke schliefit und zugleich auf eine historische
Stitte aufmerksam macht, die — vielleicht im Hinblick auf die bevorstehende 900-Jahrfeier — manchen
Historiker zu weiterem Forschen anregen wird. Otto Beck



344 BUCHBESPRECHUNGEN

[Katalog der Ausstellung:] KLoSTERARBEITEN AUS DEM BopensEERAUM. Hg,.: Internationaler Arbeitskreis
der Ausstellung, Schriftleitung: PAuL RAcHBAUER. Bregenz: Vorarlberger Landesmuseum 1986. 200S.
sFr. 10,-.

InSt. Gallen, wo die Ausstellung im Historischen Museum als erstem Ausstellungsort Gastrecht genof, war
sie ein grofier Erfolg. Sie war danach noch in der Kartause Ittingen/Warth (Thurgau), im Heimatmuseum
Insel Reichenau (16.6.-31.8.) und im Vorarlberger Landesmuseum Bregenz (20.9.~16. 11.1986) zu sehen.
Die 219 Exponate kamen aus Frauenkléstern der Schweiz, Siiddeutschlands und Vorarlbergs und wurden
nach folgenden Themenkreisen dargeboten: I.Textile Arbeiten; II Reliquienfassungen; III Wachs-
arbeiten; IV.Seelenbriutigam - Seelentrésterlein - Himmlischer Briutigam; V.Andachtsbildchen;
VI. Kriillarbeiten (Papier roulé); VIL Andachtstafeln; VIII. Kastenbilder- Kastenkrippen - Kastenberg;
IX. Nonnenstube - Nonnenzelle; X. Verschiedene Arbeiten; XI. Bilder von Klosteranlagen. Etwa ein
Drrittel der Exponate sind im Katalog abgebildet. Interregional wie der organisierende Arbeitskreis und das
Ausstellungsgut ist auch die Autorenschaft des kleinen, handlichen Katalogs.

Nach einem Geleitwort von Kassian Lauterer OCist., Abt von Wettingen - Mehrerau und Vaterabt
beteiligter Frauenkldster, und dem Vorwort von Christl Himmelsbach, die fiir die Ausstellung verantwort-
lich war, folgen zwdlf Beitrige, davon drei zum Thema »Frauenkléster des Bodenseeraums« allgemein und
sieben zu den verschiedenen Klosterarbeiten (Reliquienfassungen, Andachtsbilder usw.). Wahrend letztere
alle gut gelungen sind, d.h. die optischen Eindriicke der Ausstellung begleiten, erginzen und vertiefen,
erfiillen die allgemeinen Beitrige diese Aufgabe nicht in gewiinschtem Maf. Der Autor des ersten und
wichtigsten Beitrags (Andreas Wilts: Zur Geschichte der Frauenkléster am Bodensee) nennt dessen
Schwichen in einer Vorbemerkung selbst. Das Thema der Ausstellung beschligt das 17.-19. Jahrhundert; er
beschreibt jedoch ausschlieflich- die mittelalterliche Zeit der Frauenkloster. Die nachtridentinische
Entwicklung, die Voraussetzung fiir die Entstehung der Klosterarbeiten ist, wird nicht mehr einbezogen.
Da er seinen Beitrag iiberdies unter den Gesichtspunkt » Arbeite stellt und dabei zu sehr von dem modernen
Begriff ausgeht, steht dieser, statt die Funktion einer Einfiihrung zu iibernehmen, weithin geradezu in
Gegensatz zum Thema der Ausstellung und des Katalogs. Der zweite Beitrag (Gebhard Spahr: Kulturelles
Leben in Frauenklostern des Bodenseeraums), der diesen Mangel teilweise auffangen konnte, ist eine
Ansammlung von zufilligen Nachrichten. Der dritte der allgemeinen Beitrige (Margrit Frith: Die
thurgauischen Zisterzienserinnenkldster) behandelt aus uneinsichtigen Griinden nur die drei aufgehobenen
Zisterzienserinnenkloster Feldbach, Kalchrain und Tinikon (seit 1848 Mariastern in Gwiggen), die somit
historisch besser dokumentiert sind als die an der Ausstellung beteiligten heute noch bestehenden 15
Frauenkldster der Region. Trotz dieser Mingel im allgemeinen (historischen) Teil war der Katalog ein guter
Ausstellungsbegleiter und bleibt ein gutes Erinnerungsbuch. Im speziellen (kunstgeschichtlichen, volks-
kundlichen) Teil, auf dessen Beitrige hier nicht eingegangen werden kann, fiihrt er auch wissenschaftlich
weiter. . Brigitte Degler-Spengler

KrosTER AMELUNGSBORN 1135-1985. Hg. v. GERHARD RunBAcH und KurT ScuMIpT-CLAUSEN. Hanno-
ver: Klosterverwaltung Amelungsborn 1985. 250 S. 6 Abb.

Die Zisterzienser-Abtei Amelungsborn wurde 1135 in der Filiation von Kamp durch die Grafen von
Northeim gegriindet. Fiir die spitere Entwicklung war von Bedeutung, daff die Herzége von Braun-
schweig-Wolfenbsiittel die Vogtei iibernehmen konnten. Dies bedeutete in der Reformation den Ubergang
des Konventes zur neuen Lehre, allerdings behutsam und relativ spit (endgiiltig 1568). Wie in den anderen
welfischen Landen gab es in Wolfenbiittel keinen Klostersturm. Die Kloster blieben als Institutionen
erhalten, wurden aber neuen Zwecken zugefiihrt. So wollte man die Frauenkléster als Vorbereitungsschu-
len fiir den Ehestand, die Minnerkloster als Pflanzstitten kiinftiger Pfarrer einsetzen. Fiir Amelungsborn
wurde im 17.Jahrhundert festgelegt, da neben der Prilatur vier Konventualpfriinden weiterbestehen
sollen, zwei fiir Pfarrer und zwei fiir Schulmeister. 1632 wurde die Abtei mit dem Amt des Generalsuperin-
tendenten von Holzminden verbunden; eine Konsequenz dieser Union war, dafl die Prilatur als Aufgabe
immer mehr in den Hintergrund trat. 1760 kam auch die Klosterschule nach Holzminden. Trotz alledem
existierte Amelungsborn als juristische Person weiter; die Abtei wurde regelmifig besetzt. Erst 1912 gab es
Schwierigkeiten; die Abtsstelle blieb voriibergehend vakant.

Die Revolution von 1918/19 brachte die Beseitigung des landesherrlichen Summepiskopats; daraus



BUCHBESPRECHUNGEN 345

ergab sich die Frage, wer fortan die Prilatur besetzen diirfe. Grundsitzlich war man sich einig, dafl dies
durch eine kirchliche Instanz geschehen soll. Doch nahmen die Verhandlungen viel Zeit in Anspruch. Erst
nach dem Kirchenvertrag mit Niedersachsen konnte die Abtei 1960 wieder besetzt werden, und zwar mit
Christhard Mahrenholz, der iibrigens zum vorliegenden Gedenkband den einleitenden Artikel »Das
Kloster Amelungsborn im Spiegel der niedersichsischen Klostergeschichte« (S. 11-38) beigesteuert hat. Der
neue Abt wollte es nicht bei einer blofen Restauration der Prilatur belassen. In die alten Gebiude sollte
neues Leben einziehen, d. h. er wollte die Traditionen des Zisterzienserklosters im Rahmen der Moglichkei-
ten wiederbeleben. So richtete Mahrenholz einen Konvent von sieben Mitgliedern ein, allesamt Theologen
im lutherischen Kirchendienst. Dazu kommt die Familiaritas, die aus Mitgliedern »weltlicher« Berufe
besteht. Sie ist — der Idee nach — die Fortfiihrung des alten Konverseninstituts. Beide, Konvent und
Familiaritas, treffen sich nun regelmifig zu Besinnung, Gebet und Geselligkeit.

Der Geschichte seit der Reformation wie auch dem Neuanfang sind weitere Artikel gewidmet (von
Ernst Schering, Carl Apel, Richard Toellner, Friedhelm Gerhard). Besondere Beachtung verdienen der
Beitrag des jetzigen Abtes Kurt Schmidt-Clausen »Amelungsborn. Sinn und Gestalt eines evangelisch-
lutherischen Klosters« (S.71-90) und die Reflexionen von Georg Hoffmann iiber »Sinn und Aufgabe
evangelischer Kléster« (S.107-121).

Seine besondere, iiberterritoriale Bedeutung erhilt dieser Band durch die Wiedergabe der Referate, die
1984 bei einem Symposium in Amelungsborn zum Thema »Martin Luther als Ménch« von Fachleuten
beider Konfessionen gehalten worden sind (Karl Suso Frank, Christoph Burger, Ulrich Képf, Reinhard
Schwarz, Johannes Halkenhiuser; dazu ein Tagungsbericht von Ernst Schering). Erfreulich am Ganzen ist
zunichst die Offenheit, mit der versucht wurde, hinter historiographisch gewordene und kirchenpolitisch
bedingte Positionen zuriickzugehen und Martin Luther als Monch so zu zeigen, wie er in Wirklichkeit
gewesen ist, bei aller Differenziertheit und Komplexitit seines Standpunktes. Erfreulich ist auch die
Ehrlichkeit, mit der zugegeben wurde, daff zwischen der reformatorischen Lehre und den theoretischen
Grundlagen des Ménchtums altkirchlicher Prigung fast uniiberbriickbare Differenzen bestehen, so die
Ablehnung des »monastischen Verdienst-Glaubens« durch die reformatorische Rechtfertigungslehre, die
Absage an ein M6nchtum, das sich als Christentum héherer Potenz versteht, und schliefilich die Ablehnung
»ewiger«, das heifit durch das ganze Leben bindender Geliibde (so Johannes Halkenhiuser). Diese
Ehrlichkeit besticht und steht im Gegensatz zu manchen harmonisierenden Beschwichtigungsversuchen
der letzten Zeit.

Wie der Versuch, ein altes Kloster mit neuem Leben im Rahmen der lutherischen Konfession zu erfiillen,
ausgehen wird, wird die Zukunft zeigen. Man kann dem Abt, dem Konvent und der Familiaritas viel Erfolg
bei threm Versuch wiinschen, dem Menschen unserer hektischen Zeit einen Ort der Stille und der Besinnung
zu schaffen. Diese Tendenz zeigt sich zunehmend auch bei den katholischen Kléstern und Orden, die sich
der Kirche und der Welt als Stitten der Sammlung, der Einkehr und der Besinnung prisentieren und so ihre
Berechtigung mit jener »Niitzlichkeit« nachweisen, die wir schon aus der Zeit der Aufklirung kennen.

Rudolf Reinhardt

GerHARD Renm: Die Schwestern vom gemeinsamen Leben im nordwestlichen Deutschland. Untersuchun-
gen zur Geschichte der Devotio moderna und des weiblichen Religiosentums (Berliner Historische
Studien 11; Ordensstudien V). Berlin: Duncker & Humblot 1985. 369 S. Kart. DM 128,-.

Um es vorauszuschicken und die allzu bescheidenen Formulierungen des Autors zurechtzuriicken: Bei der
vorliegenden Studie handelt es sich um die erste zusammenhingende und eigenstindige Darstellung der
Schwestern vom gemeinsamen Leben. Die Beschiftigung mit diesem Zweig der Devotio moderna ging
bisher nicht iiber lokalgeschichtliche Arbeiten zu einzelnen Hiusern hinaus. Die Devotio-moderna-
Forschung ihrerseits behandelte die Schwestern lediglich als Anhingsel der Briider vom gemeinsamen
Leben oder der Chorherren der Windesheimer Kongregation; dies obwohl die Schwestern Briidern und
Chorherren zeitlich vorausgehen und sie zahlenmiflig weit iibertreffen.

Erstmals erfafit Rehm in seiner Arbeit, einer unter der Leitung von Prof. Kaspar Elm (Freie Universitit
Berlin) entstandenen Dissertation, simtliche Schwesternhiuser einer Region: Nordwestdeutschlands
(Nieder- und Mittelrhein, Westfalen, niedersichsischer Raum, Hessen, siidliche Ostseekiiste). Dies ist
neben den Niederlanden das dichteste Verbreitungsgebiet der Schwestern vom gemeinsamen Leben. Rehm
behandelt ihre Geschichte von 1374, dem Entstehungsjahr des ersten von Geert Groote gegriindeten Hauses



346 BUCHBESPRECHUNGEN

in Deventer (Niederlande), bis zur Reformation, die fiir die meisten Niederlassungen den Untergang
bedeutete. Die wichtigsten Themenkreise sind Entstehung und Ausbreitung der Schwesternkonvente
- Stellung im Gefiige der Devotio moderna - Kirchenrechtliche Stellung - Innere Ordnung - Geographische
und soziale Herkunft der Schwestern - Wirtschaftliche Titigkeit.

Unter diesen Umstinden ist die Arbeit zu einer grundsitzlichen Studie geraten. Dies zeigt sich
besonders im II. Kapitel, wo Rehm versucht, die Schwestern vom gemeinsamen Leben zu definieren und
von anderen ghnlich gearteten religiésen Gruppierungen abzuheben (Beginen, Franziskanerterziarinnen,
Frauenkloster im Umkreis der Windesheimer Kongregation). Indem er ein flexibles Zuordnungsschema
nach historischen — nicht idealtypischen — Kriterien entwickelt, formuliert und l6st er fiir die devoten
Schwestern ein grundsitzliches Problem weiblichen Religiosentums, zu dessen Kennzeichen es ja gerade
gehort, sich nicht zwischen scharfen Trennungslinien abzuspielen. Ebenso leisten Rehms Gedankenginge
zur Regulierung der Konvente (Kapitel IT und IV) einen grundstzlichen Beitrag, um die Situation religiser
Frauen im 15. Jahrhundert zu erfassen, die von der Tendenz zur Institutionalisierung geprigt war. Die
Annahme einer Regel — meist der Terziaren- oder Augustinerregel — bedeutete fiir die Schwestern vom
gemeinsamen Leben nicht Abbruch, sondern Fortsetzung der bisherigen devoten Lebensweise in einer
anderen Umbiillung; die »vita communis« der Schwestern blieb im allgemeinen ohne Klausur und
Chorgebet, und der Lebensunterhalt wurde weiterhin mit Handarbeit verdient.

Wie der Untertitel sagt, ist die Studie nicht nur ein Beitrag zum weiblichen Religiosentum, sondern auch
zur Devotio moderna. So schitzt Rehm zum Beispiel die Bedeutung des sogenannten Miinsterschen
Kolloquiums, des iibergeordneten Verbandes der norddeutschen Briider- und Schwesternhiuser, héher ein
als es die Forschung bisher tat. Fiir die Schwestern — und damit fiir die gesamte Bewegung der Devotio
moderna ~ war die Einrichtung des Miinsterschen Kolloquiums ein entscheidender Stabilisierungsfaktor.

Anzumerken bleibt, dafl diese ausgezeichnete Arbeit auch eine Karte umfaflt, die eine wertvolle
Erginzung zu den Karten des Windesheimer Kapitels und der Briider des gemeinsamen Lebens im »Atlas
der Kirchengeschichte« bildet, wo 1970 noch eingestanden werden mufite, dafl der Versuch, auch die
Hiuser der Schwestern vom gemeinsamen Leben aufzunehmen, wegen deren »striflicher Vernachlissi-
gung«in der Forschung gescheitert sei. Dieser Notstand ist nun griindlich behoben.

Brigitte Degler-Spengler

[Katalog der Ausstellung]: Les C1STERCIENS A PaRis. Paris: Musée Carnavalet [23, rue de Sévigné). 21
janvier — 13 avril 1986. Paris Musées 1/1986. 80 S. fFr. 50,-.

Im Anschluff an den 4.Band dieses Jahrbuchs, in welchem das Thema »Zisterzienser« breiten Raum
einnimmt — es enthilt mehrere Referate, die an der Weingartener Studientagung 1985 iiber diesen Orden
vorgetragen wurden —, sei kurz auf den Katalog einer Ausstellung hingewiesen, welche die ehemalige
Priisenz der Zisterzienser in Paris vor Augen fithrte. Im Laufe der Jahrhunderte beherbergte Paris, auch in
religioser Hinsicht eine Kapitale, acht zisterziensische Niederlassungen, die Stadthiuser der umliegenden
Abteien nicht mitgezihlt. Darunter befanden sich seit dem 13. Jahrhundert das bedeutendste Studienhaus
des Ordens, das Bernhardskolleg, seit 1624 bzw. 1626 die Hiuser der Feuillanten und Feuillantinnen, eines
Reformzweiges, und das 1625 hierhin verlegte Kloster Port-Royal. Unter seiner Abtissin Angélique Arnaud
wandte es sich zunichst der Reform der »strikten Observanz« zu, entfernte sich dann aber von seinen
zisterziensischen Urspriingen und etablierte sich unter dem Namen »Filles du Saint-Sacrement«. Beriihmt
wurde es als Hochburg der Jansensisten. Keines der Pariser Hauser der zisterziensischen (bernhardinischen)
Ordensfamilien iiberstand die Revolution, und nur ganz wenige bauliche Spuren, meist aus der zweiten
Hilfte des 18. Jahrhunderts haben sich erhalten. Den Ausstellern stand daher nur ikonographisches Material
(Gemilde, Zeichnungen, Stiche, Pline, Photographien) zur Verfiigung, um die zisterziensische Geschichte
der Stadt aufzuzeigen. Die Ausstellung, die ihnen gelang, war ein Beispiel dafiir, daf es moglich ist, auch mit
optisch kargen Mitteln ein Thema anschaulich zu gestalten. Dieses gute Ergebnis hilt nun, nach Schliefung
der Ausstellung, der Katalog fest. Bei der Bedeutung der zisterziensischen Niederlassungen in Paris ist er fiir
die Geschichte des Ordens allgemein von Interesse.
Der Ausstellung des Musée Carnavalet, des historischen Museums der Stadt Paris, iiber die Zisterzienser
ging eine solche iiber die Jesuiten voraus. Expositionen iiber andere Orden sollen folgen.
Brigitte Degler-Spengler



BUCHBESPRECHUNGEN 347

7. Historische Nachbardisziplinen

Maruies Horer (Hg.): Der Verschleierte. Miarchen von Ketzern und Verfemten. Frankfurt a.M.:
Fischer-Taschenbuch Verlag 1986. 152 S.

Die Idee, Ketzermirchen zu sammeln und herauszugeben, ist originell. Fasziniert greift man zu dem
schmalen Taschenbuch und findet darin je vier bis fiinf Mirchen der Bogomilen, der Katharer, der Templer
und der Patarener. Einige davon sind hier, von Marlies Horger iibersetzt, erstmals in deutscher Sprache
veréffentlicht. Die Lektiire der Mirchen ist eine reine Freude. Von der Einfiihrung der Herausgeberin lafit
sich das nicht sagen (S. 7-22). Da werden ohne Not die Templer unter die Ketzer eingereiht, lufuge Briicken
zwischen den Patarenern (waren sie Reformer oder Ketzer?) und Franziskus von Assisi gebaut, flink die
Spiritualen mitsamt Fra Dolcino beigeordnet usw. Im Unklaren lifit Marlies Hérger, die ein Studium der
evangelischen Theologie, Geschichte und Germanistik absolviert hat, den interessierten Leser auch dariiber,
wie sie die ausgewihlten Mirchen als Ketzermirchen erkannte und sie von »katholischen« unterschied.
Zwar wird versucht, das eine oder andere Mirchenmotiv aus der Vorstellungswelt der »Ketzer« zu erkliren,
aber da diese, wie die Herausgeberin selbst sagt, keine Geschichten erfanden, sondern uralte Motive
aufgriffen, diirfte die Scheidung schwer sein. Bei so unscharfen Kriterien iiberzeugen einige der Mirchen
denn auch als spezifische »Ketzermirchen« nicht, wie sich umgekehrt dieser Sammlung wohl auch andere
Erzihlungen ohne Schwierigkeiten zuordnen liefen. Man kénnte nun einwenden, daf diese Mirchenaus-
gabe nicht als wissenschaftliche Edition gedacht sei. Darauf ist zu entgegnen, daff auch der nichtwissen-
schaftliche Leser ein Recht auf korrekt dargestellte historische Fakten hat und eine Antwort auf die Frage
erwarten darf, wieso ein Mirchen nun ein »Ketzermirchen« ist. Denn um dies zu erfahren, hat er ja zu dem
Biichlein gegriffen.

Man lasse sich die Freude an den Mirchen nicht verderben, lese sie unvoreingenommen und ziehe ihre
Herkunft aus dem Umkreis der genannten religiosen Bewegungen in Betracht. Man lasse sich durch sie zum
Nachdenken anregen iiber das Verhiltnis von Gut und Bose, das letztlich das Hauptthema aller Mirchen ist,
seien sie nun ketzerischen oder nichtketzerischen Ursprungs. Brigitte Degler-Spengler

Norsert Hormann: Die Artistenfakultit an der Universitit Tiibingen 1534-1601 (Contubernium.
Beitrige zur Geschichte der Eberhard-Karls-Universitit Tiibingen 28). Tiibingen: Mohr (Siebeck)
1982. XXVI u. 266 S. Brosch. DM 62,-.

Die Einfiihrung der Reformation in Wiirttemberg durch Herzog Ulrich im Jahre 1534 wurde nicht zuletzt
durch eine Umgestaltung der Universitit Tiibingen als der zentralen Ausbildungsstitte fiir die Fithrungs-
krifte des Staates vorangetrieben. Dies bedeutete auch eine Reform der in der Hierarchie der Fakultiten
zwar untersten, doch fiir alle Anfinger in der gleichen Weise verpflichtenden Fakultit, der Artistenfakultit.
Die vom Verfasser mit bewundernswerter Griindlichkeit aus den Archivalien erarbeitete Geschichte der
Tiibinger *facultas artium’ zeichnet deren bewegten Gang von der Einfiihrung der Reformation, womit
zugleich die spitmittelalterliche Phase und Struktur diese Institution endet, bis zur Neuordnung von
1600/01 unter Herzog Friedrich nach, als sowohl fiir die Universitit als ganze wie fiir die einzelnen
Fakultiten eine neue Rechtskodifikation geschaffen wurde (S. 1). Die Arbeit greift aber, um die Differen-
zen, die Ausgangssituation und die Folgen deutlich werden zu lassen, gelegentlich auf die Zeit vor 1534
zuriick und auf die Zeit nach 1601 vor. In die Geschichte und Situation der Artistenfakultit von 1477-1534,
die noch aussteht, kann sie so wenigstens ersatzweise Einblicke geben.

Der bewegte Gang, den die Artistenfakultit in den beiden letzten Dritteln des 16. Jahrhunderts nimmt,
wird vor allem durch zwei Faktoren bestimmt. Es ist einmal, die durch Reformation und Humanismus
geleitete Umorientierung des Lehrstoffes, was in der Folgezeit auch zu einem betrichtlichen Anwachsen des
Ficherkatalogs fithrt, und zum andern das emanzipatorische Ringen der Artesfakultit um Selbstindigkeit
gegeniiber den oberen Fakultiten, deren »Regiment« sie seit 1477 unterstellt war. Zudem hatte Graf
Eberhard 1491 noch das Visitationsrecht den drei oberen Fakultiten iibertragen, »so daf Leistungs- und
Kontrollfunktion in einer Hand lagen« (S. 16). Erst 1544 gewihrte Herzog Ulrich in einer gegen den Willen
der Universitit erlassenen Ordnung der Artistenfakultit »die Selbstindigkeit in der Verwaltung ihrer
Amter und Lektionen«, nachdem sie noch zuvor auf die Reform von 1534-1537 selbst so gut wie keinen



348 BUCHBESPRECHUNGEN

Einfluf hatte nehmen kénnen (S.17 u. 16). Indem nun aber der Artistenfakultit das Recht zugesprochen
wurde, ihre Professoren selbst zu wihlen, gewann ihrerseits die herzogliche Regierung Einflufl auf
Besetzung und Gestaltung der Lektionen. »Der Universitit blieb mehr die Pflicht als das Recht zur
Bestitigung dieser Wahlen. Trotz ihres Protests ging Herzog Ulrich in seiner Deklaration vom 25. Februar
1545 nicht vom Selbstverwaltungsrecht der Artisten ab, gestand aber der Universitit eine gewisse Aufsicht
zu« (8. 17). Damit war der entscheidende Schritt zur beginnenden Souverinitit der Artistenfakultit getan.
Diese institutionelle Unabhingigkeit, die zwar mit einer verstirkten Aufsicht des Herzogs auf die gesamte
Universitit erkauft war (S.221), erméglichte jedoch eine von den oberen Fakultiten unabhingige
Entwicklung des Facherkanons. Disziplinen wurden allmihlich aufgenommen und gelehrt, die nicht mehr
blofl als Vorbereitung auf das eigentliche Studium in der medizinischen, juristischen oder theologischen
Fakultit dienten, sondern ihren Bestand in sich selbst trugen, wie orientalische Sprachen, mittelalterliche
Geschichte, Kartographie, Festungsbaukunst, Mechanik (S.228). Als dies um 1600 der Fall war, war
eigentlich eine im Vergleich zur spitmittelalterlichen und zur reformatorisch geprigten Artistenfakultit
neue Fakultit geboren, die sich nun auch einen neuen Namen gab: die *facultas philosophica’ (S. 228).

Die vorliegende Arbeit, die in materialreicher Fiille den ganzen institutionellen Rahmen der Artistenfa-
kultit beschreibt mit ihren einzelnen Organen, dem Lehrkérper, den Offizianten vom Dekan bis zum
Pedell mit dem Quistor, dem Notar und dem Registrator, die von der Amtstracht und den Insignien
handelt, Form, Stoff und Methodik des Unterrichts, die Vorlesungszeiten und die Ferien, die exercitia,
Repetitionen, Examina und akademischen Grade, die Berufung und Anstellung der Lehrer nicht ausspart,
hat in ihrem ersten Abschnitt, der dem ProzeR der Reformen nach 1534 gewidmet ist (S.4—43) ihren
geschichtlich besonders spannenden Teil.

Nach dem vorreformatorische Reformen von 1532 im Sande verlaufen waren, begann mit den unter
oberdeutschem und schweizerischem Einflufl stehenden Reformatoren Ambrosius Blarer und Simon
Grynius im Herbst 1534 die eigentliche Reformira. Doch wurde diese oberdeutsche Richtung, die
beispielsweise ein verpflichtendes katechetisches Programm wihrend des Artesstudiums vorsah (5.5),
schon 1536 durch die Wittenbergische, an Philipp Melanchthon orientierte Richtung abgeldst. 1535
iibernahm Joachim Camerarius, ein enger Freund Melanchthons, die »professio graecae linguae« (8. 10).
Schlieflich griff auf Camerarius’ Dringen Melanchthon personlich in die Tiibinger Reform der Artistenfa-
kultit ein. Vom 24. September 1536 an weilt er fiir einige Tage in Tiibingen und berit mit der Universitit die
neuen Statuten. Er dringt auf die Berufung eines Mathematikers, eines Hebraisten, eines Professors fiir
lateinische Poetik (S.12). Melanchthon macht sich auch fiir die Berufung des Haller Predigers Johannes
Brenz stark, um gegeniiber Blarer den lutherischen Kurs zu stirken. 1537 kam allerdings Brenz nicht als
akademischer Lehrer, sondern als herzoglicher Kommissar. Brenz verlangt die strikte Einhaltung von
Herzog Ulrichs Ordination von 1536 und verlangt weiter die Erfiillung von Melanchthons Vorschligen fiir
die Artistenfakultit (S. 13). Im Verlauf des Jahres 1537 wurden die Reformen im Sinne des Wittenbergischen
reformatorischen Humanismus weitgehend vollzogen (8. 14).

Neben dem melanchthonischen Humanismus Wittenbergs sollte jedoch noch eine zweite Strémung in
Tiibingen Aufnahme finden, die in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts die Artistenfakultit mitgestalten
sollte. Es ist die Einrichtung eines Pidagogiums nach dem StraRburger Vorbild des Johann Sturm. In ihm
sollten studienvorbereitend und studienbegleitend die Studenten ihre Kenntnisse der klassischen Sprachen
verbessern und vertiefen knnen. Zwar gab es gleichfalls schon seit 1537 ein Pidagogium, an das Matthias
Gabritius Illyricus berufen worden war (S. 14), doch endete die allgemeine Konzeptionslosigkeit erst, als
mit Michael Toxites ein Schiiler, Mitarbeiter und enger Freund Sturms kam und dessen System importierte
(S.106-113). Am Pidagogium waren auch Gelehrte wie Jakob Schegk titig, einer der wenigen, der noch aus
vorreformatorischer Zeit seine Position halten und sogar noch verbessern konnte, und dessen Schiiler
Andreas Planer, der iiber Straburg wieder nach Tiibingen zuriickberufen worden war. Beide Manner
gehorten in Deutschland in der zweiten Hilfte des 16.Jahrhunderts zu den filhrenden Képfen eines
wiedererstarkenden und wiedererbliihenden Aristotelismus.

Die vorgestellte Geschichte der Artistenfakultit der Universitit Tiibingen wird fiir jeden, der sich
universitits- und wissenschaftshistorisch mit der genannten Epoche befait, unentbehrlich sein. Ein Anhang
verzeichnet die Offizianten und Lehrer der Artistenfakultit fiir den Untersuchungszeitraum (8. 229-250).
Ein Orts- und Personenregister, das zugleich iiber die wichtigsten Daten und Funktionen informiert,
beschlieflen den Band. Wolfgang Urban



BUCHBESPRECHUNGEN 349

THoMAs Max SaFLEY: Let No Man Put Asunder. The Control of Marriage in the German Southwest.
A Comparative Study, 1550-1600 (Sixteenth Century Texts and Studies 2). Kirksville, Mo.: Sixteenth
Century Journal Publishers Inc. 1984. Ln. 210 S.

Zur Geschichte der Familie im vorindustriellen Europa sind vor allem in den 70er Jahren mehrere
grundlegende Untersuchungen vorgelegt worden. Zu nennen sind etwa die von Jean-Louis Flandrin, Peter
Laslett oder Lawrence Stone. Auf solchem Hintergrund sicht Verf. seine bei R. M. Kingdon (University of
Wisconsin-Madison, USA) angefertigte Dissertation. Er versucht, den konfessionell unterschiedlichen
Ehe:;uffassungen der Frithneuzeit auf die Spur zu kommen, wie sie in Freiburg i. B. und in Basel praktiziert
wurden.

Zu diesem Zweck vergleicht er die einschligige Rechtsprechung des Konstanzer Offizialats und des
Freiburger Stadtgerichts mit jener des Basler Ehegerichts, jeweils fiir die zweite Hilfte des 16. Jahrhunderts.
Hierbei ergeben sich betrichtliche methodische Schwierigkeiten. Die Kompetenz der angesprochenen
Gerichte bezieht sich zum einen auf Zivilprozesse (Konstanz), zum andern auf Strafprozesse (Freiburg) und
schlieBilich noch auf eine Mischung von beiden (Basel). Die drei Gerichtshéfe behandeln also jeweils
verschieden gelagerte Fille auf jeweils verschiedene Weise. Dazu kommt noch, daff die Prozeflakten in
ihrem Informationsgehalt stark voneinander abweichen. Dariiber hinaus leidet die Vergleichbarkeit auch
darunter, dafl Verf. die gesamte Rechtsprechungstitigkeit des Konstanzer Offizialats aus der fraglichen Zeit
—und damit die ganze Dibzese — mit einbezieht; dadurch verlifit er die Vergleichsebene von Stadt zu Stadt.

Obwohl die herangezogenen Gerichtsakten eine recht grofle Zahl von Fillen abhandeln (Konstanz:
10283; Freiburg: 721; Basel: 1344), ist die Informationsdichte im einzelnen doch extrem gering. Deshalb
kann Verf. die ermittelten statistischen Werte kaum einmal mit Hilfe dieser Akten deuten. Da er sich selten
auf weitere Quellen stiitzt und auch die Literatur lediglich bruchstiickhaft verarbeitet (man vermifit viele
Titel aus den Bereichen der Stadt-, Mentalitits- und Kirchenrechtsgeschichte), bleiben seine Erklirungsver-
suche oft sehr spekulativ und unbefriedigend.

Als Summe seines Vergleichs ergibt sich fiir den Verf. eine groflere Effizienz des protestantischen
Gerichts gegeniiber den katholischen Gerichtshéfen. Die Konstanzer Richter befafiten sich in erster Linie
mit der formalen Giiltigkeit einer Ehe, ihre Freiburger Kollegen bestraften vornehmlich Fille von
Ehebruch. Die Basler Eherichter hingegen gingen etwas differenzierter ans Werk und lieRen sich auferdem
noch die Harmonie des ehelichen Zusammenlebens angelegen sein; mitunter waren sie geradezu als
Eheberater titig.

Eine Verallgemeinerung seiner Ergebnisse schliefit Verf. zwar aus (S. 167 Anm. 1), er redet aber dennoch
irgerlicherweise immer wieder von »early modern Europe«, wenn er eine der beiden Stidte meint (S. 163,
179,193,195u.6.). Peter Thaddius Lang

ArTHUR E. IMHOF: Die verlorenen Welten. Alltagsbewiltigung durch unsere Vorfahren - und weshalb wir uns
heute so schwer damit tun... Miinchen: Beck 1984. 248 S. mit 37 Abb. u. Graphiken. Brosch. DM 34,-.

Neben sein 1981 erschienenes Buch »Die gewonnenen Jahre« (siche RJKG 3, 1984, 324f.) — hat Arthur
E.Imhof nun »Verlorene Welten« gestellt, beidesmal Friichte seiner intensiven Forschungen auf dem
Gebiet der Historischen Demographie. War in den »Gewonnenen Jahren« sein Blick noch auf eine
Errungenschaft unserer Zeit gerichtet — die um Jahrzehnte verlingerte Lebenserwartung — so ist sein
Interesse diesmal den Menschen des 17. Jahrhunderts gewidmet, auf ihre Fahigkeit, Stabilitit in ein Leben
zu bringen, das ungleich viel mehr als das unsere heute von friihem Tod, von »Hunger, Pest und Krieg«
bedroht gewesen ist.

In den Mittelpunkt seiner Betrachtungen stellt Imhof »die kleine Welt des Johannes Hooss«. Hooss ist
Bauer in Leimbach in der Schwalm, Besitzer des grofiten der sechs Hofe, die diesen Ort ausmachen.
Johannes Hooss lebte von 1670 bis 1755. Als er sechzehn Jahre alt war, iibernahm er nach dem Tode seines
Vaters den Hof, mit 54 Jahren iibergab er ihn an seine ilteste Tochter aus zweiter Ehe und ihren Ehemann,
einen entfernten Verwandten, der ebenfalls Johannes Hooss hief. Aufler dem Vater des erstgenannten
Johannes heiflen alle Hofinhaber seit 1552 bis in die Gegenwart Johannes Hooss. Dreimal in dieser Zeit
haben die Witwen des jeweiligen Hofinhabers dem Hof einige Jahre vorgestanden, bis ein Sohn als Hoferbe
erwachsen war, einmal haben Verwandte und Nachbarn den Hof verwaltet, als im 30jihrigen Krieg nur
noch unmiindige Waisen auf dem Hof zuriickgeblieben waren. Sonst aber ging der Hof immer von einem



350 BUCHBESPRECHUNGEN

Johannes Hooss auf den gleichnamigen Sohn iiber, einmal an den gleichnamigen Schwiegersohn. Hier sieht
Imhof einen wesentlichen Urgrund der Stabilitit in dieser kleinen Welt: der einzelne Hofinhaber tritt
zuriick gegeniiber der langen Reihe der gleichnamigen Vorfahren und Nachkommen. Was zihlt ist nicht die
Person sondern der Hof; ihm werden Heiratsstrategien und Lebenspline untergeordnet.

Den zweiten Urgrund, der iiber das Leben des Einzelnen hinausfiihrte, sieht Imhof im festbegriindeten
Glauben der damaligen Menschen an ein Weiterleben nach dem Tod. Als wichtiges Zeugnis dafiir erscheint
ihm die Sitte des »Kinderzeichnens«. Wurde ein Kind tot geboren oder starb es noch vor der Taufe, so
pilgerten die Eltern zu einem Gnadenort, z.B. dem schwibischen Ursberg, warteten dort auf ein
Lebenszeichen, so dafl das Kind in voriibergehend wiedererwecktem Zustand getauft werden konnte. Trotz
offiziellem Verbot durch Rom hielt dieser »Miflbrauch« an. Selbst die reformierte Kirch in der Schweiz tat
sich schwer, den Volksglauben zu unterbinden. Sie lief kurzerhand die Gnadenkirche von Oberbiiren a.d.
Aare abreiflen, aber die Wallfahrten dorthin gingen im 16. Jahrhundert noch einige Jahre weiter. War man
also in fritheren Jahrhunderten sogar zum frommen Selbstbetrug bereit, um seinen toten Kindern die ewige
Seligkeit zu erdffnen, so bleibt den Menschen heute zwar die grausam hohe Kindersterblichkeit erspart, die
durchschnittliche Lebenserwartung ist um Jahrzehnte gestiegen, aber fiir die meisten Menschen ist das
Leben dafiir um die Ewigkeit verkiirzt: Der Tod ist keine Passage mehr zum ewigen Leben, sondern
Endstation. Man stirbt auch nicht mehr »sanft und selig«, wie es in den Leichenpredigten des 17. Jahrhun-
derts hief, sondern oft alleingelassen in jeder Hinsicht. Die Norm des seligen Sterbens, die manchen iiber
Todesfurcht und Sterbeingste hinweggeholfen haben mag, ist ersatzlos abgeschafft, heute kann niemand
mehr sagen wie man geziemend stirbt, man tut eher so, als wiirde iiberhaupt nicht gestorben. Imhof sieht
eine Parallele zwischen der Gleichgiiltigkeit, mit der man frither oft der hohen Kindersterblichkeit
begegnete und unserem heutigen Verhalten gegeniiber Alter und Tod. Er schlieft sein Buch mit der
Feststellung, dafl der heutige Mensch zwei Aufgaben vor sich habe: einmal, die letzte Lebensphase wieder
an den irdischen Lebenslauf anzukoppeln statt den Blick von Alter und Sterben abzuwenden; und zum
zweiten, dem Leben iiber seinen irdischen Ablauf hinaus einen Sinn zu geben (ohne allerdings sagen zu
konnen, wie eine solche Weltanschauung aussehen sollte).

Das Buch ist aus einer Vortragsreise entstanden. Diesem Umstand verdankt es seine leicht verstindliche,
an Abbildungen und vorziiglichen grafischen Darstellungen reiche Form. Es hat eine eindringliche
Botschaft, die klar aus den Quellen hergeleitet wird, aber es bleiben doch Fragen offen. Die Stabilitit,
gewonnen aus der Kontinuitit des Hofbesitzes: galt sie auch fiir die Tochter und jiingeren Séhne, die
wegheiraten mufiten? Haben sie wirklich immer in einen gleichwertigen Hof einheiraten konnen? Was ist
mit den Knechten und Migden, die allein auf ihre Arbeitskraft angewiesen waren? Wie sah es in den Stidten
aus, bei den Tagelohnern und Spinnerinnen? Ist die Stabilitit, die Imhof dem Leser als bestimmend fiir den
Menschen des 17. Jahrhunderts vorfiihrt, nicht doch nur die Stabilitit einer bestimmten sozialen Schicht?
Vielleicht wird man Imhofs neuem Buch am besten gerecht, wenn man neben den Ergebnissen seiner
Forschungen, neben den Konsequenzen, die er daraus fiir die Mentalitit der heutigen Menschen ableitet,
auch die Anregungen als sein Verdienst einbezieht, die iiber seine eigenen Folgerungen hinausfiihren.

Ingrid Bdtori

PriLipe MatTHAUS HAHN: Beschreibung mechanischer Kunstwerke. Erster und zweiter Teil. Mit einer
autobiographischen Vorrede. Reprint der Ausgabe Stuttgart 1774 (Schriften zu Philipp Matthiius Hahn
1) Stutrgart: Wiirttembergisches Landesmuseum 1985. XXI u. 52 S. DM 10,-.

Hahn (1739-1790), nacheinander Pfarrer in Onstmettingen, Kornwestheim und Echterdingen, geniefit
unter den Liebhabern »mechanischer Kunstwerke« noch heute legendiren Ruhm. Man kénnte in ihm den
Prototyp des schwibischen Tiiftlers vorstellen. Was sich hier als Reprint ankiindigt, ist ein Nachdruck in
Faksimile-Qualitit zu erstaunlich giinstigem Preis: »Beschreibung mechanischer Kunstwerke welche unter
der Direction und Anweisung M. Philipp Matth. Hahns, Pfarrers in Kornwestheim durch seine Arbeiter seit
sechs Jahren verfertiget worden sind... Stuttgart bey Johann Benedict Mezler 1774«.

Der Reprint ist hier nicht wegen der Beschreibung der »Kunstwerke« (eine » Astronomische Maschine«
von 1769 und eine »kleine bewegliche Welt-Maschine«) anzuzeigen, sondern wegen der »kurze(n)
Erzihlung, wie der Verfasser dieser Blitter darzu gekommen ist, sich mit solchen mechanischen Versuchen
abzugeben«. Eine solche Erklirung schien Hahn wohl auch deswegen nétig, weil seine mechanischen
Versuche wohl nicht iiberall mit Wohlwollen verfolgt wurden. Man machte ihm offensichtlich den



BUCHBESPRECHUNGEN 351

Vorwurf, dariiber seinen Hauptberuf zu vernachlissigen. In zehn Punkten (S. XVIII-XXI) weifl er sich zu
verteidigen. Etwa so: (5) »Ich dachte jederzeit: Gott hat den Menschen nicht zum bestindigen Studiren,
sondern zum Arbeiten erschaffenc, oder (9) »Indem ich die Accuratesse in mechanischen Sachen gewohnt
bin; so konnte mir die Fahrlissigkeit in der Hauptsache um so weniger gefallen. Ich schreibe meine
Predigten und andere theologische Aufsize — Will die Zeit nicht hinreichen, so nehme ich die Nacht hierzu:
an dem rechten Gebrauch der Zeit und frischem Angriff der Sachen ist alles gelegen«. Tatsichlich hat Hahn
seine Predigten nicht nur geschrieben, sondern gelegentlich auch zum Drucke beférdert (Eines ungenann-
ten Schriftforschers vermischt theologische Schriften. Winterthur 1780 u..a.).

Man hitte eigentlich erwarten diirfen, dal der Herausgeber dem Reprint wenigstens ein paar Zeilen Vor-
oder Nachwort beigeben wiirde. So erfihrt der Leser nicht einmal die Lebensdaten des bei schwibischen
Pietisten damals vielgelesenen Pfarrers. Vielleicht wird dies innerhalb der »Schriften zu Philipp Matthius
Hahn« noch nachgeholt. Heribert Hummel

PAuL SauER (Bearb.): Im Dienste des Fiirstenhauses und des Landes Wiirttemberg, Die Lebenserinnerun-
gen der Freiherren Friedrich und Eugen von Maucler (1735-1816) (Lebendige Vergangenheit 9).
Stuttgart: Kohlhammer 1986. 178 S. 4 farb. Tafeln. Ln. DM 34,-.

Paul Sauer legt die handschriftlich niedergelegten Lebenserinnerungen der beiden Freiherren von Maucler
— des vor allem als Erzieher des spiteren wiirttembergischen Konigs FriedrichI. bekannt gewordenen
Vaters Friedrich (1735-1796); des Sohns Eugen (1783—1859): 1818 wiirttembergischer Justizminister, 1831
Prisident des Geheimen Rats ("Regierungschef’) - vor, die von den beiden Schreibern strikt und fiir immer
nur fiir den Kreis ihrer Familie und Nachkommen bestimmt waren. Die Zustimmung der letzten
Namenstrigerin des Geschlechts machte die Edition méglich.

Beider Lebenserinnerungen stellen fiir die wiirttembergische Landesgeschichte eine in ihrer Art
einigermafen singulire Quelle dar. Die des Vaters zeigen eine stirker moralische, familidr-padagogische
Abzweckung und bewegen sich etwas *landesfern’ lange Jahre in den Gefilden, in denen sich Lebensweg und
Karriere des Herzogs Friedrich Eugen und dann eben seiner Sohne (Treptow, Mompelgard; siehe S. 43ff,
S.48ff) vollzogen haben. Die des Sohns, die leider schon mit dem Jahr 1816 abbrechen, reflektieren
kritischer und “politisch’, und sind in ihrem Informationsgehalt ungleich dichter. So sind etwa seine
Erinnerungen an das Jurastudium in Tiibingen und Gieen (S.97-108) und an sein Praktikum beim
Reichskammergericht in Wetzlar (S. 109-113) nicht gerade auf Ruhmesblittern niedergeschrieben; die an
seine erste Stelle bei der (»neuwirtembergischen«) Kurfiirstlichen Oberlandesregierung in Ellwangen
1803-1806 (S. 113-119) geraten zu einer scharfen Kritik an deren »Diener« sowie am »Schreckensregiment«
(so wértlich S. 114) Friedrichs L. iiberhaupt in Beziehung auf die neugewonnenen und von Ellwangen aus
absolutistisch regierten katholischen Landesteile. Inmerhin fand er am geselligen Leben der Oberschicht
Ellwangens einigen Gefallen und schlieflich — im Griflich Beroldingen’schen Haus — auch seine spitere
Ehefrau (5.117-119). Von Ellwangen aus war Maucler auch zur »Okkupation und Organisation«
~ Sikularisation — Altdorf/Weingartens abgeordnet (S. 120-123), ein Unternehmen, bei dem es ebenfalls
gewaltsame militirische Ubergriffe Wiirttembergs (gegen Bayern und Baden) diplomatisch auf der "unteren’
Ebene auszubiigeln galt.

Dem Mergentheimer Sprengel mag Eugen von Maucler bis heute hauptsichlich als der in Erinnerung
sein, der den bekannten »Mergentheimer Aufstand« im Sommer 1809 niederschlug. Das ehemalige
Deutschordensland war von den iiberaus ruppigen Manieren bei der Besetzung durch Wiirttemberg und
wegen der gewalttitigen Aushebung von Rekruten derart gereizt, dafl »wihrend der vier Insurrektionstage
(26. bis 29. Juni 1809)« (so Maucler S.135) sich der ganze Haf in einer aufstindischen Erhebung entlud.
Folgt man der kurzen Darstellung Mauclers (hier S.134-136; vgl. den Bearbeiter §.9), hatte er sein
Maglichstes an Schonung und Zuriickhaltung geiibt, und sich deshalb aus der ganzen Affire nichts als die
fiihlbare Ungnade Kénig Friedrichs zugezogen, der ein ganz anderes Exempel statuiert haben wollte. Daf§
Maucler von den Ereignissen in Mergentheim und dem ihn persénlich betreffenden Nachspiel tief betroffen
war zeigt, dafl er dariiber ein eigenes Papier verfafit hat, gleichsam als sachlichen Exkurs zu seinen sehr
personlich gemeinten Lebenserinnerungen. Der bekannt verdienstvolle Herausgeber bzw. Bearbeiter der
vorliegenden Lebenserinnerungen stellt (S. 134 Anm.) dessen separate Veroffentlichung in Aussicht.

Zur Rechtfertigung der vorliegenden Textedition (entgegen dem testamentarisch festgelegten Willen
der Verfasser) wird zu Recht der »hohe Dokumentationswert der Manuskripte« ins Feld gefiihrt (S. 10). So



352 BUCHBESPRECHUNGEN

sehr man ihn bejaht und die Edition im ganzen begriifit, bleibt eine gewisse Enttiuschung dariiber, daf sich
in der vorliegenden Form der gedachte Dokumentationswert zunichst nur fiir den landesgeschichtlichen
Spezialisten ergibt. Das Fehlen eines wissenschaftlichen Apparats, der viele der in den Texten vorkommen-
den Personen und Vorginge auch dem Nicht- oder nur Teil-Spezialisten aufschlieft, die Texte also zum
Sprechen bringt, ist sehr zu bedauern. Auch das ausfiihrliche Orts- und Personenregister (S. 164-178) kann
diesen Mangel nur teilweise ausgleichen. Die Veranstaltung einer (historisch-)kritischen Edition sollte
erwogen werden. Das vorliegende Buch begriindet diesen Wunsch zur Geniige.

Abraham Peter Kustermann

Kare Primm: Walter Dirks und Eugen Kogon als katholische Publizisten der Weimarer Republik (Reihe
Siegen; Germanistische Abt.; Bd. 53). Heidelberg: Winter 1984. 432 S. Geb. DM 75,-; Brosch. DM 48,-.

Walter Dirks und Eugen Kogon gehoren sicherlich zu den bedeutendsten Publizisten und Zeitkritikern in
Deutschland nach 1945. Thre Namen sind untrennbar mit einer der wichtigsten Nachkriegspublikationen,
den »Frankfurter Heften«, verbunden. Dagegen sind ihre journalistischen Aktivititen vor 1945 so gut wie
unbekannt, obwohl beide bereits in den zwanziger Jahren »zur Prominenz des katholischen Journalismus«
gehorten, aber »als Reprisentanten ganz kontrirer Richtungen« (S. 19). Wihrend Kogon hauptsichlich fiir
die extrem rechtslasuge Wiener Wochenzeitschrift »Schonere Zukunfte« schrieb, gehorte Dirks zum
Redaktionsstab der linkskatholischen »Rhein-Mainischen Volkszeitung«.

So unterschiedlich ihre publizistischen Sprachrohre waren, so kontrir lassen sich auch ihre politischen
Positionen bestimmen. Kogon z.B. plidierte vehement fiir einen christlichen Stindestaat und liebdugelte
mit dem Faschismus: »Hoffen wir, daf die Diktatur sich in diesem Sinne als niitzlich und folgenreich, der
Faschismus sich als Jahrhunderterscheinung erweisen moge« (S. 111). Dirks dagegen hat sich als iiberzeug-
ter Sozialist, Republikaner und Pazifist verstanden, der als einzig mégliche Alternative zum Sieg des
Faschismus »die sozialistische Einheitsfront« (5.252) sah. Seine Zeitanalysen besitzen »in der iiberaus
realistischen Bewertung der Arbeiterparteien, in der virtuosen Ideologiekritik erfolgreicher Rechtspublizi-
sten wie Fried und konservativ-revolutionirer Soziologen wie Freyer, in der eindrucksvollen Illustration
der Gefahr des politischen Irrationalismus und in der prizisen Aufschliisselung des nationalsozialistischen
Wihlerpotentials« (S.252) eine besonders iiberzeugende Schirfe.

So verschieden ihr politischer Standort vor 1933 war, so gegensitzlich verlief auch ihr Weg nach der
Machtergreifung. Kogon identifizierte sich bald mit dem katholischen Widerstand, was zu seiner
Einlieferung in das KZ Buchenwald fithrte, wihrend Dirks sich in die »innere Emigration« zuriickzog.
Beide Erfahrungen waren priigend fiir ihre spitere Zusammenarbeit, vor allem fiir Kogon, der spiter
bekannte: »Ich bin im Lager ein anderer geworden« (S. 369).

Die vorliegende Arbeit macht eindrucksvoll deutlich, dafl in dem Abrifl der Entwicklung dieser beiden
Publizisten auch die Geschichte zweier fiir ihre Richtung typischer katholischer Presseorgane und damit
auch zweier Fliigel des Katholizismus enthalten ist. So lifit sich aus diesen polaren Perspektiven zugleich der
Zustand der zerfallenden Weimarer Republik erschliefien. Ein wichtiges Buch, nicht nur fiir sogenannte
»kritische« Katholiken. Manfred Schmid

8. Kunst - Tkonographie

FrANK GUNTER ZEHNDER: Sankt Ursula. Legende - Verehrung - Bilderwelt. Kéln: Wienand 1985. 278 S.
mit 102 Abb. 1 Ausklapptafel. Geb. DM 48,-.

Die heilige Ursula zihlt zu jenen Heiligen, um deren diirftige historische Bezeugung sich ein umso reicherer
Legendenkranz windet, der sich in Hagiographie, Ikonographie, Kultgeschichte und Volkskunde entfaltet.
Frank Giinter Zehnder, Kustos am Wallraf-Richartz-Museum in K&ln, erweist sich als profunder Kenner
der verschiedenen Sachgebiete und, bei aller Betonung des Kultmittelpunktes Koln, der regionalen und
iibernationalen Zusammenhinge.

Die frithchristliche Lapidarinschrift des Clematius in der Ursulakirche von Kéln bekundet den
Martertod von Jungfrauen, noch ohne Zahl und Namen, und den Beginn des Kultes. Die Legendenbildung
setzt einerseits mit einem Lesefehler, andererseits mit der Entdeckung eines groflen spitromischen
Griberfeldes um die St. Ursulakirche herum ein. Erst im 10. Jahrhundert wird Ursula als Anfiihrerin der



BUCHBESPRECHUNGEN 353

11000 Jungfrauen genannt. Nach Zehnder (S.48) ist die Ansetzung des Martyriums der Jungfrauen
von St. Ursula in der Mitte des 4.Jahrhunderts am wahrscheinlichsten, was mit der Verfolgung unter
Julianus Apostata zusammenfiele.

Die Verteilung der Reliquien (vor allem Hiupter der Heiligen und ihrer Gefihrtinnen) von Polen
bis Portugal und die Griindung von Ursulabruderschaften unter dem Zeichen des Schiffleins, ausge-
hend von Kéln, fihren zur Bliite der Verehrung im Spitmittelalter und in der Zeit der tridentini-
schen Reform. Der Ursulinenorden der hl. Angela Merici war urspriinglich eine Schwesternschaft mit
Akzent auf jungfriulichem Leben und erzieherischer Titigkeit, doch ohne die typischen Ordensge-
liibde. — Erginzend sei hier mitgeteilt, dafl der Kapuziner P. Alexius Waldner aus Speyer an verschie-
denen Orten in den schweizerischen Teilen des Bistums Konstanz um 1620 Gesellschaften der
hl. Ursula fiir im jungfriulichen Stand verbleiben wollende Téchter gegriindet hat.

Den umfangreichsten Teil des Buches (S.118-213) bildet das systematisch aufgebaute Kapitel iiber
die Ikonographie, das durch die meist vorziiglichen Schwarzweifl- und Farbabbildungen bereichert
wird. Die Bronceschale aus Aachen (S.123) wire besser durch eine Umzeichnung als durch die
spiegelnde Fotografie wiedergegeben worden. Die Szenenfolge auf der Falttafel stimmt mit der
Numerierung des Kommentars (S.161-165) teilweise nicht iiberein, da die Szene 13 auf der Tafel an
Platz 23 gerutscht ist. Wenn auf einem Bild des Ursulaschiffleins in Appenzell um 1620 der gekronte
Konig unter den Mitfahrenden die Ziige Kaiser FerdinandsII. aufweist, scheint mir die Frage zur
Weiterfiihrung der ikonographischen Forschung berechtigt: Wird das Schifflein der hl. Ursula auch
anderswo zu einem Symbol des Schiffleins Petri, der streitenden Kirche? Rainald Fischer

Curistus 1M Lepen.Kruzifixe. Passionsdarstellungen aus 800 Jahren. Katalog zur Ausstellung im
Wiirttembergischen Landesmuseum Stuttgart 4. Oktober 1985 bis 6.Januar 1986. Ulm: Siiddeut-
sche Verlagsgesellschaft 1985. 201S. mit zahlreichen Abb. Kart. DM 28,-.

Es ist nicht gerade alltiglich, wenn eine Ausstellung mit Ansprachen eines Museumsdirektors, eines
Ministers, eines Bischofs, eines Kunsthistorikers und eines Restaurators eréffnet wird. So geschehen
bei der Ausstellung »Christus im Leiden«, deren vorziiglicher Katalog hier anzuzeigen ist. Die
Rednerliste verweist auf eine dreifache Motivation, die hinter der Ausstellung von 50 Passionsdarstel-
lungen aus dem 11. bis 19.Jahrhundert stand und die insbesondere im Katalog deutlich wird. Es geht
um die Theologie von Passion und Kreuz, um die kunstgeschichtliche Entwicklung solcher Bildthe-
men, die ohne Theologie gar nicht denkbar wire, und schlieflich um das richtige Restaurieren sol-
cher Beispiele der Kunst und des Kunsthandwerks. Fiir die Museumsleute war Letzteres sogar der
Ausgangspunkt: Eine ganze Reihe von Passionsdarstellungen aus der Skulpturensammlung des
Museums ist in den letzten Jahren glanzvoll restauriert worden. Sie wurden in dieser Ausstellung
gezeigt, erginzt mit Neuerwerbungen der letzten Jahre und mit einigen privaten Leihgaben. Es hatte
wohl nicht nur ideelle, sondern auch materielle Hintergriinde, dafl die Ausstellung »in Verbindung
mit der Diozese Rottenburg-Stuttgart« geplant und durchgefiihrt wurde.

Dem Katalog mit seinen detaillierten Beschreibungen der Exponate geht ein Aufsatzteil voraus: Josef
Anselm Graf Adelmann v.A. behandelt das Thema »Christus im Leiden« unter dem Aspekt »Arger
— Torheit - Kraft« mit meditativen Worten und deutlichen Beziigen zur Gegenwart (S.13-19); die
Kunsthistoriker Heribert Meurer und Carla Fandrey, beide auch mit theologischen Ein- und Durch-
sichten begabt, behandeln ganz exemplarisch die Entwicklung des Kruzifixes (S.21-32) bzw. der wich-
tigstenTypen von Andachtsbildern zur Passion (S.33-43). Uber das Technische, sowohl was die Arbeit
des Bildschnitzers wie des Restaurators heute betrifft, unterrichtet Hans Westhoff.

Die Mischung von religissem Anliegen und musealer Prisentation wird auch im Katalogteil deut-
lich, wo der Beschreibung der einzelnen Exponate Texte als Meditationsimpulse vorangestellt wer-
den: Texte der Mystik von Seuse oder Tauler, von Theologen wie Bernhard von Clairvaux oder
John Fisher, fromme Dichtung aus barocker Zeit von Angelus Silesius und anderen. Die Textauswahl
traf Prilat Anton Bauer. Es versteht sich von selbst, daff dann die eigentliche Beschreibung, was
Entstehung, Erhaltung und Restaurierung betrifft, ganz detailliert ausfill. Man erfihrt sogar die
Namen derer, die nach Kriften und mit Kénnen versucht haben, das Kunstwerk wieder in seinen
urspriinglichen Zustand zu versetzen. Die Beschreibungen werden von zahlreichen Abbildungen
nicht immer gleich hoher Qualitit unterstiitzt. Man kann Ausstellung wie Katalog nicht zuletzt des-



354 BUCHBESPRECHUNGEN

wegen begriifien, weil nicht nur Werke der Kunst, sondern recht zahlreich (Kat. Nr. 35-50) auch Objekte
der Volkskunst prisentiert werden: Wegekreuze, Oberammergauer Reliquienkreuze, Heiliggrab im
Glasgehiuse usw. Heribert Hummel

WALTER ZieGLER — Kari-Henz Ruess (Hg.): Gotik an Fils und Lauter (Verdffentlichungen des
Kreisarchivs Goppingen 12). Weiflenhorn: Konrad 1986. 334S. mit 186 Abb. Kart. DM 45,-,

»Gotik an Fils und Lauter« wurde als Begleitband zur gleichnamigen Ausstellung von Stadt- und
Kreisarchiv Goppingen, die im Herbst 1986 im Stidtischen Museum im »Storchen« in Goppingen
stattgefunden hat, entworfen. Thema ist die gesamte bildende Kunst der Gotik, vornehmlich die der
Spitgotik, denn nur sie blieb in gréflerem Umfang im Gebiet des heutigen Landkreises Goppingen, der
zugleich die territorialen Grenzen der im Band enthaltenen Untersuchungen liefert, erhalten. Als
Begleitband, und nicht nur als Ausstellungskatalog, wurde er thematisch iiber den Rahmen dessen hinaus
konzipiert, was sich in einer Ausstellung als Objekt prisentieren liefl. So erdffnet sinnvollerweise, da alle
gotische Kunst als religiose auf den Sakralraum bezogen war, ein Beitrag iiber die gotische Architektur des
Kreises Goppingen, der mit der Stadtkirche von Geislingen und der Géppinger Oberhofenkirche
wenigstens zwei ansehnliche, wenn auch nicht iiberragende Beispiele der Baukunst vorweisen kann.
Heribert Hummel erliutert in einfithrender Weise, wobei er zugleich eine Unterscheidung nach Typen
trifft, sowohl von der architektonischen Anlage wie von den funktionalen, den religidsen und liturgischen
Voraussetzungen her den gotischen Kirchenbau der Region (S. 7-66). Aus seiner Feder stammt auch der
Beitrag iiber die noch vorhandene Freskomalerei. Mit den Wandbildern in St. Markus in Eislingen und in
der Michaelskirche von Lindenhof-Altenstadt blieben einige hochgotische Beispiele erhalten (S.67-75). Die
Fliigelaltire der Spitgotik, die in der Landschaft um Lauter und Fils den Bildersturm der Reformationszeit
und die Miflachtung spiiterer Generationen iiberdauert haben, stellt Heribert Maurer vor. An erster Stelle
steht der 1518/20 entstandene Geislinger Altar des Daniel Mauch. Der heute an der Stirnwand des
Chorraums befindliche Altar war wohl, wie Maurer eruiert, urspriinglich nicht der Hochaltar, sondern der
Altar der Sebastiansbruderschaft (. 132-140). Der ehemalige Lotenberger Altar mit seinen heute verstreu-
ten Einzelstiicken (Reichenbach im Tile, Lorenzkapelle Rottweil) war nur nach Archivalien und
Provenienzen rekonstruierbar (S. 140-147). Gleiches gilt fiir den Drackensteiner Altar. Von ihm herriih-
rende Holzplastiken beherbergt noch die Marienkapelle in Oberdrackenstein, wihrend die gemalten Fliigel
in die Staatlichen Museen von Ost-Berlin gelangt sind (S. 148-160). »Das einzige spitgotische Altarwerk im
Landkreis Goppingen, das sich an seinem urspriinglichen Ort und nahezu unverindert in gutem Zustand
erhalten hat, befindet sich im Chor der Ulrichskapelle des ehemaligen Primonstratenserklosters Adelberg«
(8.175). Dieses prachtvolle Werk, dessen Fliigel der bedeutendste Maler der Spitgotik in Ulm, Bartholo-
mius Zeitblom, geschaffen hat und dessen insgesamt fiinf Plastiken aus der Werkstatt des Niklaus
Weckmann kommen, wiirdigt, gestiitzt auf eine frilhere Untersuchung von Wolfgang Deutsch (Heilige
Kunst 1979-80, S.13-51) Heribert Hummel in seinem Beitrag zur Adelberger Kunst (. 175-187).

Die Kunst der Spatgotik — wie kann es fiir den Raum an der Nord-Ost-Seite der Schwibischen Alb
anders sein? — verdank sich in ihren weitaus grofiten Teilen im heutigen Goppinger Kreisgebiet der Kunst
Ulms als dem damals fithrenden Zentrum der kiinstlerischen Produktion im Schwabenland. Roland
Schweizer gibt unter dem Titel »Gotische Plastik im Land von Fils und Lauter« einen Uberblick iiber die
verschiedenen Bildhauerwerkstitten mit ihren Meistern im Ulm der Spitgotik. Er schildert zugleich die
Werkstattsituation und die dufleren Bedingungen des Kunstschaffens, die verschiedenen Rollen wie des
Verlegers, der den Auftrag fiir ein Werk als ganzes iibernahm und fiir die einzelnen Arbeiten dann die
benétigten Kiinstler engagierte (S. 191-246).

Eine Exemplifikation geradezu seiner Ausfithrungen gibt Wolfgang Deutsch mit neuen Einsichten zu
einigen Werken der Bildhauerkunst des Kreises Goppingen. Die spiter iiberarbeitete sitzende Muttergottes
in Weiflenstein ordnet er der Werkstatt Hans Multschers zu, der in Ulm in der ersten Hilfte des
15. Jahrhunderts stilbildend wirkte, wihrend er die stehende Madonna von Donzdorf einem Meister in der
Nachfolge von Hans Multscher zuschreibt (S.78-88). Untersucht und niher bestimmt werden von ihm
weiter die sitzende Anna Selbdritt in Weiflenstein (Meister des Tiefenbronner Altars), das Vesperbild in
Reichenbach (Werkstatt Michel Erharts), der Altarschrein der Wischerkapelle sowie ein Christus mit
Magdalena (beide Werkstatt des Niklaus Weckmann), ein Kruzifix in Weiflenstein, dessen Herkunft in einer
lokalen Werkstatt der Gegend Neckar, Fils und Rems geortet wird, und schlieflich der Marientod (zugleich



BUCHBESPRECHUNGEN 355

Titelbild des Bandes) mit zwei weiteren Heiligen aus der Werkstatt des Daniel Mauch. Allein dieser
Durchgang demonstriert eindrucksvoll, wie fast alle Ulmer Werkstitten des ausgehenden Mittelalters bis
ins 16. Jahrhundert hinein mit reprisentativen Beispielen vertreten sind.

Eine besondere Rolle spielte in der Region das Primonstratenserkloster Adelberg. Als geistiges Zentrum
wirke es auf sein Umland. Dafl aber in Adelberg selbst iiber Jahre hinweg eine eigene Bildhauerwerkstatt,
deren Werke in Adelberg selbst und in der Umgebung, in Bértlingen, Ottenbach, Géppingen, Siiflen, aber
auch in Schwibisch Gmiind zu finden sind, existiert hat, ist eine neuere Erkenntnis von Wolfgang Deutsch.
Niedergelegt hat er sie in einem Manuskript zur geplanten Festschrift der 800-Jahrfeier des Klosters
Adelberg im Jahre 1978, deren Druck bis heute leider nicht zustande kam. Heribert Hummel referiert
zusammenfassend aus dieser Vorlage und macht somit dankenswerterweise wichtige Forschungsergebnisse
zum ersten Mal einer breiten Offentlichkeit zuginglich (S. 161-175). In der Adelberger Werkstatt konnen
nach Deutsch vier verschiedene Meister mit ihren Gesellen, die zum Teil Werke von hoher Qualitit
hinterlassen haben, zwischen 1510 und 1525 unterschieden werden (S. 164). Mit eigenen Recherchen trigt
Hummel zur Person des Abtes Leonhard Diirr bei, der mit seinem Kunstwollen diese Einrichtung getragen
hat (S.163 f).

Neben der grofien, ins Monumentale gehenden Kunst stellt der Band aber auch die kleineren Werke vor.
Heribert Meurer widmet sich den gotischen Werken der Goldschmiedekunst (S.258-269) und lokalisiert
die Herkunft eines Glasgemiildes mit der Darstellung Christi am Olberg (heute auf Schloff Degenfeld) in
einer Niirnberger Manufaktur (S. 77). Weder in Bezug auf die nihere Identitiit des Dargestellten noch im
Hinblick auf den Kiinstler konnte bislang ein Konsens zum Bildnis eines Herrn von Frundsberg aus dem
Jahre 1523 gewonnen werden, von dem Kurt Locher handelt (S. 188f). Die Apostel-Credo-Tafeln aus der
Evangelischen Kirche in Ebersbach Fils untersucht Kurt Halbauer (S.247-257). Datiert sind die nur
fragmentarisch erhaltenen Holztafeln auf 1499. Die Bruchstiicke des Apostolischen Glaubensbekenntnisses
darauf entsprechen genau dem Text des pseudoaugustinischen Sermo 240 (S.251), wie er oft auf den
Dorsalfeldern mittelalterlicher Chorgestiihle vorgefunden werden kann. Heribert Hummel hat aulerdem
noch die in den Bibliotheken auffindbaren ehemaligen Werke der »spitgotischen Buchkunst zwischen
Donzdorf und Wiesensteig« gesammelt und sorgfiltig beschrieben. Zugleich gibt er eine fafiliche
Einfithrung in das spitmittelalterliche Buch-, Schreibstuben- und Bibliothekwesen.

Mit dem Alltagsgut des Mittelalters und den eher kunsthandwerklichen Gegenstinden befassen sich
Eleonore Landgraf und Walter Lang. Wihrend erstere die aus Kirchen und Burgen stammenden
Bodenfliesen untersucht (S. 291-308), widmet sich letzterer den Objekten im Ubergang von Gebrauchs- zu
Kunstgegenstand: einem Wassergiegefifl in Tiergestalt, kleine tonerne Frauenkopfe und -gestalten, einer
glasierten Kachel mit bildlicher Darstellung der Verkiindigung Mariens, Glas- und Tonwaren. So behandelt
der vorliegende Band in grofler Vollstindigkeit mit kunsthistorischer Prizision die gotische Kunst des
Goppinger Kreisgebiets. Fiir den Fachmann gibt er eine wertvolle Bestandsiibersicht und wartet zudem mit
einer Vielzahl neuer Einsichten auf. Seine allgemeinverstindliche Anlage empfehlen ihn jedem heimatge-
schichtlich und kunsthistorisch Interessierten. Wolfgang Urban

Perer Hawer: Die Pietd. Eine Bliite der Kunst. Wiirzburg: Echter 1985. 1328, mit 12 Farb- u. 40
Schwarzweifl-Abb. Pappbd. DM 39,-.

Das Buch gleicht in seiner ansprechenden Gestaltung Hawels Band »Schéne Madonnen« (siche RJKG 4,
1985, S.313). Der Verfasser zeigt ausfiihrlich den theologischen Hintergrund der Entstehung des
Vesperbildes (Pietd) auf und ordnet die verschiedenartigen Darstellungen kunsthistorisch und zeitge-
schichtlich ein. Er beschrinkt sich bei der Auswahl der Bildwerke auf den deutschsprachigen Raum, in dem
dieser ikonographische Typus entstand und weite Verbreitung fand. Der grofite Teil der Objekte gehort
dem Mittelalter an; eine Auswahl barocker Plastiken wurde hinzugefiigt, wihrend moderne Bildwerke
ausgeklammert bleiben, da diese nicht nur das Leiden Jesu, sondern auch das Leid des geschundenen
Menschen thematisieren. Die zahlreichen mittelalterlichen Vesperbilder lassen den Betrachter emotional an
der Passion Jesu teilnehmen, es sind von der Architektur losgeldste Bildwerke, die oft zu Gnadenbildern in
Wallfahrtsorten wurden.

Der Leser erfihrt, wie sich die »friihchristliche Bilderscheu« zur »Bilderfrémmigkeit« (S. 13) wandelte,
wie durch Reliquienverehrung und Architekturplastik das Bildwerk Eingang in den sakralen Raum fand;
auch, wie allmahlich neben dem triumphierenden Christus das Bild des leidenden Jesu erscheint. Die vielen



356 BUCHBESPRECHUNGEN

mittelalterlichen Weltgerichtsdarstellungen bezeugen die Angst der Menschen vor dem Gericht. Das Leiden
Jesu soll Gottes Erbarmen hervorrufen. Compassio bedeutet Teilnahme am Leiden Jesu. So entstanden
zahlreiche Passionsbilder — nur ein Teil ist biblisch begriindet —, neben der Pieta, z. B. die Schutzmantelma-
donna, der Gnadenstuhl und das Heilige Grab. Der Autor zeigt auf, daf§ diese Bilder christozentrisch zu
deuten sind, aber auch, da, je spiter sie entstanden, umso stirker Maria in den Vordergrund tritt. (Zur
Darstellung der Schutzmantelmadonna gehorte zunichst auch der strafende Gottvater und Christus, der
hinweisend auf sein Leiden die Strafen auf Bitten seiner Mutter abwehrt.)

Die Bezeichnung »Vesperbild« hingt damit zusammen, dafl die Stundengebete dem Verlauf der Passion
Jesu zugeordnet wurden. Am Abend (Vesper) erfolgte die Abnahme vom Kreuz. Hawel gliedert die
Vesperbilder in drei Gruppen: 1. Der Schmerzenstypus (1300-1380) betont Schmerz und Leid Jesu. Maria
wirkt wie erstarrt. 2. Jene des Weichen Stils (ca. 1380-1420), die eine Ubereinstimmung zwischen Mutter
und Sohn zeigen. Das »Es-ist-vollbracht« wird dargestellt. Die leibliche Schonheit Mariens ist in
Zusammenhang mit ihrer Makellosigkeit zu sehen. 3. Bei den Vesperbildern des ausgehenden Mittelalters
sitzt oder liegt Jesus oft auf dem Boden, wobei er Halt im oder am Schof Mariens findet (Humilitas-Typ)
oder Maria zeigt ihren toten Sohn den Gliubigen (Ecce-Homo-Typ). Hawel weist darauf hin, dal Maria
kompositorisch hier die Stelle einnimmt, die Gottvater bei der Gnadenstuhldarstellung besetzt.

Anfangs ist Jesus in der Gestaltung die beherrschende Figur, um 1400 erscheint das Verhiltnis beider
zueinander ausgeglichen, wihrend im spiten Mittelalter Maria kompositorisch in den Vordergrund tritt.
Als Material wurde meist Holz, in der Zeit des Weichen Stils auch Steinguf§ gewihlt. Im Barock findet sich
der Glykophilousa-Typ — Maria kiifit und liebkost ihren Sohn —, der die Vorstellung von der »hochzeitlich
gestimmten Braut, die ihren Seelenbriutigam Jesus innig liebt und verehrt« (S.99), veranschaulicht. Durch
die Akzentverschiebung im Laufe des Mittelalters von der Darstellung des leidenden Jesus zum mariani-
schen Gnadenbild, »tritt Maria als Gnadenvermittlerin und Walterin des Opfers Christi[...] in den
Vordergrund« (S.119). Ostliche Theologen befafiten sich friiher als westliche mit dem Schmerz Mariens,
doch fanden jene Uberlegungen auch Eingang in die westliche Kirche. Durch ihr Mutterleid sei sie »zur
Teilhaberin am Erlésungswerk ihres Sohnes« (S.126) geworden. Der Autor verweist auf entsprechende
mittelalterliche Texte. Er meint, diese Marienfrémmigkeit sei im Blick auf die Passionsfrémmigkeit zu
sehen. Christi Opfer entspreche der Grofie der Schuld der Menschen. Der »strafende Vatergott« findet eine
Entsprechung in der »miitterlich liebenden Maria« (8. 128).

Hawel fiigt Literaturhinweise an. Der Leser wire fiir ein Verzeichnis der abgebildeten und besproche-
nen Bildwerke dankbar gewesen. Wo befindet sich die Pieta Rétegen (S.56)? Auf Seite 67 bringt der Autor
Michelangelos Pieta in der Peterskirche in Rom in Zusammenhang mit barocker Plastik - eine Auffassung,
der entschieden widersprochen werden muff. Man hitte sich gewiinscht, da dieses unvergleichliche
Bildwerk —auch wenn ein Prinzip durchbrochen worden wire - in das so schéne Buch Aufnahme gefunden
hitte. Sieglind Kolbe

Gert K. NaGEL: Schwibisches Kiinstlerlexikon. Vom Barock bis zur Gegenwart. Miinchen: Verlag Kunst
& Antiquititen 1986. 560S. 84 Farbabb. 1084 Schwarzweiflabb. Linson. DM 110,-.

Das Lexikon ist eine in Wort und Bild sehr vermehrte Neubearbeitung eines Taschenbuches von 1975,
dessen Titel aussagekriftiger und genauer war als der heutige: »Schwibische Maler, Bildhauer, Kunst-
gewerbler und Architekten. Ein illustriertes Lexikon von Kiinstlern der letzten 200 Jahre«. Die Neubearbei-
tung weckt hingegen im Titel die falsche Hoffnung, da auch die Kiinstler des Barock, also die Zeit etwa ab
1680, behandelt wiirden. Tatsichlich geht es dann doch wieder um die Zeit ab etwa 1750. Auch sonst tut man
gut daran, das Vorwort zu lesen, um zu erfahren, was das Kiinstlerlexikon bieten will. Schwaben ist fiir Gert
K. Nagel (vom Stuttgarter Kunst- und Auktionshaus Dr. Fritz Nagel) da, wo schwibisch gesprochen wird;
niherhin meint er Wiirttemberg mit Hohenzollern, die angrenzenden badischen Gebiete des ostlichen
Schwarzwaldes, das Nordufer des Bodensees und auch noch Bayerisch Schwaben. Man muf freilich nicht
hier geboren sein und gearbeitet haben, um Aufnahme zu finden. Oft geniigt fiir Nagel schon, daf} der
Kiinstler in Stuttgart etwa einmal seine Ausbildung erfahren hat. Der Zufilligkeiten in der Auswahl der
Kiinstler sind damit weite Grenzen gesteckt. Um was es dem Lexikon geht, wird prizise formuliert: »Sinn
dieser Publikation soll sein, Kunstfreunden, Sammlern und Hindlern als brauchbares Nachschlagewerk zu
dienen« (5.7).

Ob das Kiinstlerlexikon dem angesprochenen Beniitzerkreis »brauchbar« erscheint, sei dahingestellt;



BUCHBESPRECHUNGEN 357

wissenschaftlichen Anspriichen geniigt s jedenfalls nicht, weder in der Auswahl der Kiinstler, noch in der
Form der Kurzbiographien. Uberall waltet der Zufall. Es mag zunichst verwundern, dafl gerade die an sich
noch kaum iiberschaubare »Gegenwart« mit ihrer Vielzahl von anerkannten und selbsternannten Kiinstlern
so reich vertreten ist. Vielleicht auch um Streitigkeiten und verletztem Ehrgefiihl aus dem Weg zu gehen, hat
Nagel hier einfach die Mitgliederlisten einschligiger Vereinigungen abgeschrieben: so vom VBK (Kiirzel
nirgendwo aufgelst: Verband Bildender Kiinstler), Wiirttembergischer Kunstverein, Kiinstlerbund
Baden-Wiirttemberg, GEDOK (Gemeinschaft der Kiinstlerinnen und Kunstfreunde, Stuttgart) etc. Wer
nicht in deren Listen steht und Beitrige entrichtet, wird sich kaum im Kiinstlerlexikon finden, es sei denn, er
gehort wenigstens einigen ausgewihlten lokalen Kunstvereinen an. Es versteht sich von selbst, daf dann die
»Kurzbiographien« solcher Gegenwartskiinstler meist ganz kurz ausfallen, z.B. »Huss, Harald, geb. 1950.
Maler in Niirtingen. Mitglied VBK Wiirttemberge. Als Nachschlagewerk hitte sich das Lexikon freilich
eher fiir die Zeit vor 1950 zu bewihren.

Im Blick auf die Leser dieses Jahrbuchs scheint es angebracht, das Lexikon fiir den Bereich kirchlicher
Kunst abzufragen. Unter den wirklich namhaften Kirchenbauarchitekten finden sich zwar Clemens Hummel
und Otto Linder — wenngleich beide ohne Todesjahr -, es fehlen aber Cades, Pohlhammer und Schlosser; von
der Beuroner Schule werden zwar Desiderius Lenz und Karl Friedrich Géser erwihnt, nicht aber Verkade und
Paul Krebs. Verstindlich, dafl man dann auch die Namen der Kirchenmaler Allmendinger, Siebenrock und
Traub vergeblich sucht. Ebensowenig gibt es im Lexikon die nicht zu selten beschiftigten Bildhauer
Appenzeller und Matt, den Malerpfarrer Siger Koder oder die Schwester Sigmunda May. Vielleicht hitte Kurt
G.Nagel doch auch die Kartei des Rottenburger Diézesankunstvereins zu Rate zichen sollen oder die
Unterlagen des Bischflichen Bauamtes. Und fiir das ausgehende 19. Jahrhundert wire gewif das » Archiv fiir
christliche Kunst« mit Verlagsort Stuttgart eine gute Hilfe gewesen. Aus barocker und nachbarocker Zeit
fehlen aber auch die wohlbekannten Freskanten Wannenmacher und Johannes Dreyer (Ménch in Wiblingen).
Die Beispiele aus Vergangenheit und Gegenwart lieflen sich vielfach vermehren.

Hohes Lob erfahren bei Nagel Herzog Carl Eugen und seine Malerakademie bzw. die Hohe
Carlsschule. Doch auch deren Kiinstler sind keineswegs alle erfafit, wiewohl ihre Namen aus einschligigen
Verbffentlichungen leicht zu erheben wiren (vgl. Robert Uhland; Geschichte der Hohen Carlsschule zu
Stuttgart. Stuttgart 1953; Ausstellung »Die Hohe Carlsschule«, Katalog Landesmuseum Stuttgart 1960).

Das Kiinstlerlexikon umfafit 560 Seiten, davon entfallen aber auf den Abbildungsteil allein schon 420
Seiten. Bei nur 120 Seiten Text und mehr als 2000 Kurzbiographien versteht es sich, dafl diese dann mehr als
knapp ausfallen. Genannt werden Name und Vorname, Lebensdaten, Ausbildung und Wirkungsorte,
Mitgliedschaften in Vereinen und Verbinden; genannt wird auch einschligige Literatur. Konsequent geht es
aber bei diesen Angaben nicht immer zu. Nicht selten fehlen die Lebensdaten (z.B. bei Louis Kolb
[1806-1875]), Hinweise auf Ausbildung (z.B. bei Jorg Dieterich), Verweise auf Lehrtitigkeit (z.B. bei
Alfred Hrdlicka: Akademieprofessor in Stuttgart).

Was nun an dem Kiinstlerlexikon beeindruckt, ist der opulente Bildteil. Wer nun freilich erwartet, der
Bildteil wiirde querschnitthaft den Lexikonteil illustrieren, sieht sich etwas getiuscht. Es sind nur relativ
wenige Kiinstler mit Werken vertreten. Einige davon aber ganz ausfiihrlich: von Ziigel finden sich 42
Abbildungen, davon elf in Farbe, von Braith 17, von Starker 23 Abbildungen. Im eingangs erwihnten
Taschenbuch von 1975 wurde die dort getroffene Bildauswahl so erklirt: »Bei dem Abbildungsteil handelt
es sich durchweg um Wiedergaben von Gemilden, die in den letzten Jahrzehnten durch das Kunst-und
Auktionshaus Nagel verkauft worden sind [....] Um einige Kiinstler ausfiihrlicher aufzuzeigen, wurde auf
Abbildungen von Werken anderer Maler verzichtete. Es scheint, dafl dieser Grundsatz im wesentlichen
auch im »Kiinstlerlexikon« verfolgt wurde. Heribert Hummel

KaRL Caspar: Das druckgraphische Werk. Gesamtverzeichnis. Mit e. Vorwort von Bischof Dr. Georg
Moser. Hg. von Eduard Hindelang. Bearb. von Karl Theodor Koster und Felicitas Koster-Caspar
(Versffentlichungen des Museums Langenargen). Sigmaringen: Thorbecke 1985. 279 S. mit 312 Abb.
Ln. DM 48,-.

Das Werk des 1879 in Friedrichshafen geborenen und 1956 in Brannenburg am Inn verstorbenen Karl
Caspar, der in der Ausstellung »Entartete Kunst« (Miinchen 1937) mit vier Bildern vertreten war, erlebt in
den letzten Jahren eine Art Renaissance, zumindest im Ausstellungsbereich, iiber die das 1956 endende
Ausstellungsverzeichnis (S.273-275) leider keine Auskunft erteilt. Nach Ausstellungen in Reutlingen



358 BUCHBESPRECHUNGEN

(Spendhaus 1973), Miinchen (Kath. Akademie 1974), K8ln (Kath. Hochschulgemeinde 1975), Langenargen
(1979; zum 100. Geburtstag), Miinchen (Kath. Akademie 1980) wurde Caspar insbesondere 1984 beim
88. Deutschen Katholikentag gewiirdigt (Miinchen leuchtete — Karl Caspar und die Erneuerung christlicher
Kunst; Staatsgalerie moderner Kunst). Ob die Vielzahl von Ausstellungen Karl Caspar wirklich bekannt
gemacht und ihm seinen Platz in der Moderne zugewiesen hat, mag man bezweifeln. Das vorliegende
Gesamtverzeichnis des druckgraphischen Werks mit 295 Nummern wurde aus Anlaf} der gleichnamigen
Ausstellung in Langenargen zusammengestellt, wobei eine von Karl Caspar selbst 1947 bis 1952
zusammengestellte Liste die Grundlage bildete. Der Bearbeiter des vorliegenden Gesamtverzeichnisses,
Karl Theodor Koster, der seit 1944 mit Caspars Tochter Felicitas verheiratet ist, hatte schon an der ersten
Liste mitgearbeitet. Man darf davon ausgehen, dafl das als Gesamtverzeichnis angekiindigte Werk
tatsichlich alle druckgraphischen Arbeiten von Karl Caspar erfafit.

Wenn der Herausgeber (S. 12) bemerkt, Caspar sei zeitlebens ein Zeichner aus Passion gewesen, so wird
man das Urteil auf den Kiinstler als Druckgraphiker nicht ausdehnen diirfen. Es liegen zwar 295 Arbeiten,
zumeist Lithographien, vor; sie verteilen sich aber recht ungleichmiflig iiber Caspars lange Schaffensperiode,
beginnend 1904 mit einem Franziskus und endend 1954 mit einem Portrait seiner Gattin, der Malerin Maria
Caspar-Filser. Nach 1930 sind nur etwa 40, nach 1945 gar nur 14 Arbeiten entstanden. Der Schwerpunkt des
druckgraphischen Schaffens liegt eindeutig im zweiten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts; mehr als 100 Blitter
sind allein der 1917 geborenen Tochter Felicitas verpflichtet. Christliche und religiése Themen sind reich
vertreten, aber nicht so dominant wie im malerischen Werk. Das eroffnet durchaus neue Aspekte.

Als ganz freie Arbeiten sind wohl die Blitter fiir Felicitas konzipiert worden, die einer breiteren
Offentlichkeit ziemlich verborgen blieben. Caspars auch sonst zu rithmendes Engagement zeigt sich
wiederholt in seiner Beteiligung an Mappenwerken und Reihenverffentlichungen, etwa 1914 am »Kriegs-
bilderbogen« Miinchner Kiinstler, 1914/15 am »Zeit-Echos, einem Kriegstagebuch der Kiinstler, 1919 in
den »Miinchner Blitter fiir Dichtung und Graphike. Es ist erhellend, daff Caspar 1920 in einer Mappe mit
einer 1917 entstandenen Lithographie (Heimsuchung, Nr. 52) vertreten war, in der auch Beckmann, Grosz,
Heckel, Klee, um nur einige zu nennen, vertreten waren. Kiinstlerisch wie menschlich wichtig wurde fiir
Caspar der Dichter Konrad Weifl, der Caspars Arbeiten auch kunstkritisch begleitete (Literaturangaben
§.279). Fiir dessen Gedichtbinde (Die Cumiische Sybille, 1921; Tantum Dic Verbo, 1918; Die kleine
Schopfung, 1926) schuf Caspar illustrierende Lithographien und Holzschnitte samt Titelblittern. Buchgra-
phisch hat sich Caspar auch sonst gelegentlich betitigt, wobei er sich nicht zu schade war, auch nur
Titelvignetten zu entwerfen.

Man wird dem Museum Langenargen fiir die Prisentation der Blitter und dem Verlag fiir den Druck des
Gesamtverzeichnisses dankbar sein. Wenn auch im Exemplar des Rezensenten ein Bogen (S.245-256)
verkehrt eingehingt wurde, so ist das Werk doch sorgfiltig gedruckt. Was fehl, ist die kunstgeschichtliche
Wiirdigung der druckgraphischen Arbeiten, welche Zusammenhinge mit dem malerischen Werk und der
zeitgendssischen Druckgraphik herstellt. Der einleitende Beitrag von Wilhelm Nyssen (»Das Wort des
Bildes. Zu den Zeichnungen von Karl Caspar«), iiber dessen Biographie, vielfiltige Lehr- und Veroffentli-
chungstatigkeit man umfassend unterrichtet wird (S. X), kann da nicht ganz weiterhelfen. Umso mehr freut
man sich, dafl der Rottenburger Bischof Dr. Georg Moser den Kiinstler als »homo religiosus« vor dem
Hintergrund des entstandenen Werks zu wiirdigen weif. Ein tabellarischer Lebenslauf (S.270-272) mit
Anfiihrung wichtiger Arbeiten (u.a. Deckengemilde in Maselheim, 1911; Wandmalereien in Binsdorf und
Heudorf; Mosaik in Liebfrauen Stuttgart-Bad Cannstatt; Glasfenster in Kaiserslautern; Altar in Miinchen
Liebfrauendom), ein Verzeichnis der Ausstellungen (1908-1956) und ausgewihlte Literaturangaben runden
die wichtige Veroffentlichung ab. Der giinstige Preis ist nicht zuletzt der Unterstiitzung von Kommunen,
Landkreisen und Zweckverbinden zu verdanken. Heribert Hummel

Manrrep HErRMANN: Kunst im Landkreis Sigmaringen. Plastik. Sigmaringen: Hohenzollerische Landes-
bank - Kreissparkasse Sigmaringen 1986. 415S. mit 195 Abb. Ln. DM 50,- (zu beziehen iiber
Hohenzollerische Landesbank, Leopoldplatz 5, 7480 Sigmaringen)

Der heutige Landkreis Sigmaringen umfafit nach der baden-wiirttembergischen Kreisreform von 1972 nicht
nur ehemals badische Orte wie MefSkirch oder Stetten a.k. M., die wie die hohenzollerischen Lande selbst
im Bereich der Erzdi6zese Freiburg liegen, sondern auch wiirttembergisches, zur Diézese Rottenburg-
Stuttgart gehdriges Terrain. Der vorliegende Kunstband, der sich die Plastik im neuen Kreis Sigmaringen



BUCHBESPRECHUNGEN 359

zum Thema gewihlt hat, hilt sich exakt an die nun gegebenen Kreisgrenzen. Ehemals zu Sigmaringen
gehorige Orte mit ihren Kunstwerken wie Harthausen a. d. Sch. (Grablegung Christi mit Hintergrundmale-
rei des Meister von MeRkirch), Kaiseringen (Marienkronungsaltar, wohl aus dem sikularisierten Kloster
Gorheim stammend) u.a. fallen damit heraus. Hinzugekommen hingegen sind Gebiete des friiheren, jetzt
aufgelsten Kreises Saulgau. Die alten, aus dem 12. Jahrhundert herrithrenden romanischen Kruzifixe dieser
Gegend setzen nun den grandiosen Auftakt: das Wolfartsweiler Kreuz (um 1150), das Saulgauer Grofikreuz
(um 1170), das Kreuz, das sich im Oratorium des Franziskanerinnenklosters in Saulgau-Sieflen (um 1170)
befindet (S.10-19).

Der Band ist so aufgebaut, dafl zu jeder Abbildung (rechte Seite) auf der vorangehenden linken Seite die
Erliuterung gegeben wird. Insgesamt werden iiber 190 verschiedene Bildwerke von der Romanik iiber die
Gotik, die Renaissance, Barock, Rokoko, Klassizismus bis zu Historismus und Gegenwart vorgestellt.
Trotz der Selektion, die zwangsliufig getroffen werden mufite, gelang es, einen fiir alle Stilepochen
reprasentativen und gleichzeitig erstaunlich umfassenden Uberblick herzustellen.

Die iiberwiegende Zahl der Texte verfafite Manfred Hermann, bis 1979 Pfarrer im hohenzollerischen
Neufra bei Gammertingen, seither Seelsorger in Ebringen im Breisgau. Er hat auch zusammen mit Coelestin
Merkle OSB die meisten Photos fiir die Abbildungen beigesteuert. 18 Beitrige hat der Saulgauer
Kulturreferent Bruno Effinger geschrieben. Je eine der Beschreibungen haben Gebhard Spahr OSB (S. 16:
Erliuterung zum Saulgauer Groflkreuz), Ursmar Engelmann OSB (8. 358: Hinfiihrung zur Muttergottes
mit Kind vom Vater der Beuroner Kunstschule Peter Desiderius Lenz) und Franz Gluitz (S. 394: Besinnung
zu einem Lebensbaum von Gisela Bir) besorgt. Die Kommentartexte sind einheitlich in der Weise
strukturiert, dafl auf die Schlagzeile, in der das einzelne Werk inhaltlich kurz bestimmt und benannt wird,
der jetzige Aufbewahrungsort folgt, der sich dann eine knappe uflere Beschreibung seines Zustandes und
seiner Mafle sowie die Bestimmung des Kiinstlers und die Datierung anschlieien. Der Hauptteil bringt die
explizite kunsthistorische Wiirdigung, die Erhellung des Bild- und Bedeutungsgehalts und - falls méglich—
die Provenienz mit der geschichtlichen Situation der Entstehung. Mit Literaturhinweisen zum einzelnen
Werk, zum Kiinstler und zur Ikonographie endet die jeweilige Deskription.

Als einziges Werk, das sich heute nicht mehr im Kreis Sigmaringen befindet — nun im Museum von
Berlin-Dahlem aufbewahrt — wurde die oft abgebildete sogenannte Sigmaringer Christus-Johannes-Gruppe
aufgenommen (8. 30f). Um 1330 entstanden, wird sie einem Schiiler des Konstanzer »Meister Heinrich«
zugeschrieben. Zurecht moniert der Verfasser, dafl diese Plastik besser mit >Inzigkofener Christus-
Johannes-Gruppe« bezeichnet wire. Denn nicht das benachbarte Sigmaringen, sondern das ehemalige
Augustinerinnen-Kloster Inzigkofen mit seiner Pflege der Mystik — noch heute lassen sich 34 frithere
Inzigkofener Handschriften mit Texten von Meister Eckart, Seuse, Tauler, David von Augsburg, Marquard
von Lindau, Gertrud von Helfta u.a. in den Bibliotheken nachweisen — ist der wahre Ort, wo diese
iiberragende Schépfung ihre geistige Heimat hatte.

Sein bedeutendstes Kunstwerk der Gotik besitzt der Kreis Sigmaringen sicherlich im Altar von Bingen.
Wire dieses Meisterstiick der Ulmer Spatgotik mit den monumentalen fast zweieinhalb Meter hohen Tafeln
des Bartholomius Zeitblom, die, nebenbei bemerkt, zu seinen reifsten Arbeiten gezihlt werden, und den
iiberlebensgroflen Schnitzfiguren aus der Werkstatt des Niklaus Weckmann nicht Ende des 18. Jahrhun-
derts abgebrochen worden, sondern vollstindig auf uns gekommen, wiirde man es sicherlich gleichberech-
tigt neben die anderen grofien Schnitzaltire der Spitgotik wie Blaubeuren, Kefermarke, St. Wolfgang u.a.
stellen. Hier wire geboten gewesen, alle fiinf, statt nur zwei (Johannes d.T., Magdalena) der Schreinfiguren
abzubilden (S.96£, 100f) oder das gesamte Ensemble zu zeigen. Besonders schmerzlich vermifit man die
hoheitsvolle Madonna, die Wolfgang Deutsch zufolge unter die »qualititsvollsten Werke« von Niklaus
Weckmann zu rechnen ist (Jorg Syrlin und der Bildhauer Niklaus Weckmann, in: Zeitschr. f. Wiirtt.
Landesgesch. 27 [1968] 72).

Zeugnissen der damals beherrschenden Kraft der Ulmer Spitgotik begegnet man im heutigen Kreis
Sigmaringen noch auf Schritt und Tritt. Ein sehr schones Exempel aus der Werkstatt Hans Multschers
beherbergt die chemalige Zisterzienserinnen-Klosterkirche von Wald (8. 52f). Und die schon eben genannte
Werkstatt Niklaus Weckmanns, die zwischen 1490 und 1520 ihre hochste Bliite und Produktion erreichte,
scheint allenthalben prisent zu sein. Der Verfasser sieht, auf archivalische Aussagen gestiitzt, Anhalts-
punkte fiir eine lokale Bildhauerwerkstatt der Kiinstlerfamilie Striib in Veringenstadt (S. 8), deren Tradition
von der ersten Hilfte des 15. Jahrhunderts bis in die ersten Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts anhilt. Zumeist
nennt er den Urheber einfach »Bildhauer der Familie Striib«. Peter Striib d.A., der Stammvater der
Kiinstlersippe wird als Schépfer der »Schénen Madonna« (um 1430) von Veringendorf namhaft gemacht



360 BUCHBESPRECHUNGEN

(S.46f). Mag ein Veringenstidter noch fiir den Johannes d. T. in der dortigen Pfarrkirche (S. 66£.; datiert auf
um 1450, vielleicht doch etwas spiter anzusetzen) in Frage kommen, so werden die Identifikationen
problematischer bei Bildwerken vom Ende des 15. und Anfang des 16. Jahrhunderts, die zuvor mit dem
»lllerzeller Meister« oder dem »Meister des Roter Altars« belegt waren. Vom Stilvergleich passen
beispielsweise die Veringenstidter HI. Sippe (S. 114f) und die Bingener Beweinung (S. 116f) Christi (beide
nach Gertrud Otto Martin Schaffner) vorziiglich in die Werkstatt Weckmanns. Das Gleiche gilt fiir die
Laizer Anna-Selbdritt (. 122f) und die Reliefs der drei minnlichen Heiligen aus dem Fiirstlich Hohenzolle-
rischen Museum in Sigmaringen (S. 104f). Die Art, wie dort die Haare in Biindeln angeordnet sind und die
Gesichtsform des Johannes Ev. modeliert ist, weisen m. E. direkt darauf hin. Die Barbara und Katharina in
der Friedhofskapelle von Stetten a. k. M. besitzen deutliche Beziige zu den Heiligen des Adelberger Altars,
der ebenfalls aus der Weckmann-Werkstatt kommt.

Zum Ikonographischen wire anzumerken, dafl die Figur auf dem Relief der Hl. Anna-Selbdritt von
Melchior Binder (1595) in Ostrach (S.152f) die dem Jesuskind den Apfel reicht, sicherlich nicht die
Grofimutter, also die hl. Anna ist, sondern Maria, seine Mutter. Diese reicht als neue Eva dem neuen Adam,
Christus, den Apfel des Lebens. Fiir Maria spricht auflerdem die augenscheinlich schénere Gestaltung des
Gesichts. An Literatur sei noch zu den Werken der Kiinstler-Familie Hegenauer, vertreten z.B. durch die
Pieta in Herbertingen von Johann Hegenauer (S. 298f), auf die gedruckte Dissertation von Klaus Schwager
(Bildhauerwerkstitten im schwibischen Voralpengebiet. Teil II. Tiibingen 1963) verwiesen.

Doch sind die hier gemachten Bemerkungen nur als Marginalien zu verstehen, welche die Diskussion
fortfiihren wollen, die vor allem nicht verwischen, schon gar nicht in Abrede stellen mochten, daf es sich bei
dem besprochenen Band um ein sehr griindliches und sorgfiltig gearbeitetes Buch handelt. Bei der Fiille des
prasentierten Materials kann dem Verfasser nur héchste Anerkennung ausgesprochen werden. Der Band
wird nicht nur kiinftig fiir die Plastik im Kreis Sigmaringen Fiihrer sein, er bietet bei seinem Reichtum an
Abbildungen auch fiir die benachbarten Kreise die so unerlifiliche Moglichkeit des Vergleichs und der
Orientierung. Wolfgang Urban

9. Orts- und Pfarreigeschichte

HEmvaT aN DER EscHacH: Dunningen - Seedorf - Lackendorf. Hg. von der Gemeinde Dunningen.
Sigmaringen: Thorbecke 1986. 240S. mit 86 Abb. Ln. DM 39,-.

Heimatgeschichten werden oft unternommen, um geschichtlichen Sinn zu stiften: sei es durch Vermittlung
des Lokalen Sinn fiir Geschichte iiberhaupt, sei es Sinn fiir die spezielle Geschichte gerade dieses oder jenes
Orts. Das zweite scheint seit der Kommunalreform der siebziger Jahre in unserem Bundesland zu
iiberwiegen. Damals entstanden neue kommunale Einheiten oft aus Orten und Gemeinden, die (im
Kleinrdumlichen und Speziellen betrachtet) durch sehr unterschiedliche historische Entwicklungen geprigt
waren, deren Effekte (man denke nur an das Konfessionsproblem) noch bis in die Gegenwart hereinreichen.
Die Riickschau auf das Verschiedene, das auf der Ebene des Alltags der >Kleinen Leute« da und dort ja
schlielich auch einmal fiihlbar war (Heiratsverbote, Wirtschaftskonkurrenz usw.), soll den Gemeinsinn
auf die Zukunft des neuen Gemeinwesens hin binden.

So auch im vorliegenden Band, in dem eine wenig homogene, aber letztlich doch anregende Mischung
wissenschaftlicher und >laienhafter« Beitrige zusammengekommen ist. Lackendorf, hier zum wenigsten
vertreten, hatte die von den beiden anderen Orten am meisten abweichende Entwicklung, Seit 1339
wiirttembergisch, unterstand es durch Verpfindung bis 1805 vielerlei Herrschaften, die lediglich an seinen
Ressourcen interessiert waren. Dunningen, bis dahin »Reichsdorf« (d.h. reichseigenes freies Dorf ohne
Landeshoheit, aber ohne Stadtrechte), kam 1453 an die Reichsstadt Rottweil; Seedorf, bis dahin unter der
Herrschaft der bekannten Herren von Zimmern, 1595, Beide Orte waren von da an mit der Reichsstadt in
einer im konkreten recht unterschiedlich ausgestalteten »Schicksalsgemeinschaft« (S. 67) verbunden, iiber
die Winfried Hecht (S.67-76) - in einer der grofien »Klammern« des Bands — berichtet. Vier Beitrige zur
Frithgeschichte (von Alfred Danner, Volker Bierbrauer, Hermann Preiser und Roswith Giinter) sind auch
Beitrage zur frithen Missions- und Kirchengeschichte des Raums. Eigens dargestellt ist von Hermann
Mauch »Die Geschichte der Pfarrei Dunningen« (S. 169-180). Was einige Seedorfer Pfarrer fiir die Chronik
ihres Orts leisteten, geht recht anschaulich aus einem Aufsatz von Erhard Westen (S.99-112) hervor. (Die
Pfarrer von Dunningen und Seedorf sind im Anhang S. 229f aufgelistet.) Von den Beitrigen iiber die neuere



BUCHBESPRECHUNGEN 361

Zeit verdient der von Erhard Westen, »Seedorf unter dem Hakenkreuz« (S.129-148), besondere Erwih-
nung. Zumeist wird dieses Kapitel unserer Geschichte in diesem Literaturgenus ja schamhaft iiber-
gangen.

Den heutigen Biirgern der drei Ortschaften mag sich der Band auch durch das gut ausgewihlte
Bildmaterial aus ilterer und neuerer Zeit empfehlen. (Dafl dabei auch manches zugrunde-renovierte«
Schandmal ins Bild gerit, sollte die dafiir Verantwortlichen daran erinnern, dafl es auch eine Verpflich-
tung zur Erhaltung der optischen Identitit unserer Dérfer gibt.) Und natiirlich fehlt nicht die Erinne-
rung an die groffen S6hne« (Dunningens): Julius Wilbs, dem das Zustandekommen des Bands wohl am
meisten zu verdanken ist, erinnert S.117-127 an Landolin Ohnmacht (1760-1834) und Jacob Mayer
(1813-1875) — berithmter und gesuchter Bildhauer seiner Zeit der erste, zuletzt am Straflburger Miinster
und mit den meisten seiner klassizistischen Werke im Elsal (noch) vertreten; Erfinder des Stahlform-
gufles und trotzdem ein >Vergessener« bis heute der zweite.

Weiteres und anderes »Heimatgeschichtliches< im Sinne dieses Genus erginzt den Band reichlich und
mache ihn zu einem kleinen Lesebuch. Leider fehlt ihm ein Register, iiber das die vielen auch wissen-
schaftlich niitzlichen Einzelinformationen wiedergefunden werden kénnten. Abraham Peter Kustermann

ULricH MARSTALLER: Die Peterskirche in Weilheim. Fotos von JoacHiM Feist. Stuttgart: Theiss 1985.
72S. mit 25 Tafeln und 18 Abb. im Text. Pappb. DM 24,80.

Die vom Verlag als »Bildband und Kunstfithrer zugleich« angekiindigte Verdffentlichung zur jiingst
(1982-1985) renovierten Peterskirche in Weilheim unter der Teck hat auch einen geschichtlichen Vor-
spann. Ulrich Marstaller, Pfarrer der Kirche, skizziert ganz kurz die Geschichte des 769 erstmals
genannten Stidtchens bis hin zu dem Zihringerherzog Berthold IL., der 1089 hier ein Benediktinerklo-
ster stiftete, das schon 1093 ins Glottertal (St. Peter) verlegt wurde. Die bis 1089 erbaute Basilika lief}
sich nun bei Grabungen im Zusammenhang mit den Renovierungsarbeiten eindeutig belegen. Auf diese
geschichtliche Einleitung (S.5-14) folgt eine detaillierte Beschreibung der 1489-1499 neuerbauten
Peterskirche, von der es im Vorwort sehr zurecht heiflt, dafl sie im Land zwar ihre Liebhaber habe,
dariiberhinaus aber wenig bekannt sei. Man mochte wiinschen, daff es Pfarrer Marstaller mit der
vorliegenden Verdffentlichung gelinge, daran etwas zu indern. :

Die Weilheimer Peterskirche verdient in der Tat allerhchste Beachtung, nicht so sehr wegen ihrer
Architektur, sondern wegen ihrer Innenausstattung. Sie diirfte im Bereich des evangelischen Altwiirt-
temberg die Kirche sein, die iiber die reichste Ausstattung verfiigt, und dariiberhinaus die Bildpolitik im
Herzogtum exemplarisch vorfiihrt. Die Kirche entging dem Bildersturm, den Herzog Ulrich 1540 mit
der Purifizierung der Stuttgarter Schlofkapelle einleitete. Erst unter Herzog Christoph wurden 1556
Altire und Sakramentshaus entfernt und spiter — besonders bemerkenswert — ikonographische Umdeu-
tungen inszeniert. Die Kirchenviter an der Kanzel wurden zu Evangelisten (gemacht). Heiligenbilder
wurden iiberstrichen, biblische Figuren durften sich weiterhin zeigen. So blieb beispielsweise das
beriihmte Rosenkranzbild mit den 15 Medaillons erhalten. Besonders eindrucksvoll ist ein Bilderzyklus
von 1601 mit moralisierender Tendenz. Erhalten haben sich auch Ausstattungsstiicke des 18. Jahrhun-
derts (Altar mit Ziergitter, Orgelprospekt). Die fiir Wiirttemberg selbstverstindliche Verbindung von
Thron und Altar dokumentiert sich in ganz auffilliger Weise in den sechzehn Fiirstenportraits, mit
denen um 1600 begonnen wurde. Sie reichen von Graf Eberhard im Bart, neben Abt Peter Einhardt von
St. Peter Miterbauer der Kirche, bis hin zu Konig Wilhelm (1816-1864). Es ist eigentlich zu bedauern,
dafl diese Fiirstenbilder in unserem Jahrhundert entfernt wurden und heute im Weillieimer Rathaus und
Schlof hingen. Nur das Bild des Grafen Eberhard ist wieder in den Chor der Kirche zuriickgekehrt.

Man méchte wiinschen, dafl sich noch viele Kirchengemeinden im Land diese auch wegen ihrer
hervorragenden Fotos bemerkenswerte Veroffentlichung zum Vorbild nihmen. Ulrich Marstaller ist es
gelungen, die Kirche nicht nur zu beschreiben, sondern sie jeweils im Zeitzusammenhang zu erkliren.
Im Jahr 1789 hat der aus Kirchheim gebiirtige Gottinger Arzt Dr. Friedrich Benjamin Osiander die
Kirche besucht und ihr dann eine Veroffentlichung gewidmet (»Nachricht von dem Alter und den
Malereien in der Kirche zu Weilheime. Stuttgart 1789; in den Quellenangaben S.72 mit dem falschen
Druckdatum 1793 angefiihrt). Marstaller zitiert ausfiihrlich des Arztes kritische Bemerkungen (S. 60) zu
den »arabesken Verzierungen«, zu Figuren im Weltgerichtsbild »unehrbar mutternackend«. Man hitte
aber auch Osiander mit der Bemerkung zitieren kénnen, in der er die Weilheimer dafiir rithmt, dafl sie



362 BUCHBESPRECHUNGEN

»nicht nur keinen Hafl gegen diese offenbar katholische Gemihlde, sondern wahre Achtung fiir dieselben
gehabt haben« (Nachricht, S. 160).

Die hier angezeigte Veréffentlichung geht in ihrer Konzeption auf eine kleinere Arbeit Marstallers (Die
Peterskirche in Weilheim-Teck. Weilheim 1977. 14S. DM 5,--) zuriick, die zusitzliches Bildmaterial liefert
(Medaillons aus dem Rosenkranzbild, Chorfenster von 1954). Zusitzliche Informationen aus der Sicht des
Architekten und des Denkmalpflegers zur Renovation von 1985 bietet die kleine Festschrift zur
Wiedereinweihung (Peterskirche Weilheim 1985.408.). Heribert Hummel

10.Umschan

Im September trafen sich nach zweijihriger Pause und letztmals im Zwei-Jahres-Turnus die deutschen
Katholiken zum Katholikentag. Die alte Kaiser- und Bischofsstadt Aachen iibernahm zum vierten Male die
Rolle der Gastgeberin. Bereits 1862, 1879 und 1912 beherbergte die Stadt Karls des Grofen die Delegierten
der katholischen Verbinde, die damals dort ihre »Verhandlungen« fiihrten. — Als Vorbereitung auf den
Katholikentag 1986 und auf die erstmals gleichzeitig stattfindenden Heiligtumsfahrten von Aachen und
Kornelimiinster erschien ein Buch iiber die bisherigen Katholikentage in Aachen. Anhand alter Akten,
Protokolle und beschreibender Literatur stellt der Autor Joachim Widera, Pressesprecher des Bistums
Aachen, dar, was damals war, nicht nur in der Stadt Aachen, sondern im gesamten Umfeld Deutschlands,
Preuflens und der Kirche, im politischen und im gesellschaftlichen Leben.

Aus der Fiille des Materials erarbeitet der Verfasser die Schwerpunkte bei den »Verhandlungen der
Generalversammlung der Katholiken Deutschlands«, wie die Katholikentage friiher hiefien. Eigene Kapitel
widmet er u.a. dem Kulturkampf, dem Sozialen Katholizismus und dem Gewerkschaftsstreit. In vollem
Wortlaut ist Moufangs beriihmte »Mannerrede« abgedruckt. Es wird auch an Bismarck und Gesellenvater
Adolph Kolping erinnert, die beide besondere Verbindungen zu Aachen besafien, der eine in seiner nicht
gerade rithmlichen Rolle als Rechtsreferendar, der andere als Redner auf dem Katholikentag von 1862 und
Griinder der Aachener Kolpingsfamilie. Der Autor vergifit aber auch nicht, immer wieder Beziige zwischen
damals und heute herzustellen. Er kommt zu dem Schluf}, daf seinerzeit hochaktuelle Themen heute noch
immer oder wieder von Bedeutung sind und diskutiert werden. Deutlich zeigten dies einige zentrale
Themen des letztjihrigen Katholikentages: Weltkirche, Europa, Geistliche Gemeinschaften und Sozialer
Katholizismus.

Prignant formuliert, informativ und leicht lesbar wie der Hauptteil ist auch der Anhang. Widera blickt
darin u.a. zuriick auf die auflerhalb der Stadt im heutigen Bistumsgebiet stattgefundenen Katholikentage in
Krefeld (1898) und Monchengladbach (1974) und berichtet iiber die Heiligtumsfahrten von Aachen,
Kornelimiinster und Ménchengladbach. Besondere Aufmerksamkeit verdient dabei der Beitrag iiber die
Aachener Heiligtumsfahrt von 1937. Sie war mit ca. 800000 Teilnehmern ein uniibersehbarer »stummer
Protest« gegen die damaligen Machthaber des Dritten Reiches und eine aufriittelnde Demonstration fiir den
Glauben. — Im Sinne einer leichteren Lesbarkeit verzichtet der Autor auf Fufinoten, die ein Werk dieses
Genres eigentlich haben sollte, und verweist den Leser auf das Literaturverzeichnis mit Angaben
weiterfiihrender Literatur. Der Fachmann wird die Fuinoten vermissen und den Laien hitten sie sicher nicht
gestort. Summa summarum ist dem lesenswerten Buch eine weite Verbreitung zu wiinschen. Widera, Joachim:
Katholikentage in Aachen. Umfeld - Aufgaben — Ausstrablung. Bildteil: Martin Widera. - Mit Geleitworten
von Bischof Dr. Klaus Hemmerle und Oberbiirgermeister Kurt Malangré, MAEP. Aachen: Einhard- Verlag
1986. 156 Seiten. 20 farbige, 32 s/w Abb. 2 Karten. Kartoniert. ISBN 3-920284-16-X. DM 29,80.

Die Orgel der Pfarr- und Klosterkirche Roggenburg. Festschrift zur Orgelweibe an Christi Himmelfahrt,
8. Mai 1986. Herausgegeben vom Katholischen Pfarramt Roggenburg. Weifenhorn: Anton H.Konrad
1986. 325. mit 10 Abb., davon 5 farbig.

Ein Jahr nach Abschluf der Innenrenovierung der Roggenburger Pfarr- und ehemaligen Klosterkirche
Marid Himmelfahrt erhielt die Orgel am Fest Christi Himmelfahrt 1986 durch den Weihbischof in
Augsburg, Max Ziegelbauer, den kirchlichen Segen. Aus diesem Anlafl hat das Katholische Pfarramt eine
gefillige Festschrift herausgegeben. In ihrem Mittelpunk steht ein Aufsatz des Windberger Primonstraten-
serfraters Stefan Ulrich Kling OPraem iiber »Die Orgelwerke der Klosterkirche Roggenburg von 1761,
1905 und 1956« (S.9-22). Er schildert in seinem Beitrag, was sich in den verschiedenen Epochen hinter dem
»wohl elegantesten Orgelprospekt Siiddeutschlands« (S.9) verbarg, nimlich drei recht unterschiedliche



BUCHBESPRECHUNGEN 363

Orgelwerke, die »in ihrer kiinstlerischen Eigenart jeweils den musikalischen Geschmack und Stil ihrer Zeit«
(S.9) reprisentieren und erliutert deren Aufbau und musikalische Zielsetzung. Der junge Musikwissen-
schaftler beginnt mit der Beschreibung der 1761 vollendeten Orgel des in Ulm ansissigen Orgelbauers
Georg Friedrich Schmahl, die die beachtliche Zahl von drei Manualen, Pedal und 43 Registern hatte. Er
kommt zu dem Schlufl, daf sie in »in ihrem Stil eine Synthese darstellt, und zwar aus einer siiddeutschen
Barockorgel und einer franzésischen Orgel des 18. Jahrhundertse« (S. 12). Dieses Instrument bestand bis
1905, wobei gewisse Umbauten und Reparaturen in den Jahren 1850 und 1863 seine Substanz nicht
wesentlich verinderten.

Zur Jahrhundertwende wurde der Ruf »nach einer Orgel im Geschmack der Zeit« (S. 13) laut. Durch die
Gebriider Hindelang, Ebenhofen im Allgiu, erfolgte 1905 der Einbau eines Orgelwerkes, das von seiner
Disposition her »deutlich als romantisches Instrument« (S. 16) bezeichnet werden kann. Diese Orgel war
kleiner als ihre Vorgingerin. Sie hatte zwei Manuale, Pedal und 31 Register. Dafl beim Neubau von 1905
»leider keine Register der Schmahlorgel von 1761 iibernommen« wurden, »so dafl im heutigen Instrument
keine Pfeifen aus der Barockzeit vorhanden sind«, bezeichnet der Autor als »trauriges Faktum« (S. 16).

Nur 50]Jahre spiter folgte man erneut dem Ruf der Zeit. Der schnell abgelosten Epoche der
romantischen Orgeln folgte »eine Ara im Orgelbau, die sich wieder stirker dem alten, barocken Orgelklang
zu nihern versuchte« (S.17). Die Firma Leopold Nenninger und Sohn, Miinchen, stellte 1956 unter
Verwendung eines Teils der Hindelang-Pfeifen eine neue Orgel mit vier Manualen, Pedal und 53 Registern
fertig. Ein Blick auf die Disposition lifit erkennen, »dafl hier das barocke Klangideal zum Leitprinzip
erhoben wurde« (S. 20).

Der zweite Beitrag stammt aus der Feder des Kaufbeurer Orgelbaumeisters Gerhard Schmid. Er
begriindet darin zunichst, warum es nach nur 28 Jahren nicht bei der dringend notwendigen Generaliiber-
holung (wie urspriinglich geplant) blieb, sondern zu einem Um- und Erweiterungsbau kam. Die
Neugestaltung gliederte sich in einen technischen und klanglichen Teil. Der technische Teil beinhaltete u.a.
»den Einbau einer mechanischen Traktur« (S.23); die Nenninger-Orgel war mit einer elektropneumati-
schen Traktur ausgestattet. Im klanglichen Bereich konnten »die vorhandenen Register der Hindelang-
Orgel, die brauchbaren Stimmen der Nenninger-Orgel sowie entsprechende neue Register« (S. 24) nach
griindlicher Umarbeitung zu einem harmonischen Klangaufbau verbunden werden. Mit fiinf Manualen,
Pedal und 59 Registern entstand die bisher grofite Orgel in der Roggenburger Kirche. Erfreulicherweise
kamen zu den bisher 72 klingenden Pfeifen im Rokokoprospekt weitere 141 dazu.

Die Festschrift, in Konradscher Qualitit erstellt, ist eine gute Erginzung zu dem im gleichen Verlag
erschienenen Fiihrer durch die Roggenburger Kirche. Aus dem Gesamtkunstwerk Kirche greift die Schrift
das Einzelkunstwerk Orgel heraus.

Roggenburg. Pfarrkirche Marii Himmelfabrt. Ebemalige Primonstratenserabteikirche. Landkreis Neu-
Ulm (= Schwibische Kunstdenkmale, Heft 1). Weiflenhorn: Anton H.Konrad 1986. 20S. mit 11 meist
ganzseitigen Abb., davon 4 farbig.

Nach sechsjihriger Innenrenovierung erstrahlt die Roggenburger Kirche in neuem Glanz. Den
feierlichen Abschlufl der Arbeiten bildete am Hochfest Christi Himmelfahrt 1985 die Weihe des neuen
Kreuzaltares durch den Augsburger Diézesanbischof Dr. Josef Stimpfle in Anwesenheit des Generalabtes
des Primonstratenserchorherrenordens, Dr. Marcel van de Ven, Rom. Ein Fiihrer durch die Kirche, der bei
ihrer Wiederer6ffnung von vielen Besuchern erwartet worden war, liegt jetzt vor.

Beginnend mit einer Zeittafel (S.2f), gehen die beiden Autoren Dr. Adolf Herrmann und Anton
H.Konrad (Text und Fotos) zunichst auf »Landschaft und Geschichte« (S.3f) der ehemaligen freien
Reichsabtei ein, die als »die bedeutendste und schonste Barockanlage Ostschwabens zwischen Neresheim
und Ottobeuren« (5. 4) bezeichnet wird. Nach der kurzen Beschreibung der Klosteranlage (8. 6-8) wird
»Die Klosterkirche« (S. 8-11) geschildert. Ihr Bau »erhebt sich mit nahezu der gleichen Fiirstlichkeit und
Urbanitit zum Himmel wie die anderen schwibischen Abteikirchen, deren Baubeginn teilweise erheblich
friiher fiel« (S. 8). Das abschlieRende und umfangreichste Kapitel des Kirchenfiihrers ist der Ausstattung der
Kirche gewidmet (S.11-19). Sie ist ein »konzertantes Jubilieren des Lichtes, der Form und der Farbe«
(5.12).

Bei einer Verdffentlichung des renommierten Anton H.Konrad Verlages bleibt es unverstindlich,
warum gleichwertige Textteile (das gesamte Kapitel »Die Klosteranlage (S. 6-8) und auf S. 16 ein Absatz im
Kapitel »Die Ausstattung) in einem kleineren Schriftgrad gesetzt wurden. Fiir den Rezensenten entsteht
der Eindruck des nachtriglich Hineingequetschten. Vermifit werden auch die Paginierung (obige Angaben



364 BUCHBESPRECHUNGEN

erfolgten aufgrund persénlicher Zihlung und Numerierung der Seiten) sowie textliche Erliuterungen zu
den Bildern auf den beiden dufieren Umschlagseiten. Das Motiv auf der ersten Seite (Kirche) spricht noch
fiir sich. Wer aber weifl schon, dafl es sich bei der Abbildung auf der letzten Seite um ein um 1500 von
Nikolaus Weckmann in Ulm geschaffenes Kruzifix der Klosterkirche handelt? Vielleicht lassen sich die
genannten Unebenheiten bei einer Neuauflage beheben. Summa summarum handelt es sich um einen
informativen Kirchenfiihrer, der einen ersten knappen Uberblick iiber die Geschichte des ehemaligen und
derzeit im Wiederaufbau befindlichen Primonstratenserklosters vermittelt und schwerpunkimifig die
Kirche und deren Ausstattung anschaulich beschreibt. Erbard Schaffer

Zur Jahreswende 1985/86 fanden die Innenrenovierungsarbeiten in der kunst- wie frommigkeitsgeschicht-
lich so bedeutenden Kirche von Eriskirch ihren Abschlufl. Es ist dem Interieur dieses Bauwerks nur
angemessen, dafl diese abermalige Zisur in seiner Geschichte, die wieder den ganzen kiinstlerischen
Reichtum ihrer Ausstattung zu Tage forderte, mit einer Art Festschrift begangen wurde. Dazu erschien von
Elmar L. Kubn, Raimund Rau, Bernhard Vesenmayer (Hg.): Die Pfarrkirche Eriskirch, Spitgotik am
Bodensee (Kunst am See 17). Friedrichshafen: Robert Gessler 1986. 1245. 11 Farb- und 56 Schwarz-
weiflabb. Geb. DM 36,-; Brosch. DM 30,- Erfreulicherweise kommt darin eine grofle Zahl von an
verstreuten Orten zur Kunst und Ikonographie von Eriskirch veréffentlichten Artikeln zum Wiederab-
druck. So finden sich nun hier iltere Arbeiten zu den Wandmalereien wie jene von Hermann Eggart (1934)
mit den jiingsten Verffentlichungen und Entdeckungen von Jirgen Michler vereint. Die mystische
Hostienmiihle von Eriskirch, eine Allegorisierung des eucharistischen Geheimnisses, ist eine der friihesten
ikonographischen Beispiele des Themas. Hierauf lassen sich Wiebke Michler und Ingeborg Kriiger ein. Den
Eriskircher »Feiertagschristus« als Ausdruck der Sonntagsheiligung erhellt Robert Wildhaber. Zum
Nachdruck gekommen sind weiter Arbeiten von Gebhard Spahr, Matthias Klein, Richard Schmidt, Willy
Rotzler, Riidiger Becksmann, Julius Baum, Willi Stihle, Elisabeth von Gleichenstein, Hans-J6rgen Heuser.
Als Originalbeitrige enthilt der Sammelband Aufsitze von Jiirgen Michler iiber »das Gnadenbild Unserer
Lieben Frau« und Petra Sachs mit dem Titel »Unsere liebe Frau von Eriskirch - Zur Pfarrei- und
Wallfahrtsgeschichtes, einen Artikel von Raimund Rau iiber »Die Wand- und Deckenmalereien von 1933«
und die abschlieRende historisch-frommigkeitsgeschichtliche Untersuchung von Elmar L. Kuhn »Ein Dorf
und seine Geschichte — Herbst des Mittelalters am Bodensee«. Wolfgang Urban

Sankt Martinus Weitingen. Festschrift zum Einzug in die umgebaute Pfarrkirche St. Martinus Weitingen am
Sonntag, den 26. Oktober 1986. Text: Hermann Nesch und Lothar Schurer. Hg.: Kath. Kirchengemeinde
St. Martinus Weitingen. 71S. mit Abb., Kart. DM 2,-. - Es gab wohl noch keine Kirchengemeinde, die aus
gegebenem Anlaf - hier die Weihe der durch die Architekten Krisch & Partner (Tiibingen) erweiterten
gotischen Pfarrkirche — mit einer nach Umfang wie Inhalt gleich gewichtigen Festschrift ihre Geschichte in
Wort und Bild gewiirdigt hitte. Die beiden Autoren, deren Anteile nicht eigens gezeichnet sind,
beschiftigen sich zunichst mit der eigentlichen Kirchengeschichte Weitingens (Dekanat Freudenstadt),
deren erstes markantes Datum der Eintrag im Konstanzer Liber decimationis von 1275 bietet; dabei wird
auch eigens der Sebastians-Kaplanei gedacht, die aus einer 1462 gestifteten Marien-Kaplanei hervorgegan-
gen war. Ausfilhrlich wird auf die Art und Héhe des Pfarreinkommens insbesondere im Mittelalter
verwiesen. Eine Liste der in Weitingen titigen Pfarrer und Kapline, sowie der aus dem Ort stammenden
Geistlichen rundet diesen Teil ab. Der gegebene Anlaf fiihrt dann zu einer eingehenden Beschiftigung mit
der Baugeschichte der 1504-1515 spiitgotischen Pfarrkirche, die im Verlauf der Jahrhunderte vor allem im
Innenraum hiufig verindert wurde. Detalliert werden behandelt die Glocken und die kiinstlerische
Ausstattung, dann auch die Schwierigkeiten mit dem jetzigen Erweiterungsbau im Schiffsbereich. In den
Bereich der Frémmigkeitsgeschichte gehéren die Ausfilhrungen zur Weitinger Wallfahrtskapelle und zum
Bruderschaftswesen. Ein bei solchen Verffentlichungen nicht immer iibliches Literatur- und Quellenver-
zeichnis zeigt, dafl die beiden Autoren auf erhebliche Vorarbeiten zuriickgreifen konnten. Ihre Leistung
schmilert dies in keiner Weise. Sie verdient Anerkennung und Bewunderung.

Hobenstaufen. Veroffentlichungen des Geschichts- und Altertumsvereins Goppingen e. V. 13. Folge 1986.
Hg. von Walter Ziegler. Gippingen 1986. 251 S. mit Abb. Brosch. DM 19,80. — Seit 1960 veroffentlicht der
Goppinger Geschichts- und Altertumsverein in unregelmafiger Folge Einzeluntersuchungen und Sammel-
binde zu verschiedenen Themen aus der Geschichte des Landkreises und bestimmter Kreisorte. Die



BUCHBESPRECHUNGEN 365

Themen des vorliegenden Bandes reichen vom Mittelalter bis in die jiingste Vergangenheit hinein. So
beschiftigt sich der ehemalige Géppinger Stadtarchivar Dieter Kauf (heute in Offenburg) mit dem
Géoppinger Biirger und seiner Stadt im Mittelalter (S.23-45) und mit dem verheerenden Goppinger
Stadtbrand von 1782 und dessen Folgen (S. 135-155). Der jetzige Stadtarchivar Karl-Heinz Ruef versucht
den Hergang und die Folgen des Zeppelin-Unfalls bei Géppingen von 1909 zu erhellen (8. 156-179).
Manfred Luipold verweist auf die Geschichte des Goppinger Flugplatzes, der 1930 als Privatlandeplatz
eingerichtet wurde, 1934 aber zum militirischen Fliegerhorst ausgebaut und heute von den Amerikanern
beniitzt wird. Auf den wohl bedeutendsten Abt der Primonstratenserabtei Adelberg, Berthold Diirr
(1460-1501), geht Heribert Hummel ein (S.46-67). Den Schwerpunkt der Verdffentlichungen bilden
kunstgeschichtliche Themen. Der Goppinger Kreisarchiologe Walter Lang macht mit aufgefundenen
Tonfigiirchen aus dem spiten Mittelalter bekannt, drei Aufsitze beschiftigen sich mit den aus Wiesensteig
gebiirtigen Bildhauern Johann Baptist Straub in Miinchen (1704-1784) und mit Franz Xaver Messerschmidt
in Wien (1736-1783), wobei insbesondere die Behandlung der Messerschmidt’schen »>Charakterkopfex aus
psychiatrischer Sicht durch Prof. Dr. Paul Krauf wichtig ist (S. 114-134). Vom Géppinger Kreisarchivar
stammen die baugeschichtlichen Untersuchungen zum Schloff in Eislingen (S. 212-230) und zum Lotenber-
ger Altar, dessen Bildwerke 1810 der katholischen Kirchengemeinde in Reichenbach im Tile kaufweise
iiberlassen wurden (S.231-246).

Walter Ziegler (Hg.): Wiesensteig. Stadt und Schlofs. Weifienhorn: Konrad 1986. 110S. mit zablreichen
Abb., kart., DM 15,80,-. ~Walter Ziegler (Hg.): Jobann Baptist Straub 1704-1784 (und) Franz Xaver
Messerschmidt 1736-1783. Bildhauer aus Wiesensteig. Weiflenhorn: Konrad 1984. 625. mit zahlreichen
Abb., kart., DM 15,80. - Das heute eher idyllische Fachwerkstidtchen Wiesensteig (Landkreis Goppingen)
hat geschichtlich schon bedeutsamere Zeiten erlebt. 864 wurde hier ein Benediktinerkloster gegriindet, das
spiter in ein Kollegiatstift umgewandelt wurde, 1396 zogen die Grafen von Helfenstein in die Stadt,
nachdem sie wegen Schuldenlast ihre Grafschaft zum gréferen Teil an die Reichsstadt Ulm hatten verkaufen
miissen. Residenzort blieb Wiesensteig bis zum Aussterben der Linie im Mannesstamm (1624). Die Tochter
brachten die Herrschaft teils an Bayern, teils an Fiirstenberg; von 1752 bis 1806 waren Stadt und Umland
bayerisch. Die Renovierung des Wiesensteiger Schlosses (1983-1986) gab Walter Ziegler Anlaf, so
kenntnisreich wie knapp tiber die Geschichte des Stidtchens zu unterrichten, die bemerkenswerten Bauten
(u.a. die Stiftskirche mit ihrer friitk'assizistischen Ausstattung) in Wort und Bild vorzustellen und
insbesondere den Schlofibau von 1610 zu behandeln.

Der Ubergang an die groferen Herrschaften Fiirstenberg bzw. Bayern, schlieflich ganz an Bayern lief
in und um Wiesensteig eine kleine barocke Kunstlandschaft inmitten protestantischer Nachbarn entstehen.
Es diirfte weithin unbekannt sein, daf der bayerische Hofbildhauer Johann Baptist Straub aus Wiesensteig
stammt, ebenso wie sein Neffe Franz Xaver Messerschmidt, der es in Wien zu Ruhm und Ansehen brachte.
Das den beiden Bildhauern gewidmete Bindchen hat 1984 eine kleine Ausstellung zum Werk der Kiinstler
begleitet. Die kunstgeschichtlichen Beitrige schrieben als ausgewiesene Kenner Peter Volk (fiir Straub) und
Maria Pltzl-Malikova (zu Messerschmidt), beide Miinchen. Wie beim Konrad-Verlag nicht anders zu
erwarten, sind beide Verdffentlichungen ganz ausgezeichnet illustriert.

Karl-Heinz Ruefd - Jiirgen Kettenmann: Stidtisches Museum Goppingen. Miinchen-Ziirich: Schnell
& Steiner (Grofie Kunstfsibrer, 134). 56S. mit Abb. Kart. DM 14,80. — Schon 1914 trug man sich in
Géppingen mit dem Gedanken, ein Heimatmuseum einzurichten, das dann aber doch erst 1931 in eher
behelfsmifligen Riumen eroffnet werden konnte. Seit 1949 befindet sich die inzwischen sehr reichhaltig
gewordene Sammlung im 1536 erbauten Fachwerkhaus ‘Storchen’, einem ehemaligen Stadtschléfchen der
Herren von Liebenstein. Den Rahmen eines Heimatmuseums hat es lingst iiberschritten. Darauf macht die
schéne Verbffentlichung aufmerksam, die hier angezeigt werden soll. Es handelt sich nicht um einen der
iiblichen Museumsfiihrer, welche auf die gezeigten Exponate eingehen, sondern um einen durchgingigen
Text, der im Rahmen von Einzelkapiteln bemerkenswerte Stiicke nennt. Wie bei einer Stauferstadt, welche
den Hohenstaufen eingemeindet hat, nicht anders zu erwarten, beginnt die Sammlung mit Stiicken ‘aus der
Stauferzeit’, zumeist freilich in Form von Kopien; bemerkenswert in diesem Zusammenhang die originale
Steinplastik von der Faurndauer Stiftskirche (um 1200-1220). Breiten Raum nimmt die Vorstellung von
Kiinstlern aus dem Filstal ein, die freilich allesamt in der Fremde zu Brot und Ansehen gekommen sind; so
etwa die Bildhauer Straub und Messerschmidt, beide aus Wiesensteig, der Medailleur Martin Biickle, der
Radierer Johann Jakob Haid, der Lithograph Woelffle, der Maler Jakob Griinenwald, um nur die



366 BUCHBESPRECHUNGEN

wichtigsten zu nennen. Es folgen Zeugnisse des Kunsthandwerks, etwa Goppinger Fayencen und Arbeiten
der Geislinger WMF. Ein eigenes Kapitel nehmen die kirchlichen Kunstschitze ein. Recht eindriicklich
wird auch gezeigt, daf8 nicht nur die Firma Mirklin in der Vergangenheit kunstvolles Spielzeug hergestellt
hat. Natiirlich finden sich auch stadgeschichtliche Belege und solche zur Tradition der Handwerke und
Ziinfte. Es gibt nicht viele ‘Museumsfiihrer’, die sich so fliissig und angenehm lesen lassen.

125 Jabre Kolping in Stuttgart. 1860-1985 Kolpingsfamilie Stuttgart-Zentral. Hrsg. von der Kolpingsfamilie
Stuttgart-Zentral. Redaktion: Willy Motz. 625. Kart. DM 5,-. - Nach den iiblichen Gruiworten verweist
die schon gestaltete Festschrift auf die Geschichte des kath. Gesellenvereins in Stuttgart, der am
Lichtmefitag 1860 auf Dringen von Arbeitern am Stuttgarter Konigsbau gegriindet wurde. Ein erstes
Gesellenhaus wurde 1865 errichtet, der heutige Bau 1914. Die 125-Jahr-Feier wurde von einer Ausstellung
im Stuttgarter Landespavillon begleitet. Die Festschrift beschiftigte sich mit den Aktivititen der Kolpings-
familie von heute, etwa in den Bereichen Politik, Ehe und Familie, Kultur und Freizeit, Kolpingssiedlungs-
werk und Sport (TSV 07), Chor und Wandergruppe. Es wire vielleicht gut gewesen, wenn auch auf die
eminente Funktion von Gesellenverein und Gesellenhaus in den Jahren bis 1900 verwiesen worden wire,
wo das Haus nicht nur Unterkunftsstitte wandernder Gesellen war, sondern Treffpunkt des noch recht
bescheidenen ‘katholischen Stuttgart’. Die ehemals prachtvolle Ausstattung des grofien Saals unter
Beteiligung Beuroner Kiinstler war dafiir nur ein ufieres Zeichen.

Riickblick. 50 Jahre 1936-1986. Jubilium der Katholischen Kirchengemeinde St. Christophorus Stuttgart-
Wangen. 365. mit Abb. Kart. - Mit St. Christophorus an der Neckarbriicke zwischen den Stadtteilen
Untertiirkheim und Wangen wurde im Dezember 1936 der letzte Kirchenbau Stuttgarts vor dem Zweiten
Weltkrieg geweiht. Die von Prof. Clemens Hummel errichtete Kirche wurde 1944 weitgehend zerstért,
nach den alten Plinen dann bis 1949 wieder hergerichtet. Der Riickblick auf die 50 Jahre orientiert sich
weniger an dufieren Daten, die gleichwohl in einer Ubersicht chronologisch zusammengestellt sind, sondern
mehr an dem inneren Wachstum dieser Gemeinde aus den lebendigen Steinen. Es geht dabei um die an der
Kirche bislang titigen Geistlichen, um die Arbeit des Kirchengemeinderates, um das Leben der Gemeinde in
ihren unterschiedlichen Erscheinungsformen wie Kirchenchor, Kindergarten, Jugendarbeit, Seniorenge-
meinschaft, Kolpingsfamilie, Krankenpflege-Nachbarschaft, auch um Okumene und bauliche Einrichtun-
gen wie Marienburg und Theresienheim. Die kurzen Beitrige wurden von Beteiligten aus ihrer unmittelba-
ren Erinnerung heraus geschrieben, so dal man das Heftchen als ein Beispiel fiir die heute so viel zitierte
Geschichtsschreibung ‘von unten’ bezeichnen darf.

250 Meisterwerke. 25 Jahre Toto-Lottoerwerbungen fiir die Kunstmuseen in Baden-Wiirttemberg. Staatsga-
lerie Stuttgart 4. Oktober 1984 bis 6. Januar 1985. Stuttgart: Staatsgalerie 1984. 276 S. mit 250 teils farbigen
Abb. - Was das Kénigreich Wiirttemberg im 19. Jahrhundert in Sachen Kunstférderung versiumte, holt das
Bundesland Baden-Wiirttemberg reichlich nach. Von einiger Bedeutung ist dabei eine Grundsatzentschei-
dung von Regierung und Parlament aus dem Jahr 1958, welche die Ertrignisse aus Toto und Lotto
zweckgebunden der Forderung der Kunst und des Sports zuweist. Aus solchen Ertrigen nihrt sich dann
auch der »Zentralfonds fiir die Anschaffung von Spitzenwerken fiir die Staatlichen Kunstsammlungen«. Es
war ein guter Gedanke, der Offentlichkeit im Zusammenhang zu prisentieren, was mit Mitteln dieses Fonds
von 1958 bis 1983 erworben wurde, wobei natiirlich die 250 gezeigten »Meisterwerke« nur eine Auswahl
darstellen. Wenn schon die Ausstellung nicht alle Erwerbungen zeigen konnte, so hitte auch den Nicht-
Toto-Lotto-Spieler interessiert, wie viele Werke es denn insgesamt waren und wie viele Millionen seither
aufgewendet worden sind. Im Vorwort von Minister Engler, das mit den Grundsitzen der Kunstférderung
im Bundesland vertraut macht und diese geschickt zu verteidigen wei, wird nur fiir 1983 eine Zahl genannt:
14 Millionen DM standen dem Zentralfonds zur Verfiigung.

Der opulent gedruckte Katalog macht nicht nur mit den 250 Meisterwerken bekannt, sondern in
knapper Form auch mit den Museen und deren Sammlungsschwerpunkten: Staatliche Kunsthalle Karls-
ruhe, Staatsgalerie Stuttgart, Badisches Landesmuseum Karlsruhe, Wiirttembergisches Landesmuseum
Stuttgart, Linden-Museum (Stuttgart), Stidtische Kunsthalle Mannheim, Kunsthalle Karlsruhe Kupfer-
stichkabinett, Staatsgalerie Stuttgart Graphische Sammlung, Ulmer Museum (in dieser Reihenfolge im
Katalog). 40 Werke haben religiésen oder kirchlichen Charakter (Holzbildwerke, Altartafeln, Zeichnun-
gen, Graphik etc.), von denen die meisten aus mittelalterlicher Zeit stammen, kein Werk nach 1800.

Heribert Hummel



BUCHBESPRECHUNGEN 367

Manfred Feuchtner: Erzbischof Eberhardl. von Salzburg (1089-1164), Separatdruck aus: Beitrige zur
Geschichte des Bistums Regensburg 19, 1985, 139-284. — Die hier anzuzeigende, sehr tiichtige Biographie,
eine Wissenschaftliche Zulassungsarbeit an der Universitit Miinchen, wurde aus umfangreichem gedruck-
tem Material erstellt. — Erzbischof Eberhard stammte aus der edelfreien Familie derer von Sittling, spater
nach einem ihrer Sitze auch von Biburg genannt. Wahrscheinlich um 1089 geboren, kam Eberhard in das
konigliche Domstift Bamberg, zunichst als Schiiler, dann als Domherr. Bamberg diente damals als
Rekrutierungsstitte fiir den hoheren Klerus. Eberhard studierte auch in Frankreich, wahrscheinlich in
Laon. Im Alter von vierzig Jahren trat er in das vom Bamberger Bischof Otto abhingige Kloster Priifening
bei Regensburg ein, das zur Hirsauer Observanz gehorte und von den Ideen der Kirchenreform geprigt
war. Nach dem Tod des Vaters Heinrich stiftete die Familie auf der Biburg ein Kloster. Eberhard richtete
den Konvent ein und wurde erster Abt. 1147 wihlte ihn das Domkapitel von Salzburg iiberraschend zum
Oberhirten der genannten Erzdiézese. Aus der Bischofszeit ist vor allem die Parteinahme fiir Papst
AlexanderI1I. gegen Kaiser Friedrichl. und dessen Papst ViktorIV. zu erwihnen. Eberhard galt als
Fiihrer der alexandrinischen Partei im Reich. 1163 wurde dies durch die Bestellung zum pipstlichen
Legaten fixiert. Bereits im folgenden Jahr starb Eberhard. Er fand die letzte Ruhe im Dom von Salzburg.
Das Grab wurde von den Gliubigen verehrt. Wiederholt sollen sich an ihm Wunder ereignet haben. Trotz
einiger Anldufe kam es aber nicht zur formellen Kanonisation. Seit dem Abbruch des mittelalterlichen
Domes, der zu Beginn des 17.Jahrhunderts dem friihbarocken Neubau weichen mufite, sind die Gebeine
verschollen. -

1807 ordnete Friedrichl. von Wiirttemberg den Bau eines katholischen Gotteshauses (auch in der
Funktion einer Hofkirche) in der Landeshauptstadt Stuttgart an. Der Kénig verlangte als Titel den Namen
eines seiner Vorfahren, nimlich Eberhard oder Ulrich. Man entschied sich fiir Eberhard. Nun galt es, dem
kanonischen Recht Geniige zu tun und einen passenden Heiligen zu suchen. Dabei stief man auf
Eberhard von Salzburg; iiber die Tatsache, dafl er zwar als Heiliger verehrt wurde, nie aber kanonisiert
worden ist, sah man hinweg. Der Verfasser vermutet, dafl der erste Stadtpfarrer von Stuttgart, der
Geistliche Rat Johann Baptist Keller, spiter Generalvikar und Bischof von Rottenburg, auf den Heiligen
hingewiesen hat. Keller hatte in Salzburg studiert und dort die Priesterweihe empfangen. — Die Eberhard-
Gemeinde in Stuttgart lief nun, um ihren Patron vorzustellen und zu ehren, eine groflere Zahl von
Separatdrucken der Biographie herstellen. Der eigens angefertigte Umschlag bietet ein Freskobild von
Bernhard Strigel aus dem Jahre 1515 in der Sankt Martinskirche in Memmingen, das lange Zeit iibertiincht
gewesen war und 1963 freigelegt wurde. Es zeigt den heiligen Eberhard, wie er aus einer Frau einen bosen
Geist vertreibt. — Auch die erste Tiibinger Pfarrkirche kam in ihnlicher Weise zu ihrem Namen und
Patron. Nach der Errichtung des katholischen Konvikts im ehemaligen Collegium illustre durch Kénig
Wilhelm I. von Wiirttemberg wurde das sogenannte Ballhaus abgebrochen und an seiner Stelle eine (recht
bescheidene) Kirche errichtet, die fiir einige Jahrzehnte als Konvikts- und Pfarrkirche diente. Der Titel der
Kirche war, in deutlicher Riicksicht auf den kéniglichen Stifter des Konvikts (»Wilhelmsstift«), Wilhelm.
Auch hier galt es, zum vorgegebenen Namen einen passenden Heiligen zu suchen (Der Landkreis
Tiibingen. Amtliche Kreisbeschreibung, hg. von der Staatlichen Archivverwaltung Baden-Wiirttemberg.
Band 3. Stuttgart 1974, 53).

Das Kloster Oberschénenfeld bei Augsburg konnte 1986 ein dreifaches Jubilium feiern: 800 Jahre seit der
ersten urkundlichen Erwihnung, 775 Jahre seit der Griindung des Frauenklosters und 150 Jahre seit dem
Neubeginn nach der Sikularisation. Aus diesem Anlafl wurde ein ansprechend gestalteter Bildband
herausgegeben: Albert Kloth — Rudolf Oberlander: Abtei Oberschonenfeld. Ein Zisterzienserinnenkloster
in Schwaben, Weiflenhorn: Verlag Anton H. Konrad 1985. 35 Seiten Text. 60 Abb. DM 19,-. - Zahlreiche
geschickt ausgewihlte Fotos zeigen die Klosteranlage, die barocke Kirche, Kunstwerke und das Tagewerk
der Schwestern (z.B. in der Bickerei). Der Textteil schildert die Geschichte des Benediktiner- und des
Zisterzienserordens von den Anfingen bis in die neueste Zeit, sowie die Entwicklung Oberschonenfelds. -
Die Anfinge des Klosters sind nur bruchstiickhaft bekannt. Es geht auf eine Vereinigung »gottsuchender
Frauen« zuriick, die bereits 1211 in Gemeinschaft lebten. Am 24. August 1248 gewihrte Papst Innozen-
zIV. den »Frauen im Schonen Feld« die Privilegien des Zisterzienserordens. 1262 wird die erste Kirche
geweiht; zur gleichen Zeit ist der Klosterbau vollendet. — In den folgenden Jahrhunderten erlebte
Oberschénenfeld einen bestindigen Wechsel von Ruhe und »Sturm«: Wirtschaftliche Schwierigkeiten, die
Bauernkriege, die Bedringnis durch die Reformation, der Dreifligjihrige Krieg und der Spanische
Erbfolgekrieg hinterliefen Spuren. Wiederholt mufiten Abtissin und Konvent das Kloster verlassen. Erst



368 BUCHBESPRECHUNGEN

im zweiten Jahrzehnt des 18. Jahrhundert begann ein deutlicher Aufschwung. Das Konventsgebiude und
die Kirche wurden neu gebaut. Dafiir konnte der beriihmte Baumeister FranzII. Beer aus Vorarlberg
(1660-1726) gewonnen werden.

Die neue Bliitezeit wihrte indes nicht lange. In der Sikularisation fiel der gesamte Besitz an den
bayerischen Staat. Am 5. Juli 1836 genehmigte Konig Ludwig I. jedoch den Weiterbestand des Klosters und
die Aufnahme von Novizinnen. 1899 gingen Klostergebaude und Kirche wieder in den Besitz des Konvents
iiber; 1918 wurde das Kloster zur Abtei erhoben. Der Konvent wuchs schnell. Seit 1951 wirken
Zisterzienserinnen aus Oberschénenfeld sogar in Brasilien (Abtei Nossa Senhora de Fatima, Itararé im Staat
Sao Paulo). Gisela Zeiftig

Die Tatsache, dal von allen 24 Abten des 1183 gegriindeten Primonstratenserklosters Schussenried
Olbildnisse vorhanden sind, war fiir den Bad Schussenrieder Heimatforscher Rektor a.D. Karl Kaufmann
Anlaf, zu den Bildern je einen Lebensabrifl der Betreffenden zu schreiben und Bilder wie Darstellungen in
den »Schussenrieder Blittern«, dem monatlichen Nachrichtenblatt des Psychiatrischen Landeskrankenhau-
ses in Bad Schussenried, Stiick fiir Stiick zu verdffentlichen. Diese Fortsetzungsreihe liegt jetzt in der
gleichen Form, wie sie erschienen war (maschinengeschriebener Text), zu einer Broschiire zusammenge-
bunden seit Friihjahr 1985 vor: Karl Kaufmann: Die Abte des Primonstratenser Reichsstifts Schussenried
1440-1803. Bad Schussenried 1985. 2095. 46 Abb. DM 15,-. (zu beziehen durch das Psychiatrische
Landeskrankenhaus Bad Schussenried)

Der Autor hat in diesen Abtsviten verarbeitet, was iiber Herkunft, Leben und Wirken der Schussenrie-
der Prilaten einerseits in neuerer und neuester Zeit veréffentlicht bzw. notiert worden war, woriiber ein
eingehendes Literaturverzeichnis und Anmerkungen Auskunft geben. Andererseits hat er sich in dem
reichen Quellenmaterial des Hauptstaatsarchivs Stuttgart wie auch in dem des Schussenrieder Pfarrarchivs
umgesehen, d. h. die zur Klostergeschichte vorliegenden Aufzeichnungen Schussenrieder Abte und Ménche
eingehender ausgewertet, als das bislang geschehen war, und auch die einschligigen Kirchenbiicher
ausgeschopft. So konnte er gegeniiber fritheren Darstellungen die Lebensbilder der Schussenrieder Abte um
manche Ziige bereichern und auch im einen und anderen Falle bisherige Auffassungen richtigstellen. Die
den einzelnen Viten beigegebenen Schwarzweifi-Fotos der Abtbildnisse sind jeweils erliutert; eine Reihe
weiterer Abbildungen (Grabsteine, Wappen, Klosteransichten) mit Kurzkommentaren bereichern den
Text. Natiirlich bringt das blofe Zusammenbinden der sukzessive veroffentlichten Lebensbeschreibungen
Wiederholungen mit sich; Aufbau und Gliederung der einzelnen Viten kénnten gelegentlich iiberzeugender
sein; der eine und andere Lapsus wire richtig zu stellen. Das alles aber mindert den grundsitzlichen Wert
von Kaufmanns Arbeit nicht, in der das bisher iiber die Schussenrieder Prilaten Berichtete sorgsam
verarbeitet, mit bislang unbekannten Fakten bereichert und im iibrigen verfilschendes moralisierendes
Bewerten geschichtlicher Erscheinungen vermieden ist. Artur Angst

Eines der wenigen KlGster, das die Sikularisation in Deutschland iiberdauert hat, war die Zisterzienserin-
nenabtei Lichtenthal bei Baden-Baden. Der Konvent verdankte das giinstige Schicksal zum einen der
Tatsache, dafl das Kloster die Grablege der Markgrafen von Baden war; zum anderen waren die Nonnen
bereit, sich im Sinne der Aufklirung »niitzlich« zu machen, das heifit Aufgaben im Schulwesen zu
iibernehmen. Ein Mitglied des heutigen Konvents, Sr. Pia Schindele, schilderte kiirzlich kenntnisreich die
Entwicklung des Klosters: Die Abtei Lichtenthal, ibr Verbiltnis zum Cistercienserorden, zu Pipsten und
Bischofen und zum badischen Landesherren im Laufe der Jabrhunderte, in: Freiburger Diczesanarchiv 104,
1984, 19-166; 105, 1985, 67-248. Hinter dem bescheidenen Titel verbirgt sich eine Geschichte des Klosters.
Interessenten erhalten Sonderdrucke zum Preis von DM 25,-. (Zisterzienserinnenabtei Lichtenthal,
Postfach 1337, 7570 Baden-Baden). Rudolf Reinhardt

Wer sich fiir Leben und Dasein der Kartiuser interessiert und vielleicht die Bilder etwas festhalten méchte,
die durch einen Film des Otterswanger Pfarrers Dr. Otto Beck (zusammen mit Oskar Zerlacher vom
Siidwestfunk) schon mehrfach ins Dritte Programm des regionalen Fernsehens (S 3) gelangt sind — schon fiir
sich wohl ein einmaliges Ereignis—, wird gern zu seinem Biichlein Kartause Marienau. Ein Ort der Stille und
des Gebets (Sigmaringen: Thorbecke 1985. 48 S. mit 45 Abb. Brosch. DM 12,-) greifen. In Zusammenarbeit
des Herausgebers mit Autoren der Kartause selbst (der einzigen in Deutschland, in unserer Didzese
zwischen Bad Wurzach und Leutkirch gelegen) ist eine gleichermaflen informative wie zuriickhaltende
Schrift entstanden, die iiber die Geschichte des Ordens im allgemeinen und die Marienau im konkreten



BUCHBESPRECHUNGEN 369

berichtet: ihre Lebensordnung und Spiritualitit. Eine ganz eigentiimliche Aussagekraft haben die Bilder, die
so gar nichts von einem ‘Blick durchs Schliisselloch’ an sich haben und doch viele Worte ersetzen. — Fastam
Rande findet sich der Hinweis (S. 21), daf die Kartiuserinnen die Diakonissenweihe empfangen und beim
Singen des Evangeliums die diakonale Stola tragen — als Argument fiir die Vereinbarkeit der Frauen-
Otrdination (zunichst der diakonalen) mit der kirchlichen Tradition ebenso oft ins Feld gefiihrt wie

bestritten. Trotzdem: Sollte der Orden durch sein Schweigen méglicherweise die vollere Tradition der
Kirche bewahrt haben?

Der kiirzliche Abschied einer Ordensgemeinschaft aus unserer Didzese gab Anlaff zu der gefillig
aufgemachten kleinen Erinnerungsschrift (52S. mit vielen Abb.) von Wemner Kess! - Siegfried Neubrand:
Die Eucharistiner in Rottweil 1922-1986 (Zur Verabschiedung der Eucharistinerkongregation aus Rottweil
hg. von der Auferstehung-Christi-Gemeinde Rottweil 1986). Eine hausinterne »Chronik« des lange
innerhalb bescheidener Dimensionen gebliebenen Klosters (bis 1970 recht unscheinbar an der Konigstrafie
gelegen) konnte fiir die quellenmifige Darstellung der Geschichte des Hauses und seiner speziellen Pastoral
(Eucharistische Anbetung, Verlagsapostolat) beniitzt werden. Sehr dankbar ist man fiir die bei Schriften
dieser Art seltenen Belege (S. 39-42). Dabei wird auch von Spannungen zur Rottenburger Didzesanleitung
berichtet, diesich vor allem aus der Existenz eines Juvenats (vorwiegend fiir den eigenen Ordensnachwuchs)
ergaben (S. 15). Die Absicht — seit Mitte der 60er Jahre -, die »zeitgemifie Erneuerung des Ordenslebens«
(5.19) der Kongregation mit der ‘flankierenden Mafinahme’ eines grofiziigigen Neubaus von Kloster,
Internat und Verlag in einem Rottweiler Neubaugebiet zu unterstiitzen, leitete entgegen der Absicht rasch
das Ende ein. Die Gebiude mufiten alsbald verkauft werden; hier sprang die Didzese als Triger ein. Die
Patres gingen nach der Auflésung von Juvenat und Verlag in die Pfarrseelsorge. Es war naheliegend, wenn
auch nicht von Anfang an so vorgesehen, daf sie die Pastoration der in ihrer Nachbarschaft entstandenen
Auferstehung-Christi-Gemeinde in Rottweil iibernahmen (seit 1970). Zum Bedauern der Gemeinde setzte
die Konzentration der immer geringer werdenden Krifte der Kongregation in Wiirzburg nun auch diesem
Dienst ein Ende.

Mit der Festschrift Seminar Meersburg 1735-1985 stellt sich das heutige Staatliche Aufbau-Gymnasium
(1957 erste Reifepriifung) ganz unerwartet herzhaft in eine 250jahrige ‘Seminar’-Tradition hinein, an deren
kirchliche Form und Zeit - als Priesterseminar der Diozese Konstanz 1735 bis 1827 — drei Beitrige ganz
gezielt (neben verstreuten Stellen sonst) erinnern (Hg. vom Staatlichen Aufbau-Gymnasium, Seminarstr. 8,
7758 Meersburg; Preis : DM 17,- zzgl. DM 2,- Versandkosten). Edwin Réttele, derzeit Schulleiter, reiflt,
gestiitzt auf Forschungen der jiingeren Zeit (Hundsnurscher, Keller, Schmidt), eben die Geschichte des
Priesterseminars »Vom Tridentinum zu Wessenberg« (S. 7-20) ab und eréffnet damit den Gesamtprospekt
dieser ‘Seminar’-Geschichte. Daf§ man — gerade aus padagogischer Sicht — Wessenbergs Wirken an seinem
einstigen Wirkungsort heute so positiv zu wiirdigen versteht, stimmt angesichts manch theologischer
Verrenkungen in die andere Richtung (noch immer) tréstlich. — Eberbard Achtermann beschiftigt sich
speziell mit dem Baumeister des ‘Neuen Schlosses’: »Wege und Abwege des Bruders Christoph Gessinger«
(S.21-34). Achtermann bietet im wesentlichen die Bestitigung und einige anschauliche Erginzungen zu
zwei Arbeiten von Rudolf Reinhardt (ZGO 128, 1980, 293-326 und RJKG 4, 1985, 223-229) iiber die
schillernde Gestalt des Benediktiner-Konversen aus der Abtei Isny, der sich am fiirstbischoflichen Hof zu
Meersburg zunichst unentbehrlich, dann in mehrfacher Hinsicht verdichtig machte und nach seiner
plétzlichen Flucht aus Meersburg (1730) in der Schweiz (wohl 1735 in Bern) reformierten Glaubens starb. —
An einen beriihmten Konvertiten des 19.Jahrhunderts, den Meersburger Absolventen Aloys Henhéfer
(1789-1862), 1823 als katholischer Pfarrer von Miihlhausen (bei Pforzheim) mit einem Teil seiner Gemeinde
zur Evangelischen Kirche konvertiert, erinnert (S.35-38) Gert Ebemann. Eine Abbildung zeigt das
Doktordiplom, das Henhofer 1856 von der Evgl.-Theol. Fakultit Heidelberg ehrenhalber erhielt. (Zur
causa Henhéfer siehe auch Rudolf Reinbardt, Hg.: Tiibinger Theologen und ihre Theologie... Tiibingen
1977, 146-151, 165f). — Aus kirchengeschichtlicher Sicht sei auch noch hingewiesen auf den Beitrag von
Erich Karl Fischer iiber das private katholische Realgymnasium »Stella Maris« unter der Regie der
Christlichen Schulbriider 1925-1936, dem die nationalsozialistische Schulpolitik das iibliche Ende berei-
tete. — Fiir eine Schul-Festschrift ungewdhnlich materialreich und auch optisch gefillig aufgemacht, hitte
die Festschrift eine etwas festere Bindung verdient, die sie auch dreimaliges Durchblittern hitte iiberleben
lassen.



370 BUCHBESPRECHUNGEN

Uber die Absicht des Abschiedsgrufies an einen scheidenden Regens hinaus wichst die von Werner Groft
zusammengestellte 64seitige Schrift Das Priesterseminar Rottenburg. Anfinge - Regenten - Ereignisse (Hg,
1986 vom Priesterseminar Rottenburg, Karmeliterstr. 9, 7407 Rottenburga.N.1; Preis: DM7,- zzgl.
Versandkosten). In aller Knappheit, aber dank der erstaunlich verdichteten Dokumentation (auch durch
Zitate aus den wichtigsten Dokumenten, besonders der Friihzeit) doch sympathisch durchsichtig und auch
wissenschaftlichem Interesse geniigend (siehe die Belege S.53ff), wird die Geschichte des Rottenburger
Seminars skizziert, wobei unter den »Ereignissen« (S.30-51) vorwiegend Betriibliches aus dem vergange-
nen Jahrhundert und der Friihzeit des jetzigen (‘Rottenburger Wirren’, ‘Fall Heilig’ usw.) keineswegs
ausgeblendet wird. Besonderen Platz beanspruchen die Kurzbiographien der bislang 17 Regenten
(S-24-28), die zeitweilig vor fast unlésbaren Problemen standen, teils auch — was in den Biographien selbst
natiirlich nicht aufscheint — durch Charakter und Amtsfithrung fiir sich selbst und die ihnen anvertrauten
Alumnen fast uniiberwindliche Probleme aufwarfen. Auf diesem Hintergrund wuchs sich die »deutliche
Zisur« (S.46) der 60er Jahre im allgemeinen Kontext der kirchlichen Umbruchssituation aber keineswegs
nur zur destruktiven Krise aus, sondern schuf produktiv auch neue Freiriume und Chancen. Heute ist das
Priesterseminar, zusammen mit dem ihm verbundenen »Institut fiir Fort- und Weiterbildung der
Kirchlichen Dienste« (Johann-Baptist-Hirscher-Haus) gleichsam das Zentrum des tertiiren Bildungssek-
tors unserer Diozese. — Gut plazierte Zeichnungen von Dieter Groff verleihen dem kleinen Bindchen einen
Charme, ja einen gewissen Zauber, den man in der Institution selbst gerne lebendig wissen méchte.
Abraham Peter Kustermann

Einen Nachbericht zu seinem Aufsatz Religuiare und Weibeurkunden aus dem Bereich der Diczese
Rottenburg-Stuttgart (Zeitschr. f. Wiirtt. Landesgesch.40 [1981] 75-92 = Festschr. fiir Hansmartin
Decker-HauffI) veroffentlichte Adalbert Bauer unter demselben Titel in der Zeitschr. f. Wiirtt. Landes-
gesch. 45, 1986, 347-351. Die Nachtragsliste umfafit noch einmal 38 Titel. Hierbei gelang es auch ein bislang
in seiner Provenienz unbestimmtes Reliquiar zu lokalisieren. Aufgrund der Erstversffentlichung von 1981
konnte Hermann Tiichle, der Herausgeber des Dedicationes Constantienses, das vermifite Reliquiar von
Bettenhausen aus dem Jahre 1089 wiedererkennen. Wolfgang Urban



VEREINSNACHRICHTEN 371

Unsere Toten 1984—-1986

Dr. Johannes Josef Schulz
Pfarrer i.R. 1. Februar 1984

Eugen Loehr
Regierungslandwirtschaftsrat i.R. 21. Oktober 1984

Dr. Wilhelm Wahl
Oberstudiendirektor a.D. 2. Dezember 1984

Karl Wohr
Oberbiirgermeister a.D. 18. Juli 1985

Franziska Werfer
Religionslehrerin 15. August 1985

DDr. Josef Vogt
Universititsprofessor
Ehrenmitglied seit 1980 14. Juli 1986

Dr. Hermann Tiichle
Universititsprofessor 22. August 1986
Ehrenmitglied seit 1986

Hans Sonntag
Regierungsdirektor a.D. 5. Oktober 1986

Hermann Tiichle
(7. November 1905 — 22. August 1986)

Am 22. August 1986 verstarb im Kreiskrankenhaus Fiirstenfeldbruck Dr. Hermann Tiichle, emeritierter
Professor fiir Kirchengeschichte des Mittelalters und der Neuzeit an der Katholisch-theologischen Fakultit
der Universitit Miinchen.

Geboren am 7. November 1905 in Efilingen, studierte Hermann Tiichle katholische Theologie an der
Universitit Tiibingen. Priesterweihe am 5. April 1930. Als Vikar arbeitete er in Tiibingen, Stuttgart-Bad
Cannstatt (Liebfrauen) und Stuttgart (St. Eberhard). Im Mai 1935 wurde er zum Weiterstudium (Archivfor-
schungen in Stuttgart, Rom und Wien) beurlaubt. Am 11. Februar 1937 promovierte ihn die Katholisch-
theologische Fakultit Tiibingen aufgrund seiner Untersuchung »Die Kirchenpolitik des Herzogs Karl
Alexander von Wiirttemberg (1733-1737)« zum Doktor der Theologie. Zum 1. November desselben Jahres
folgte die Ernennung zum Repetenten am traditionsreichen Wilhelmsstift in Tiibingen. Bereits im Oktober
1940 konnte sich Hermann Tiichle an der eben genannten Fakultit habilitieren, und zwar mit einer Studie
»Dedicationes Constantienses. Kirch- und Altarweihen im Bistum Konstanz bis zum Jahre 1250« (er-
schienen 1949 bei Herder in Freiburg/Breisgau). Sein Lehrer Professor Dr.Karl Bihlmeyer war zum
1. Oktober 1939 emeritiert worden; doch erhielt den Lehrstuhl ein auswirtiger Bewerber (Karl August



372 VEREINSNACHRICHTEN

Fink). Da die Zahl der Studenten durch den Krieg ohnehin zusammenschrumpfte, iibernahm Hermann
Tiichle wieder eine Aufgabe in der Seelsorge, und zwar als Pfarrvikar in Kirchhausen (bei Heilbronn), eine
delikate Aufgabe: der dortige Pfarrer war in das Konzentrationslager Dachau gekommen. Nach dem Krieg
kehrte Tiichle noch einmal als Repetent ins Wilhelmsstift zuriick (3. September 1945). Im Juni des folgenden
Jahres wurde er Dozent an der Katholisch-theologischen Fakultiit. Als stindigen Lehrauftrag iibernahm er
ein Gebiet, das ihm besonders am Herzen lag, nimlich die Kirchengeschichte Schwabens. Am 1. Januar 1951
wurde er ordentlicher Professor an der Phi osophisch-theologischen Akademie in Paderborn, um schon
kurze Zeit spiter (13. Mai 1952) auf den Lehrstuhl fiir Kirchengeschichte des Mittelalters und der Neuzeit
an der Katholisch-theologischen Fakultit der Universitit Miinchen zu wechseln. Hier lehrte er bis zur
Emeritierung am 31. Mirz 1971.

Von Tiibingen nahm Hermann Tiichle die Aufgabe mit nach Paderborn und Miinchen, die »Kirchenge-
schichte« seines Lehrers Karl Bihlmeyer zu betreuen. Dieses dreibindige, grundsolide und informative
Lehrbuch erschien inzwischen in der 18. Auflage und wurde auch ins Englische, Franzésische, Italienische,
Portugiesische und Polnische iibersetzt. Doch verzichtete Hermann Tiichle in all den Jahren darauf, allzu
stark in den iiberkommenen Text einzugreifen.

Den Schwerpunkt seines Forschens und Arbeitens, den Hermann Tiichle schon mit der Dissertation
und der Habilitationsschrift gelegt hatte, behielt er auch spiter bei. Die Kirchengeschichte Siidwestdeutsch-
lands blieb im Zentrum semer Interessen. Eine erste Zusammenfassung war die »Kirchengeschichte
Schwabens« (Stuttgart, Band 1, 1950,21960; Band 2, 1954). Spiter folgte noch eine Fortsetzung: »Von der
Reformation bis zur Sikularisation. Geschichte der katholischen Kirche im Raum des spiteren Bistums
Rottenburg-Stuttgart« (Stuttgart 1981). Wenn die Territorialkirchengeschichtsschreibung unseres Raumes
heute nicht mehr den Geruch des Provinziellen und der »Heimatgeschichte« trigt, so ist das weithin das
Verdienst von Hermann Tiichle. Ein Beispiel fiir seine Fahigkeit, vom territorialen Befund aus in
grofikirchliche Dimensionen vorzustofen, war die Untersuchung »Die Bulle Unigenitus und die siiddeut-
schen Primonstratenser« (Historisches Jahrbuch 74, 1955, 342-350). Auch bei eingegrenzter Thematik griff
Tiichle fast immer auf ungedrucktes Material in den Archiven und Bibliotheken zuriick.

Zum 70. Geburtstag widmeten ihm, auf Veranlassung des Nachfolgers auf dem Miinchener Lehrstuhl,
Georg Schwaiger, die Freunde und Schiiler eine Festschrift: »Konzil und Papst. Historische Beitrige zur
héchsten Gewalt in der Kirche« (Miinchen/Paderborn/Wien 1975). Das als Anhang beigegebene Verzeich-
nis der VerGffentlichungen Hermann Tiichles wurde zu einem neuen Zeugnis des immensen Fleifles des
Jubilars (S. 679-687).

Unserem Verein war Hermann Tiichle von den ersten Tagen an freundschaftlich verbunden. Er gehorte
zu jenen Personlichkeiten, die am 28. November 1979 die Méglichkeiten einer Griindung berieten und dann
durch ihre Unterschrift entschlossen den ersten Schritt taten. Von 1979 bis 1985 saf er im Vorstand. Trotz
der weiten Entfernung von Miinchen nach Stuttgart hat Hermann Tiichle fast bei keiner Sitzung des
Vorstandes gefehlt. Zwar griff er nicht hiufig in die Diskussion ein. Doch wenn er sich duflerte, hatte seine
Meinung Gewicht.

Bescheiden und selbstlos war Hermann Tiichle immer zur Mitarbeit bereit. Bei der feierlichen
Vorstellung des Vereins am 4. Oktober 1980 in Stuttgart-Hohenheim hielt er die Festrede: »Barocke
Christusfrommigkeit in Schwaben«. Auch fiir die Studientagungen in Weingarten hatte er wiederholt
Referate iibernommen. 1982 stellte er zwei Predigten aus dem Schicksalsjahr 1933 (in Tiibingen) vor; die
Erlduterungen, die er selbst dazu gab (vgl. Rottenburger Jahrbuch 2, 1983, 161-164) beeindruckten vor
allem die jungen Zuhérer. Zwei Jahre spiter referierte Hermann Tiichle iiber »Die Ausbreitung der
Zisterzienser in Siidwestdeutschland bis zur Sikularisation«. Auch zum »Rottenburger Jahrbuch fiir
Kirchengeschichte« steuerte Hermann Tiichle wiederholt Aufsitze, Miszellen, Quellen und Besprechungen
bei (vgl. das Schriftenverzeichnis in Band 7, 1988). Im Juli 1986 noch lieferte er die letzte Rezension ab; sie ist
in Band 6 (1987) des Jahrbuchs, oben S.323-324, erschienen.

Bis in den Tod hinein war Hermann Tiichle unserem Verein verbunden, Ich folge hier der Schilderung
der letzten Stunden und Tage, die seine Haushilterin, Frau Gertrud Teufel, fiir die Freunde niedergeschrie-
ben hat. Am Sonntag, dem 10. August, feierte Hermann Tiichle in Grobenzell wie gewohnt die Friihmesse.
Mit fester Stimme las er aus dem Lukasevangelium die Stelle: »Behaltet den Giirtel an und laft eure Lampen
brennen. Seid wie Menschen, die auf die Riickkehr ihres Herrn warten, der auf einer Hochzeit ist, damit sie
ihm &ffnen, sobald er kommt und anklopft. Haltet auch ihr euch bereit, denn der Menschensohn kommt zu
einer Stunde, in der ihr es nicht vermutet«. Frau Teufel fihrt fort: »Nachmittags hat er sich in den Schatten
eines Baumes gelegt und dabei in dem Jahrbuch des Geschichtsvereins der Didzese Rottenburg gelesen. Wir



VEREINSNACHRICHTEN 373

haben iiber einige Aufsitze gesprochen, iiber Rezensionen und Rezensenten und iiber den Didzesange-
schichtsverein iiberhaupt, dem er sich ja so verbunden fiihlte. Ja, er hat jetzt 1000 Mitglieder’; die
‘1000 Mitglieder’ waren kaum noch zu héren. Er hat’s nochmal versucht, richtig auszusprechen, aber
es ging nicht mehr«. Ein Gehirnschlag hatte das Sprechzentrum gelihmt. So ging Hermann Tiichle mit
einem Gesprich iiber unseren Verein aus der Welt des Bewufiten. In der Frithe des folgenden Freitags
(22. August) erldste ihn der Tod.

In Hermann Tiichle hat der Geschichtsverein der Diézese Rottenburg-Stuttgart einen guten Freund
verloren. Rudolf Reinhardt

Vereinschronik fiir die Jahre 1985/1986

1. Am 11. November 1986, dem Fest des Didzesanpatrons St. Martinus, errichtete der Protektor, Herr
Bischof Dr.Georg Moser, dem Verein die Stiftung »Bischof-Carl-Joseph-von-Hefele-Preis«. Uber
Zweck, Verwaltung, Vergabe und Hohe des Preises unterrichtet die Satzung der Stiftung (unten
S.374).

2. Das herausragende wissenschaftliche Ereignis im Jahre 1985 war die gemeinsam von Verein und
Dibzesanakademie geplante und veranstaltete Studientagung »Didzesansynode — Idee, Geschichte,
Struktur« (Weingarten, 28.Juli — 2. August). Der Grund fiir die Wahl dieses Themas war die Synode
der Dibzese Rottenburg 1985 und 1986. Der Besuch der Studientagung war, zumal im Hinblick auf
die grofle Zahl der Synodalen, auffallend gering — ein Phanomen, fir das noch keine schliissige
Erklirung gefunden wurde. Ein Bericht iiber den Verlauf der Tagung und den Inhalt der Referate
findet sich im Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte5, 1986, 479-483. In diesem Band
wurden auch die meisten Vortrige abgedruckt. Erginzend dazu steuerte Konstantin Maier eine
»kritische Anfrage« bei: »Nachtridentinische Diozesansynoden — Hohepunkte der Kirchenreform?«
(ebd. 85-89).

3. Wiederum gemeinsam mit der Didzesanakademie wurde die Studientagung 1986 veranstaltet, und
zwar vom 13.-18.Juli. Das Thema: »Aufbruch oder Restauration? Der Weg kirchlicher Gemein-
schaften im 19.Jahrhundert« (vgl. den Bericht in diesem Band S.375-381). Wiederum war der
Zuspruch auffallend gering, vor allem gemessen an der Aktualitit des Themas. Ein Teil der Referate
soll in Band 6/1987 des Rottenburger Jahrbuchs abgedruckt werden.

4. Die Studientagungen in den nichsten Jahren sind zum Teil schon geplant:

1987: Kirche nach Nationalsozialismus, Krieg und Vertreibung. Das Beispiel Wiirttemberg.
1988: Konstanz — Geschichte einer Didzese.
1989: Die Benediktiner.

5. Die Mitgliederversammlung 1985 war am 20. November in Stuttgart-Hohenheim. Die Referate stell-
ten den Theologen und Bischof Franz Xaver Linsenmann vor, dessen 150. Geburtstag am
28. November gefeiert werden konnte. Professor Dr. Alfons Auer (Tiibingen) sprach tiber »Linsen-
mann als Theologe«, wihrend Professor Dr. Rudolf Reinhardt »Franz Xaver Linsenmann im Spiegel
seiner Lebenserinnerungen« schilderte. Bei der anschlieBenden Neuwahl des Vorstandes wurden
folgende Herren gewihlt: Diemer, Kéhler, Kopf, Maulhardt, Reinhardt, Richter, Teufel. Der Pro-
tektor des Vereins, Bischof Dr. Georg Moser, war zu seinem Bedauern verhindert. An seiner Stelle
sprach Herr Weihbischof Franz Josef Kuhnle das Grufiwort.

6. Zur Mitgliederversammlung 1986 lud die Stadt Bad Buchau ein. Der Besuch von seiten der Bevoélke-
rung und der Mitglieder war rege. In den &ffentlichen Vortrigen sprachen Oberstaatsarchivrat
Dr. Bernhard Theil (Stuttgart) iiber »Das adelige Damenstift in Buchau zwischen Kirche und Reich«
und Dekan Paul Kopf (Ludwigsburg) iiber »Urban Strobele, erster Stadtpfarrer von Buchau,
erwihlter, nicht bestitigter Bischof von Rottenburge. Im Namen des Protektors des Vereins gab
Herr Domkapitular Josef Schupp (Rottenburg) die Errichtung einer Stiftung »Bischof-Carl-Joseph-
von-Hefele-Preis« bekannt. Die Statuten werden auf Seite 374 abgedruckt. In drei Fithrungen
(Pfarrer Anton Scheffold, Konrektor a.D. Ladenburger, Chefarzt Dr. Tschirdewahn) wurden die
Sehenswiirdigkeiten der Stadt vorgestellt, nimlich das adelige Damenstift, das Federseemuseum und
das moderne Kurzentrum. Im Hinblick auf die gestiegenen Unkosten (vor allem fiir das Jahrbuch)



374 VEREINSNACHRICHTEN

beschlof die Mitgliederversammlung einstimmig, den Jahresbeitrag zu erhohen, und zwar von DM 20,--
auf DM 25,--, fiir Studenten von DM 12,-- auf DM 15,-.

7. Festgelegt werden konnte der Ort einiger Mitgliederversammlungen der folgenden Jahre, jeweils am
Bufl- und Bettag. Fiir 1987 liegt eine Einladung der Stadt Rottenburg vor, die angenommen wurde. 1989
feiert Zwiefalten das 900-jahrige Bestehen seines Klosters. Hierzu haben Gemeinde und Pfarrei herzlich
eingeladen. Auch diese Einladung wurde gerne angenommen.

8. Der Vorstand des Vereins traf sich am 17. April, 16. Oktober und 20. November 1985, am 19. Februar,
25, Juni, 7. Oktober und 18. November 1986.

9. Die Bibliothek des Vereins nahm in den beiden Berichtsjahren wiederum kontinuierlich zu, und zwar
zum einen durch den Eingang der Tauschexemplare, zum anderen durch Zuwendungen einiger Gonner.
Hervorzuheben sind vor allem die Biichergeschenke von Herrn Georg Bensch (Jan Thorbecke Verlag in
Sigmaringen), Frau Dr. Brigitte Degler-Spengler (Basel) und Frau Anna Rippl (Crailsheim). Dazu kamen
Dubletten, welche die Diozesanbibliothek in Rottenburg dem Geschichtsverein iiberlassen hat. Die
Verwaltung unserer Bibliothek lag wiederum in den bewihrten Hinden von Herrn Eugen Fesseler, dem
Bibliothekar des Wilhelmsstifts.

10. Auch die Zah! der Mitglieder stieg kontinuierlich an. Zwar hat sich das Wachstum etwas verlangsamt,

trotzdem konnte Ende 1986 das 1050. Mitglied aufgenommen werden.

11. Am 25.Juni 1986 beschlof der Vorstand einstimmig, Professor Dr. Hermann Tiichle (Miinchen-
Grobenzell) die Ehrenmitgliedschaft zu iibertragen. Mit Brief vom 9. Juli nahm Herr Professor Tiichle
die Ehrung an. Die Ubergabe der Urkunde war fiir die Mitgliederversammlung in Bad Buchau
vorgesehen. Doch starb Professor Tiichle am 22. August desselben Jahres.

12. Am 7.Oktober 1986 traf sich der Vorstand mit der »Vereinigung von Freunden der Geschichte
Zwiefaltens, seines Miinsters und Klosters«, sowie Vertretern der dortigen Gemeinde und Pfarrei.
Beraten wurde die Finanzierung einer Festschrift zum Klosterjubilium 1989. Am 18. November
beschlof der Vorstand des Geschichtsvereins, der »Vereinigung« in Zwiefalten die organisatorische
Betreuung der Festschrift ganz zu iiberlassen. Die Griinde waren der gute Verlauf der Gespriche in
Zwiefalten und der Umstand, daff der Verein in dem fiir die Herausgabe der Festschrift verantwortli-
chen Redaktionsausschuff ohnehin vertreten ist.

Stiftung Bischof-Carl-Joseph-von-Hefele-Preis

Der Bischof von Rottenburg-Stuttgart, Dr. Georg Moser, stiftet am 11. November 1986 dem Geschichts-

verein der Didzese Rottenburg-Stuttgart einen Preis mit dem Ziel, die Erforschung der Kirchengeschichte

des siidwestdeutschen Raumes, insbesondere der Didzese Rottenburg-Stuttgart, zu fordern und zu
vertiefen. Der Preis wird nach folgenden Regeln vergeben:

1. Die ausgezeichneten Arbeiten entsprechen dem Stiftungszweck.

2. Beriicksichtigt werden vor allem Studenten der Kath.-Theol. Fakultit Tiibingen und jiingere Forscher,
Kuratoriumsmitglieder (vgl. Nr.7) sind ausgeschlossen.

3. Der Preis betrigt DM 5.000,- und wird im Abstand von zwei Jahren vergeben. Wurde im Ausschrei-
bungszeitraum keine preiswiirdige Arbeit eingereicht, kann der Preis dem Autor einer Publikation, die
dem Stiftungszweck entspricht, verlichen werden.

4. Wenn ein Thema ausgeschrieben wird, so ist die Bearbeitung binnen Jahresfrist einzureichen.

5. Der Preis kann geteilt werden.

6. Ein Kuratorium schligt dem Bischof den beziehungsweise die Preistriger vor. Jedem Vorschlag sind zwei
wissenschaftliche Gutachten beizulegen. Kann sich ein Mitglied des Kuratoriums der Meinung der
Mehrheit nicht anschlieflen, ist es berechtigt, ein eigenes Votum einzureichen. Der Bischof kann die
Vorschlige des Kuratoriums ablehnen.

7. Das Kuratorium besteht aus einem Vertreter des Bischofs und dem Vorstand des Geschichtsvereins. Der
Vorsitzende des Geschichtsvereins hat den Vorsitz. Bei Stimmengleichheit entscheidet sein Votum.

8. Der Rechtsweg ist ausgeschlossen.

Rottenburg, am Fest des heiligen Martinus, 11. November 1986 Dr. Georg Moser, Bischof



VEREINSNACHRICHTEN 375

»Aufbruch oder Restauration?
Der Weg kirchlicher Gemeinschaften im 19. Jahrhundert«
Bericht tiber Studientagung 1986

Sechste Studientagung von Geschichtsverein und Akademie der Didzese Rottenburg-Stuttgart in Weingar-
ten vom 13.~18.Juli 1986

Tagungsleitung: Dieter R. Bauer, Akademie der Dizese Rottenburg-Stuttgart;

Prof. Dr. Joachim Kihler, Geschichtsverein der Didzese Rottenburg-Stuttgart

A. Programm

Sonntag, 13. Juli 1986
Prof, Dr. Helmut Bérsch-Supan, Betlin: »Das Monchtum in der deutschen Malerei des 19. Jahrhunderts«.
Offentlicher Vortrag.

Montag, 14. Juli 1986

Prof. Dr. Joachim Kihler, Tibingen: »Die Sikularisation und ihre Folgen fiir Orden und kirchliche
Gemeinschaften«. :

Prof. Dr. Riidiger Krobn, Karlsruhe: »Therapeutische Auswanderung in die Vergangenheit. Zur Funktion
und Wirklichkeit der romantischen Mittelalter-Rezeption«.

Dr. Otto Weif}, Miinchen: »Restauration und Neubeginn am Beispiel der dsterreichischen Redemptoristen
im Vormirz«.

P. Dr. Frumentius Renner OSB, St. Ottilien: »Die benediktinische Restauration in Bayern seit 1830«.

Orgelkonzert in der Basilika Weingarten.

Dienstag, 15.Juli 1986

Sr. M. Radegundis Wespel, Generalvikarin, Sieflen: »Die Kongregation der Franziskanerinnen in Sieflen«.

Sr. Marieluise Metzger, Untermarchtal: »Die Kongregation der Barmherzigen Schwestern vom hl. Vinzenz
von Paul in Untermarchtal«.

Anton Laubacher, Stuttgart: »Caritasfriihling in den Diézesen Rottenburg und Freiburge.

Prof. Dr. Ernst A. Schering, GiefRen: »Ordenserneuerung und Gestaltwerdung der Diakonie im Protestan-
tismus des 19. Jahrhunderts«.

Willibrord Heckenbach OSB, Maria Laach: »Reform des Gregorianischen Chorals im 19. Jahrhundert.
Schulen und Personlichkeiten«. Vortrag mit Musikbeispielen.

Mittwoch, 16. Juli 1986

Prof. Dr. René Epp, Straflburg: »Franzosische Einfliisse: Der Ultramontanismus im Elsafi«.

Prof. Dr. Wolfgang Hug, Freiburg i.Br.: »Kloster- und Ordensfeindlichkeit im Groflherzogtum Baden.
Ursachen und Triebkrifte, Konflikte und Kompromisse«.

Reinbold Rieger, Tiibingen: »Begriff und Bewertung des Ménchtums bei Johann Adam Mdhler.

Dr. Maurus Pfaff OSB, Beuron: »Die Griindung Beurons«.

Msgr. Paul Kopf, Ludwigsburg: »Pater Anselm Schott. Leben und Wirken«.

Dr. Harald Siebenmorgen, Schwibisch Hall: »Die Beuroner Kunstschule«.

Donnerstag, 17. Juli 1986

Exkursion nach Beuron. Fithrung: Wolfram Noeske, Tiibingen.

Dr. Wolfgang Profi, Miinchen: »Monch und Nonne in der europiischen Literatur in Spitaufklirung und
Romantik (Diderot, Lewis, E.T.A. Hoffmann und Manzoni)«.

Freitag, 18.Juli 1986

Prof. Dr. Josef Nolte, Hildesheim: »Form oder Inhalt? Das kirchliche Interesse an der Betonung des
Formalen und Rituellen im 19. Jahrhundert«.

Podiumsgesprich mit Sv. Marieluise Metzger, Untermarchtal / Prof. Dr. Josef Nolte, Hildesheim / Abt Dr.
Lukas Weichenrieder OSB, Weingarten / Generalvikarin M. Radegundis Wespel, Sieflen: »Aufbruch
oder Restauration — auch eine Anfrage an die Gegenwart?«.



376 VEREINSNACHRICHTEN

B. Bericht

Einfiihrend skizzierte Prof. Dr. Joachim Kibler den Hintergrund, auf dem sich die Orden und
kirchlichen Gemeinschaften des 19. Jahrhunderts entwickelten. Die Sikularisation war nichts Neues in der
Geschichte, sie hatte Vorbilder in Mittelalter und frither Neuzeit. Neu war lediglich die Radikalitit der
Durchfiihrung, die zu einem »Kahlschlag« in der Klosterlandschaft fithrte. Die Bewertung der Sikularisa-
tion als Bruch in der Kirchengeschichte entstammt der spiiten ultramontanen Geschichtsschreibung, ebenso
ihre einseitig negative Beurteilung. Die Reaktion der Zeitgenossen war dagegen ambivalent. Die Umwil-
zungen der Sikularisation losten im Katholizismus vielfach ein geistiges Vakuum sowie ein lange
nachwirkendes Minderwertigkeitsgefiihl hervor, welches durch Verkirchlichung kompensiert wurde. Der
geistige Riickzug in eine idealisierte Vergangenheit vermischte sich mit neuen Ideen. Die Restauration des
Klosterwesens brachte neben Reorganisation alter Orden neue Frauenkongregationen mit caritativen
Aufgaben hervor.

Die Ursachen der Ordensfeindlichkeit im 19. Jahrhundert zeigte Prof. Dr. Wolfgang Hug am Beispiel
des Groherzogtums Baden. Die »katholische Aufklirung« hatte dem monastischen Leben die Existenzbe-
rechtigung abgesprochen und fiir das Ménchtum keine besondere Aufgabe neben dem Weltklerus gesehen,
Das Groftherzogtum Baden bekimpfte die Kloster als selbstindige gesellschaftliche Krifte. Soweit sie
weiterbestehen durften (Bettelorden, in Lehrinstitute verwandelte Frauenkldster) unterstanden sie weitest-
gehender staatlicher Aufsicht. In den dreifiiger Jahren galt das klosterliche Leben — aufgrund des Einflusses
staatlicher und protestantischer Propaganda - auch im katholischen Biirgertum als riickstindig, unnatiirlich
und menschenunwiirdig. Zwar konnten 1848 Barmherzige Schwestern des hl. Vinzenz von Paul in Baden
Fufl fassen, jedoch wurden im Kulturkampf weitere Ansitze kirchlicher Gemeinschaften wieder aufgeho-
ben. Das Verbot der Minnerorden bestand wie in Wiirttemberg bis 1918. Um die Jahrhundertwende
verschirfte sich der Konflikt erneut, als die Klosterfrage zu einem wichtigen Punkt kirchlicher Bestrebun-
gen sowie zum parlamentarisch-publizistischen Kampfmittel wurde.

Dr. Otto Weiff, »Die Redemptoristen und der Zeitgeist« fragte (im Sinne einer Mentalititsforschung)
nach dem Wandel des Zeitgeistes in der ersten Hilfte des 19.Jahrhunderts und dessen Auswirkung auf
Verfassung und Zielsetzung des Redemptoristenordens jenseits der Alpen. Unter Clemens Maria Hofbauer
(1751-1820), seit 1808 in Wien, kam es zur Einfiihrung des Ordens in gsterreich, wobei hier der Orden eine
erste Umprégung in der Spannung von »Tradition ~ Zeitgeist« erhielt. In der inneren Religiositit stand
Hofbauer zwar ganz auf der Linie der Wiener Romantik, jedoch griff er bei der Umprigung des Ordens
auch Impulse der Aufklirung (Bildungsarbeit) auf. In mehrerlei Hinsicht unterschied sich der dsterreichi-
sche Orden von der Mutterkongregation in Neapel: Man arbeitete in Erziehung und Wissenschaft und
verzichtete auf Volksmissionen. Diese Abweichungen von der »Warschauer Regel« brachten Hofbauer den
Vorwurf der Untreue ein.

Nach dem Tod Hofbauers (1820) wurde der Elsisser Passerat (1772-1 858) Generalvikar nérdlich der
Alpen. Dieser franzésische Intellektuelle hatte seine Wissenschaftsfeindlichkeit zum Prinzip gemacht.
Unter ihm erfolgte eine erneute Umprigung des Ordens, nun im Sinne des Ultramontanismus. Man schlof
sich wieder der Mutterkongregation Neapel an, zog sich aus der Wissenschaft zuriick und verlagerte sich auf
einen strengen Asketismus. Das hatte zur Folge, dafl man binnen 10 Jahren véllig isoliert war. Wie in Mainz
waren es von Frankreich her geprigte Personlichkeiten, die dem Ultramontanismus Vorschub leisteten.

Die Ausprigung des »Ultramontanismus« im Elsaf8 sowie dessen Fern- und Auswirkung auf Deutsch-
land skizzierte Prof. Dr.René Epp (Strafburg). Seit der Gegenreformation besafien die Jesuiten und
Kapuziner einen groflen Einflufl in den Schulen, Seminarien und Universititen des Elsafl. Zwar spaltete die
1790 erlassene Zivilkonstitution des Klerus die franzésische Geistlichkeit, im Oberelsaf} gab es jedoch nur
25% im Unterelsa nur 8%, die den Eid auf die Zivilverfassung leisteten.

In der 1802 errichteten Didzese Mainz entstand die erste elsassische Kolonie, die vom ultramontanen
Geist elsissischer Prigung getragen war. Der Elsisser Johann Ludwig Colmar (1760-181 8) wurde Bischof
von Mainz, sein Landsmann Franz Leopold (1759-1 824) Regens des Priesterseminars, das nach dem Modell
tridentinischer Seminare seinen Schwerpunkt auf die asketische Bildung legte. 1821 griindeten die Elsisser
Andreas Rafl (1794-1887) und Nikolaus Weis (1796-1869) die Monatsschrift »Der Katholik<. In diesem
Organ spiegelte sich die kirchliche Haltung des Mainzer Kreises wider: Man intendierte ein Weltkirchen-
tum mit Zentralisierung in Rom und sprach sich nach einigem Schwanken fiir die papstliche Unfehlbarkeit
aus. Werke von de Maistre, Lamenais und Chateaubriand wurden ins Deutsche iibersetzt. Ebenso wurden
die Predigten Colmars und Liebermanns publiziert.



VEREINSNACHRICHTEN 377

Andreas Raf — seit 1842 Bischof von Straflburg - hatte in den Jahren 1842 — 1887 einen groflen Einflufl
auf die Entwicklung des Ultramontanismus in Deutschland. Dieser »rechte Ultramontane der ersten
Stunde« vermittelte im sogenannten badischen Mischehenstreit zwischen Erzbischof von Vicari und der
badischen Regierung. Durch Firmreisen, Volksmissionen und Einkehrtage nahm er aktiv an der Restaura-
tion in Baden teil. In der sich anschliefenden Diskussion wies Prof. Dr. Rudolf Reinhardt darauf hin, daf§
Rif sehr hiufig als Korrespondent mit den Nuntien auftauche. Bei der Informierung der Nuntiatur iiber die
Verhiltnisse in Deutschland sei Strafiburg eine wichtige Schaltstelle gewesen. Dabei habe Riff nicht nur
vermittelnde Kirchenpolitik betrieben.

Die Bewertung des Ménchtums durch Johann Adam Mohler zeigte Reinhold Rieger auf. Das
Ménchtum, das nach Méhler in jeder Kultur denkbar ist, ist durch drei primire Merkmale ausgezeichnet:
Einsamkeit, Armut und Kontemplation. Aus diesen leitet Méhler weitere Prinzipien ab. Aus der
Einsamkeit folgt die Ehelosigkeit und die Absonderung von der Gesellschaft. Armut bedeutet Weltverach-
tung und Besitzlosigkeit, ihr Ziel ist Freiheit des Geistes und Besitz ewiger Giiter. Der hochste Zweck des
Monchtums ist jedoch die Kontemplation. Die Begeisterungsfihigkeit — ein wesentliches Element des
Monchtums - bildet den Gegenpol zur Besonnenheit als Element des Weltklerus. Méhler begriindet das
Maonchtum anthropologisch, geschichtstheoretisch und theologisch. Den Kern bildet dabei die Harmatolo-
gie. Das Ménchtum entspringt der Gebrochenheit des Menschen durch die Erbsiinde. Es bringt die
eigentliche, geistige und gottverwandte Natur des Menschen gegeniiber seiner Sinnlichkeit zur Geltung.
Mohler iibersieht aber nicht die Gefahren fiir das Ménchtum: Diese liegen auf der Ebene der »Forme, die er
vom »Geist«, von der »Idee« des Monchtums unterscheidet.

Wie sich Aufklirung und Romantik in den einzelnen Medien der Kunst auswirkten, zeigten Willibrord
Heckenbach OSB (Musik), Prof. Dr. Helmut Borsch-Supan (Bildende Kunst), Prof. Dr. Riidiger Krohn
und Dr. Wolfgang Proff (Literatur).

Pater Willibrord Heckenbach OSB zeigte, daf die Romantik mit ihrem Ruf nach Innerlichkeit eine
Wiederbelebung des Gregorianischen Chorals - der bislang vorwiegend ein »ménchischer« Musikstil war—
brachte. In der zweiten Hilfte des 19.Jahrhunderts wurde die Gregorianik zum Inbegriff der sakralen
Kunst. Exemplarisch nannte Heckenbach die 1868 gegriindeten Cicilienvereine, die am Musikstil
Palestrinas orientiert waren und neuere Entwicklungen in der Kirchenmusik (Beethoven, Mozart)
ablehnten. 1870 wurde die Editio Medicaea — eine Choralbuchausgabe des 16./17. Jahrhunderts — neu
gedrucke. Fortan galt sie als offizielles Gesangbuch der rémischen Kirche. Eine von Frankreich ausgehende
Bewegung legte dagegen ihren Reformbestrebungen wiederentdeckte Handschriften des Frithmittelalters
zugrunde. Fiihrend war die Benediktinerabtei Solesmes unter Abt Prosper Guéranger und seinen Schiilern
Pothiers und Mocquereau. In Deutschland arbeitete in dieser Richtung — neben der von Guéranger
beeinflufiten Abtei Beuron — die Kirchenmusikschule Trier unter Hermesdorff, welche kritische Editionen
alter Handschriften der Trierer Bibliothek herausgab.

Prof. Dr. Helmut Bérsch-Supan illustrierte die beiden Hauptrichtungen der Bildenden Kunst im
19. Jahrhundert: Zum einen die romantisch-protestantische Landschaftsmalerei, deren Vertreter (Caspar
David Friedrich, Karl Blechen, Ferdinand Olivier) vornehmlich im Norden Deutschlands beheimatet
waren, zum anderen die sogenannte Nazarenerkunst, die ihren Ursprung aus dem St. Lukasbund — einer
Kiinstlervereinigung, die einen ménchisch-strengen Lebensstil pflegte — in Rom genommen hat.

Immer wiederkehrende Motive in der norddeutschen Landschaftsmalerei sind: Monch, Winterstim-
mungen, Ruinen. Der Monch erscheint als der dem Leben entsagende Mensch, der die Verganglichkeit im
Auge hat (Ruine). Ein wichtiges formales Element dieser Bilder ist die Linienfiihrung, mit der der Blick aus
der Nihe in die Ferne gelenkt wird. Dort erscheint oftmals ein Kloster, das Zeichen fiir die himmlische
Wohnung sein soll.

Die Briicke von der norddeutschen Romantik zu den Nazarenern schlug Julius Schnorr von Carolsfeld,
der dem St.Lukasbund beitrat. In den Anfingen der nazarenischen Kunst findet man nicht so sehr
ménchische Darstellungen als vielmehr die ménchische Lebensform. So wie der Monch Gott dient, so dient
der Kiinstler der Kunst, die ihrerseits gottlich ist.

Findet das Ménchtum wihrend der ersten drei Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts durchaus eine positive
Einschitzung, so werden Ménch und Nonne zunehmend stilisiert und bis hin zur Gehissigkeit und
Licherlichkeit denunziert.

Prof. Dr. Riidiger Krobn widerlegte die »Legende«, wonach die belletristisch-literarische Wiederent-
deckung des Mittelalters erst in der Romantik eingesetzt haben soll. Diese habe es schon in der Zeit der
Aufklirung gegeben. Im Ubergang vom 18. zum 19.Jahrhundert sei lediglich ein Funktionswandel der



378 VEREINSNACHRICHTEN

Mittelalterrezeption zu verzeichnen. Dabei erwiesen sich viele Editionen mittelalterlicher Texte als
verlegerischer Miflerfolg. Erst als die Wiederbelebung der »deutschen Frithe« mehr und mehr in politische,
ideologische und vaterlindische Zielsetzungen eingewoben wurde, bekam das Mittelalter seinen verbindli-
chen Modellcharakter und seine paradigmatische Funktion. Der Befund des geinderten, stilisierten und
mystisch verdunkelten Mittelalterbildes der Romantik zeigt, dafl erst dann, wenn die Riickwendung in die
Vergangenheit eine Funktion fiir die Gegenwart hat, sich dieses Bild im Bewufitsein breiter Massen
niederschligt. Ein idealisiertes Mittelalterbild wurde zum Nationalmythos erhoben. Als Tragik der
Romantiker miisse bezeichnet werden, dafl ihre Bindung an das utopische Gestern sie daran gehindert habe,
die Notwendigkeiten des Heute zu erkennen.

Wie sich die Kritik der Aufklirung am kontemplativen Ménchtum in der europiischen Literatur
wiederspiegelte und wie das Ménchtum zur Zeit der Romantik Symbol einer sthetischen Anthropodizee
wurde, zeigte Dr. Wolfgang Proff auf. Grundlage der aufgeklirten Kritik am Monchtum war die Idee vom
»natiirlichen« Menschen. Man warf dem Ménchtum vor, daf das ihm zugrundeliegende Grundprinzip der
»ethischen Weltablehnung« ein Verbrechen gegen die soziale Natur des Menschen sei. Zugleich nahm man
Anstof} an der Inkonsequenz des monchischen Lebens, die in den reichen Orden mit ihren Ansammlungen
von weltlichen Giitern und dem Herrschaftsstreben der Jesuiten zu Tage trete. Der Roman »The Monk«
(1794) von Matthew Lewis wirft ein grelles Licht auf Institution und Funktion des Ménchtums: Es erscheint
als Vergewaltigung des Menschen durch den Bruch mit dem Leben der Gesellschaft.

Die Weltverachtung zerstort nach Diderots »La Religieuse« (1796) die natiirliche Tugend und macht aus
dem Menschen ein krankhaft denaturiertes Wesen. Es verletzt die psycho-physische Konstitution des
Menschen. Die Folge ist die Pervertierung des Mystischen, eine Lust an der Verfolgung und Obsession der
Sexualitit. An der Schwelle zu Klassizismus und Romantik verlor die Idee des »natiirlichen« Menschen
- nicht zuletzt unter dem Einflufl Kants - in Deutschland an Bedeutung, Stattdessen war nun die Rede von
der Idee einer isthetisch-harmonischen Gemeinschaft, in der das Ich des Einzelnen hinter dem Wohlbefin-
den des Kollektivs zuriickzustehen habe. Der Natur gegeniiber entwickelte der Mensch ein Uberlegenheits-
gefiihl, das das betrachtende Ich entgrenzte. In seiner Erzihlung vom Ménch Metradus lieferte E.T.A.
Hoffmann unter dem Anschein einer katholisch maskierten Fortsetzung der Theodizee eine »isthetische
Anthropodizee«. An die Stelle des strukturellen Ausgangspunktes der unheilbaren Verletzung des
»natiirlichen« Menschen durch den Eintritt ins Kloster, trat die Rechtfertigung des durch das Weltleben
bewihrten Ménchs. Ebenso iibte Alessandro Manzoni Kritik am Ideal des »natiirlichen« Menschen, dessen
Selbsterhaltungstrieb nur egoistisch und utilitir sei. Der »moralische« Mensch, der den Kampf mit diesem
infantilen Zustand aufgenommen hat, werde fihig zur Selbstaufgabe und damit zum universellen
Briiderlichkeitsethos, das Manzoni im Katholizismus verankert sah und in dem seine »Anthropodizee«
gipfelte.

Wie die Wiederzulassung von Minnerorden beziehungsweise die Neuerrichtung von Frauenkongrega-
tionen im 19. Jahrhundert dann in Deutschland vor sich ging, wurde in drei Referaten aufgezeigt.

P. Dr. Frumentius Renner OSB zeichnete die Reorganisation des Benediktinerordens in Bayern nach.
Grundlage der Reorganisation war das Konkordat von 1817, das die Wiedererrichtung einiger Kléster
vorsah. Erst unter Kénig Ludwig . (1825-1848) wurde den sogenannten »Aussterbeklostern« wieder die
Aufnahme von Novizen gestattet. Die erste Abtei wurde 1830 in Metten gegriindet, der die Abteien
St. Stephan in Augsburg (1834), St. Bonifaz in Miinchen (1835), Scheyern (1838) und Weltenburg (1842)
folgten. Besondere Schwierigkeiten machte die Dotation und Qualifikation der Ménche, da den Abteien die
Fithrung von héheren Schulen aufgetragen wurde. Ein spiter Forderer der Benediktiner war Theodor
Freiherr von Cramer-Klett, der 1907 zum Katholizismus konvertierte.

Die Kongregation der Franziskanerinnen in Sielen, so hob Sr. Radegundis Wespel hervor, hat ihren
Utsprung in Dillingen. Die dortige Kongregation des regulierten Dritten Ordens des hl. Franziskus war
1826 zum Zweck des Midchenunterrichts wiederbelebt worden. Auch viele wiirttembergische Midchen
besuchten deren Institute. Einige Eltern kauften das ehemalige Kloster Oggelsbeuren (bei Bad Buchau) und
stellten es Dillingen zur Verfiigung. Fine »Filiale« in einer »auslindischen« Diozese war jedoch nicht
mdglich. So entstand 1854 eine eigene Kongregation, die rasch wuchs. 1860 wurde in Siefen ein
Lehrerinnenseminar gegriindet. Viele Landgemeinden erbaten Schwestern als »Elementar«- und Handar-
beitslehrerinnen. Weitere Franziskanerinnenkongregationen entstanden in Bonlanden und Heiligen-
bronn.

Von Straflburg aus erfolgte die Griindung der Kongregation der Barmherzigen Schwestern vom
hl. Vinzenz von Paul 1851 in Schwibisch Gmiind. Sechs Jahre war man Filiale, dann eigenes Mutterhaus mit



VEREINSNACHRICHTEN 379

eigenen Statuten. Man besaf keine klosterliche Verfassung und unterstand, so hob Sr. Marie Luise Metzger
hervor, der Aufsicht des Bischofs und der Regierung.

Das Titigkeitsfeld der Schwestern erweiterte sich ob der Notwendigkeiten der Zeit recht schnell: 1858
Pensionsanstalt fiir alte Gebrechliche, 1860 Pensionat fiir Madchen zur Erlernung des Haushaltes, 1869
Anstalt fiir schwachsinnige und verkriippelte Kinder sowie eine Taubstummenschule. Die Schwestern
waren auch auflerhalb Schwibisch Gmiinds als Lehrerinnen titig, was ihnen 1875 im wiirttembergischen
Landtag den Vorwurf einbrachte, sie benutzten den Unterricht fiir die Verbreitung einer streng kirchlichen
Gesinnung und stérten damit den konfessionellen Frieden. Ahnlich auch die Vorwiirfe in den Anfingen des
Marienhospitals in Stuttgart, das eigentlich die Riickfiihrung der Protestanten zur katholischen Kirche
intendiere. 1891 erfolgte die Verlegung des Mutterhauses nach Untermarchtal.

Uniibersehbar und keineswegs zufillig sind die Ahnlichkeiten der neuentstandenen katholischen
Frauenkongregationen mit der evangelischen Diakonie. Beide Institutionen waren, so Prof. Dr. Emst
A. Schering, Antworten auf das Massenelend des 19. Jahrhunderts. Leitbilder der Diakonie waren neben den
Barmherzigen Schwestern der altkirchliche Diakonat, die mittelalterlichen Orden und die aus der Devotio
moderna hervorgegangenen Genossenschaften der Laien. Alle diese vier Formen kamen im 19. Jahrhundert
zum Tragen. Wollte das Ehepaar Fliedner mit seinem Diakonissenmutterhaus (1836 gegriindet) und dem
Bruderhaus (1844) das Amt des Diakonats erneuern, verstand Wichern das von ihm in Hamburg gegriindete
»Rauhe Haus« als vom evangelischen Geist geprigte Korporation. Der Ordensgedanke stand bei den
Stiftungen Friedrich Wilhelms IV. von Preuflen Pate. Das Vorbild der Barmherzigen Schwestern war jedoch
allen gemeinsam, Die evangelische Diakonie sei deswegen keine blofe Nachahmung katholischer Einrich-
tungen. Stirker als bei diesen war das caritative Engagement primires Motiv fiir die Griindungen. Religios
geprigt und getragen wurden sie durch die Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts. Hauptaufgabe der
Diakonie war die Krankenpflege.

Das Wiederaufbliihen der caritativen Titigkeiten im katholischen Bereich schilderte Anton Laubacher.
Sikularisation und manche Ideen der Aufklirung hatten die traditionellen Institutionen kirchlicher
Sozialfiirsorge zum Erliegen gebracht; mangelndes katholisches Selbstbewuftsein und staatliche Reglemen-
tierung des kirchlichen Lebens hatten einen Wiederaufbau in der ersten Hilfte des 19.Jahrhunderts
verhindert. Die Verschirfung der sozialen Not durch Miflernten und Industrialisierung, allmahliche
Riickbesinnung auf die Tradition der kirchlichen Caritas, sowie das Vorbild der protestantischen
»Rettungsanstalten« fiir Waisenkinder fithrten nach der 48er Revolution zu einer wahren Flut von
katholischen »Rettungsanstalten«, » Wohltitigkeitsvereinen« und anderen sozialen Einrichtungen. Klerus,
Laien und Frauenkongregationen waren gleichermafien an diesem »Caritasfriihling« beteiligt. Ab den
siebziger Jahren folgte eine weitere Welle von Anstaltsgriindungen, besonders fiir Kranke und Behinderte.
1897 wurde zur Koordination der verschiedenen Initiativen der »Caritasverbands, eine zentrale Organisa-
tion fiir ganz Deutschland, geschaffen.

Dem Phiinomen »Beuron« und dessen Bedeutung fiir das 19.Jahrhundert versuchte man sich auf
verschiedensten Wegen zu nihern. Die Benediktinerabtei Beuron, nach der Sikularisation die erste
benediktinische Griindung in Siiddeutschland auflerhalb Bayerns, war Ausgangspunkt einer religidsen,
liturgischen und kiinstlerischen Erneuerung.

P.Dr. Maurus Pfaff OSB schilderte ihre Griindungsgeschichte. Die Griinderpatres Maurus und
Placidus Wolter verlieRen 1860 Rom, um in Materborn bei Cleve eine Niederlassung zu griinden. Der
Versuch scheiterte jedoch. Fiirstin Katharina von Hohenzollern, die sie in Rom kennengelernt hatten,
machte sie auf das ehemalige Augustinerchorherrenstift Beuron aufmerksam.

Die monastische Ausrichtung des Klosters wurde durch Abt Guéranger in Solesmes gepragt, der u.a.
auch die Ubernahme von Seelsorgeaufgaben durch den Orden anregte. Solesmes nahm auch den ersten
Novizen fiir das Kloster Beuron, Benedikt Sauter, auf. 1863 konnte an Pfingsten das Benediktinerkloster
Beuron als selbstindiges Priorat eroffnet werden. Fiinf Jahre spiter wurde es Abtei. Infolge des
Kulturkampfes mufite Beuron 1875 geriumt werden; erst 1887 konnten die Monche zuriickkehren.

Dr. Harald Siebenmorgen zeigte in seinem Vortrag iiber die »Beuroner Kunstschule« auf, dafl diese nur
vom Werk ihrer Begriinder Pater Desiderius Lenz und Jakob Wiiger her zu verstehen sei. Diese
Kunstrichtung entwickelte sich zunichst vor und auflerhalb des Klosters und kam erst in einem zweiten
Schritt mit dem Benediktinerkloster Beuron in Verbindung. Bereits wihrend ihrer Miinchner Studienzeit,
als auch spiter in Rom, verkehrten Wiiger und Lenz vornehmlich in »Nazarenerkreisen« — der damals
vorherrschenden Kunstrichtung.

Etwa im Jahr 1864 vollzogen beide eine Neuorientierung, wobei Wiiger sich dem Nazarenischen Stil



380 VEREINSNACHRICHTEN

verpflichtete, Lenz dagegen mit der gesamten Tradition christlichen Kunstschaffens brach. Durch die
Innovation der kiinstlerischen, geometrischen Form versuchte er eine neue Verbindlichkeit von traditio-
nellen Bildinhalten wiederzugewinnen. Dabei wurde fiir ihn die Form zur Retterin des Inhalts. Der
Naturnachahmung in der bildenden Kunst setzte er das Prinzip der Stilisierung entgegen. Die Geometrie
erschloff Lenz die Moglichkeit, die Kunstwirklichkeit in der Anschauung qualitativ von der empirischen
Wirklichkeit zu scheiden. Entscheidende Impulse fiir den Primat der Geometrie bezog Lenz aus dem
Studium der altigyptischen Kunst. An der 1868 bis 1871 entstandenen Mauruskapelle bei Beuron werden
zusatzlich zu dgyptischen Stilelementen archaisch-griechische und klassizistische Einfliisse greifbar.
Bildprogramm und Komposition aller Bilderfelder gehen direkt auf Lenz zuriick, Wiiger — der dem
traditionellen Nachahmungsprinzip anhing - half bei der technischen Ausfithrung derselben, weshalb die
Wandmalereien teilweise im Zogerlichen und Kompromifhaften steckengeblieben seien.

Da der Plan eines autonomen Kiinstlerklosters scheiterte, trat zunichst Wiiger, spater dann auch Lenz
in das Kloster Beuron ein. Die Klosteridee prigte um 1900 das Denken der Intellektuellen und Kiinstler
und zwar als eine zu Dekadenzbewufitsein und Zivilisationsekel absolut regressive Vorstellung von
Geborgenheit und Befriedigung. In Beuron favorisierte man aber eindeutig Wiigers Kunstauffassung,
1874 verfiigte Abt Maurus Wolter eine kategorische Verwerfung der igyptischen Kunstrichtung von
Lenz, da es sich um eine unzulissige Orientierung an heidnischer Kunst handle. Damit war der Weg fiir
die spitere Stilorientierung der Beuroner Kunst gewiesen, die im wesentlichen auf Wiigers Spitnazarenis-
mus basierte und wie sie auf den Andachtsbildern des »Beuroner Kunstverlages« zu sehen ist. Die
nachfolgende Entwicklungsgeschichte der bildenden Kunst gab dem Weg von Pater Desiderius Lenz
:'iecht. Auch der »Jugendstil« oder Gaugin intendierten eine »Verdichtung der Idee durch Vereinfachung

er Forme.

In einer biographischen Skizze wiirdigte Monsignore Paul Kopf das Lebenswerk Pater Anselm Schotts
(1843-1896), dessen Name eng mit der liturgischen Bewegung des 20. Jahrhunderts verkniipft ist. 1843 als
Sohn einer alten wiirttembergisch-protestantischen Familie in Staufeneck geboren, genof er dennoch eine
katholische Erziehung, da seine Mutter, M. A. Weiland, katholisch war. Nach dem Besuch des Obergym-
nasiums in Ehingen und nach dem Studium der katholische Theologie in Tiibingen und Miinchen, wurde
Schott 1867 zum Priester geweiht. 1870 legte er jedoch im Benediktinerkloster Beuron die Ordensgeliibde
ab und wurde 1874 Lektor fiir biblische Einleitung. Von 1875 bis 1882 war Schott in Maredsous (Belgien),
wo er an der Edition am »Missale Romano-monasticum« mitarbeitete. 1884 verdffentlichte er beim Verlag
Herder zum erstenmal ein Laienmissale mit Erliuterungen zur Liturgie. Das Bediirfnis, die Liturgie in der
Muttersprache mitzufeiern war beim katholischen Volk schon lange vorhanden, jedoch 1857 untersagte
PiusIX. erneut die Ubersetzung liturgischer Texte in die Volkssprache. Umso kiihner und progressiver
erschien das Vorhaben Schotts, das die Approbation des Erzbiscgofs von Freiburg erhielt. 1966 erschien
»der Schott« bereits in der 72. Auflage. Der Erfolg des MeBbuches lag darin begriindet, da Schott in eine
Liicke gestoflen und das Empfinden des Volkes getroffen hat. Aus seinem Mefbuch wurde in der
Rezeption ein Organ fiir die liturgische Bewegung: »100 Jahre Schott, das bedeute 100 Jahre Liturgiere-
forme.

Prof. Dr. Josef Nolte (Hildesheim) machte in seinem Beitrag die Ursachen und Auswirkungen fiir den
»Hang« der Kirche zum Formalen deutlich. Er entsprang nicht zuletzt einem Sekurititsbediirfnis, um die
durch Franzésische Revolution und Sikularisation ausgeldste Unsicherheit zu iiberwinden. Die Betonung
des Formalen betraf besonders die Bereiche Liturgie und Kirchenrecht. Die Dogmatisierung der pipstli-
chen Unfehlbarkeit war wesentlich motiviert durch das Interesse an einheitlicher und sicherer Glaubens-
darstellung und Traditionswahrung. Der katholische Einheitsgedanke fiihrte zu einer gewissen Unifor-
mierung der katholischen Lehre und weitete sich auch auf Kunst und Kultur aus. Das starre Festhalten an
bestimmten Formen konnte aber zur »Maske« werden, hinter der sich »Systemverinderungen« durch
Verschiebungen im Gesamtgefiige verbargen.

Die anschlieBende Diskussion brachte Erganzungen und Korrekturen. Das starke Sekurititsbediirfnis
im 19. Jahrhundert war kein katholisches Spezifikum, sondern ein allgemeines gesellschaftliches Phino-
men. Vereinheitlichung, Zentralisierung und Herrschaftsverdichtung wurden bereits seit dem spiten
Mittelalter vorbereitet. Im Ménchtum stand hinter der Betonung des Formalen vielfach die Suche nach
den Urspriingen und den Intentionen des Griinders. Was sich innerhalb des dufieren, formalen Rahmens
an echter Frémmigkeit, an Individualitit und Subjektivitt entfalten konnte, lafit sich nur selten erfassen.

Bei der abschliefenden Diskussion wurde die Frage »Restauration oder/und Aufbruch« nocheinmal
aufgegriffen. In der monastischen und kirchlichen Entwicklung des 19.Jahrhunderts hatte sich beides



VEREINSNACHRICHTEN 381

verbunden: Restauration allein war nicht méglich, es sei denn sie war verbunden mit einem Neuaufbruch,
der den Anruf der Zeit aufnimmt: »Restauration« gewissermafien als Wiederentdeckung unverzichtbarer
Werte und deren Einordnung in ein gewandeltes gesellschaftliches Selbstverstindnis.

Am Montagabend trafen sich die Tagungsteilnehmer in der Basilika Weingartens zu einer Orgelsoiree;
Stefan Jobannes Bleicher (Salzburg) spielte auf der beriihmten Gabler-Orgel Werke von ].G. Walther und
J.S. Bach. Elke Kruttschnitt / Christine Schmidt

Dem Vorstand gehoren an

Professor Dr. Rudolf Reinhardt in Tiibingen, Vorsitzender

Professor Dr. Joachim Kahler in Tiibingen, Erster stellvertretender Vorsitzender
Dekan Msgr. Paul Kopf in Ludwigsburg, Zweiter stellvertretender Vorsitzender
Ltd.Dir.i.K. Dr. Waldemar Teufel in Rottenburg, Schriftfiihrer
Oberkreisarchivrat Dr. Kurt Diemer in Biberach

Dibzesanarchivar Dr. Heinrich Maulhardt in Rottenburg

Prisident Dr. Gregor Richter in Stuttgart

Die Geschiftsfithrung obliegt

Frau Gertrud Biurle in Tiibingen

Diesen Band redigierten

Dr. Joachim Kéhler, Professor, Tiibingen
Abraham P. Kustermann, Wissenschaftlicher Mitarbeiter, Tiibingen
Wolfgang Urban M. A., Tiibingen

Anschriften

Geschiiftsfiihrung und Schriftleitung (einschlieRlich Besprechungsteil),
Liebermeisterstrafie 12, 7400 Tiibingen

Vorstand (z.Hd. v. Prof. Dr. Rudolf Reinhard),

Stauffenbergstrafle 68, 7400 Tiibingen



382 VEREINSNACHRICHTEN

Tauschverkehr

Mit folgenden Zeitschriften steht unser Verein (Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte) im
Tauschverkehr (in Klammern wird jeweils die Bibliothekssignatur angegeben):

Alemannisches Jahrbuch (BGV ZA 10)

Annalen des Historischen Vereins fiir den Niederrhein (BGV ZA 26)

Archiv fiir deutsche Postgeschichte (BGV ZA 34)

Archiv fiir mittelrheinische Kirchengeschichte (BGV ZA 37)

Archiv fiir schlesische Kirchengeschichte (BGV ZA 42)

Beitrige zur altbayerischen Kichengeschichte (BGV ZA 27)

Beitrige zur Regensburger Bistumsgeschichte (BGV ZA 36)

Berichte des Historischen Vereins fiir die Pflege der Geschichte des ehemaligen Fiirstbistums Bamberg
(BGV ZA 20)

Blitter fiir wiirttembergische Kirchengeschichte (BGV ZA 22)

Freiburger Didzesanarchiv (BGV ZA 13)

Esslinger Studien (BGV ZA 23)

Hohenzollerische Heimat

Innsbrucker Historische Studien (BGV ZA 38)

Mainfrinkisches Jahrbuch fiir Geschichte und Kunst zu Wiirzburg (BGV ZA 25)

Jahrbuch des Vereins fiir Augsburger Bistumsgeschichte (BGV ZA 15)

Postgeschichtliche Blitter (BGV ZA 35)

Reutlinger Geschichtsblitter (BGV ZA 21)

Schriften des Vereins zur Geschichte des Bodensees (BGV ZA 31)

Ulm und Oberschwaben (BGV ZA 28)

Wertheimer Jahrbuch (BGV ZA 24)

Wiirttembergisch Franken (BGV ZA 33)

Wiirzburger Didzesangeschichtsblitter (BGV ZA19)

Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins (BGV ZA 12)

Zeitschrift fiir hohenzollerische Geschichte (BGV ZA 14)

Zeitschrift fiir wiirttembergische Landesgeschichte (BGV ZA 11)

Verzeichnis der Mitarbeiter

Ernst BOHME, Steffensweg 8, 3406 Bovenden 1

Dr. BriGITTE DEGLER-SPENGLER, Leitende Redaktorin, Staatsarchiv, Martinsgasse 2, CH-4001 Basel
Dr. Hans-VoLkMAR FINDEISEN, Pfarrstrafle 22/1, 7012 Fellbach

Prof. Dr. Worrcane Hue, Hagenmattenstrafie 20, 7800 Freiburg

Msgr. Paur Korr, Dekan, Landickerstrafle 12, 7140 Ludwigsburg 11, Neckarweihingen
Erke KruttscuniTT, Untere Heulandsteige 1, 7400 Tiibingen

Dr. Perer THADDAUS LANG, Stadtarchivar, Lammerberstrafie 53, 7470 Albstadt-Tailfingen
AnTON LAUBACHER, Herbertstrale 81, 7000 Stuttgart 40, Stammheim

Sr. MARIELUISE METZGER, Mutterhaus der Barmherzigen Schwestern, 7934 Untermarchtal
GEeorG Orr, Dipl. theol., Heilbronner Strafle 133, 7000 Stuttgart 1

Dr. WoLFGANG Pross, Privatdozent, Franziskusstrafle 3, 8000 Miinchen 80

P. FrumEeNTIUS RENNER OSB, 8917 St. Ottilien



VEREINSNACHRICHTEN 383

Dr. RemnsoLD RieGer, Wiss. Angestellter, Birkenstrafle 7, 7400 Tiibingen

Prof. Dr. ErnsT A. ScueriNG, Eichdorffring 29, 6300 Gieflen

Dr. BernuARD THEIL, Hauptstaatsarchiv Stuttgart, Konrad-Adenauer-Strafie 4, 7000 Stuttgart 1
WoLrcaNG UrBan, Wiss. Angestellter, Bursagasse 2, 7400 Tiibingen 1

Dr. Orro Weiss, Adelheidstrafle 31, 8000 Miinchen 40

Verzeichnis der Rezensenten

Dr. INGRID BATORI, Sebastian-Kneipp-Str. 35, 5414 Vallendar
Dr. Orro Beck, Jakob-Emele-Platz 4, 7953 Bad Schussenried-Otterswang
Dr. BricITTE DEGLER-SPENGLER, Staatsarchiv, Martinsgasse 2, CH-4001 Basel
Dr. MicHAEL DiereNBACHER, Kefllerplatz 7, 8500 Niirnberg 20
Priv.-Doz. Dr.Immo EBErL, M. A., Hélderlinstr. 20, 7400 Tiibingen 1
P.Dr.RanaLp Frscaer OFMCap, Wesemlinstr. 42, CH-6006 Luzern
Prof. Dr. ANDREAS FLITNER, Im Rotbad 43, 7400 Tiibingen 1
Dr. Louise GNADINGER, Digetschwil, CH-9527 Niederhelfenschwil
Prilat Dr. MARTIN GrrTZ, Franziskanergasse 3, 8700 Wiirzburg
Dr. WerNER Gross, Karmeliterstr. 9a, 7407 Rottenburg a.N. 1
Dr. ApeLHeip Hann, Elfenstr. 83, 7000 Stuttgart 80
Dr. Aucusta HONLE, Kastanienstr. 2, 7210 Rottweil a.N.
HeriserT HuMMEL, Pfarrer, Daimlerstr. 11/1, 7000 Stuttgart 50
Dr. Hans-JoacHiM KOHLER, Haldenbachstr. 15, 7400 Tiibingen 9
SieGLIND KoLBE, Birkenweg 2, 7547 Wildbad
AsraHaM PeTER KusTErRMANN, Derendinger Str. 99, 7400 Tiibingen 1
Dr. Perer THADDAUs LAaNG, Lammerbergstr. 53, 7470 Albstadt-Tailfingen
Dr. KonsTanTiN MatEr, Hauptstr. 24, 7951 Berkheim (bei Biberach)
Prof. Dr. KarL PELLENS, Lindenweg 2, 7981 Schlier 2 (Unterankenreute)
Prof. Dr. RupoLr REINHARDT, Stauffenbergstr. 68, 7400 Tiibingen 1
ERHARD SCHAFFER, Birkenstr. 16, 7407 Rottenburg a.N.-Seebronn
ManFRED ScHMID, Miinzgasse 1, 7400 Tiibingen 1
Dr. ALFRED SCHROCKER, Albrecht-Diirer-Str. 19, 3050 Wunstorf 1
WoLrcanG UrsaN M. A., Bursagasse 2, 7400 Tiibingen 1
Dr. PETER WALTER, Schlofl Roseck, 7400 Tiibingen 9
Prof. Dr. Ernst WALTER ZEEDEN, Histor. Seminar, Wilhelmstr. 36,

7400 Tibingen 1 ‘
GiseLa Zgissic, Hegnacher Str. 10, 7012 Fellbach-Offingen
Dr. ANDREAS ZIEGER, Memelstr. 29, 7160 Gaildorf



ADB
ADSS

AHP
AMKG
APK
ASOC
BWKG
COCR
DASchw
DV

E]

FDA

HJ
HAKG
LThK
NDB
PL

REC
RGBI
RG
RGG
RJKG
RM

RQ

RST

SM OSB
ThQ
TRE
Veroffentl.

Abkiirzungen

A. Zeitschriften, Rethen, Sammelbinde u. a.

Allgemeine Deutsche Biographie

Actes et Documents du Saint-Siége relatifs 2 la Seconde guerre Mondiale, hrsg. von Pierre
Blet, Robert A. Graham, Angelo Martini, Burkart Schneider, 11 Bde., Citti del Vaticano
1965-1981

Archivum Historiae Pontificiae

Archiv fiir mittelrheinische Kirchengeschichte

Archiv fiir die Pastoralkonferenzen in den Landkapiteln des Bistums Konstanz
Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis

Blitter fiir wiirttembergische Kirchengeschichte

Collectanea Ordinis Cisterciensium Reformatorum

Didzesanarchiv von Schwaben

Deutsches Volksblatt, Stuttgart

Ellwanger Jahrbuch

Freiburger Didzesanarchiv

Historisches Jahrbuch

Handbuch der Kirchengeschichte

Lexikon fiir Theologie und Kirche

Neue Deutsche Biographie

Patrologia Latina

Regesta episcoporum Constantiensium

Reichsgesetzblatt

Repertorium Germanicum

Die Religion in Geschichte und Gegenwart

Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte

Rottenburger Monatsschrift fiir praktische Theologie

Roémische Quartalschrift

Reformationsgeschichtliche Studien und Texte

Studien und Mitteilungen aus dem Benediktinerorden

Theologische Quartalschrift

Theologische Realenzyklopidie

Veroffentlichungen der Kommission fiir Zeitgeschichte bei der Katholischen Akademie in

KommZGA  Bayern (Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag) Reihe A: Quellen

Veroffentl.
KommZGB

VIhZG
WUB
WVLG
ZGO

ZKG
ZWLG

AWT
DAR
EAF
EOA
HHStA
HStA
StA
StadtA
UA

Verétfentlichungen der Kommission fiir Zeitgeschichte bei der Katholischen Akademie in
Bayern (Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag) Reihe B: Forschungen

Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte

Wiirttembergisches Urkundenbuch

Wiirttembergische Vierteljahreshefte fiir Landesgeschichte

Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins

Zeitschrift fiir Kirchengeschichte

Zeitschrift fiir wiirttembergische Landesgeschichte

B. Archive

Archiv des Wilhelmsstifts in Tiibingen
Dibzesanarchiv Rottenburg
Erzbischéfliches Archiv Freiburg
Erzbischéfliches Ordinariatsarchiv Freiburg
Haus-, Hof- und Staatsarchiv
Hauptstaatsarchiv

Staatsarchiv

Stadtarchiv

Universititsarchiv



Register der Orts- und Personennamen

von Hans-HeiNrICH GETZENY

Abkiirzungen: B = Bischof; Dir = Direktor; Eb = Erzbischof; Frhr = Freiherr; Gf = Graf, Grifin;
Hl = Heilige(r); Hz = Herzog(in); Hztum = Herzogtum; Hist = Historiker; Kg = Konig(in);
Kard = Kardinal; Pf = Pfarrer; Pris = Prisident; Prof = (Universitits-)Professor; Wb = Weihbischof;
Abkiirzungen von Ordensgemeinschaften nach LThK.

Aachen 353, 362

— Missionswerk 77

Aalen, St. Salvator 206

Abel, Karl von, bayer. Innenminister 11859 67

Abendroth, Politiker 128

Adalbert, Prinz von Preuflen 11873 123

Adami, Adam, OSB 295f.

Adelberg, OPrim-Kloster 294, 354f., 360, 365

Adelhausen, OP-Kloster 94f.

Adelinde, Ordensfrau 166

Adelmann, Elisabeth Gf 259

Adolf von Nassau 320

Aich, Adolf, Kaplan 261

Albert von Sachsen, 11390 229

Albertus Magnus, HI 11280 225, 229f., 329

Albrecht von Schenkenberg 320

Albrecht, Hz von Wiirttemberg 200

Aldersbach, SOCist-Kloster 76

Alexander, Michael, B Jerusalem, +1846 121

Allerheiligen, OPrim-Propstei 307, 334

Allmendinger, Maler 357

Aloysia, Ordensfrau 109

Alpirsbach 231

Altdorf/Weingarten 351

Altheim/Biberach 202

Altheim/Riedlingen 186

Altshausen 272, 328f.

— St. Josef 261

Altotting 67, 188

Amberg, Staatsarchiv 147

Amelungsborn, SOCist-Kloster 119, 132, 344f.

Amman, Jost, [llustrator 306

Ammersee 82

Amrhein, Andreas (Joseph Georg),
11927 62, 82-85, 188

Amrichshausen 258

Andechs, OSB-Abtei 61, 69, 74, 79, 82

Andelfingen 106, 185

Andlaw, Frhr Heinrich von 93

Angelus Silesius (Johannes Scheffler) 11676 315,
353

Anhausen 231

Ankara 211

OSB,

Anselm von Canterbury, 11109 9, 28

Anselm von Havelberg, OPrim, 11158 313

Appenzell 353

Appenzeller, Alfred, Bildhauer 357

Arcadia (Scholl), FAC 109f., 114

Arianismus 9, 310

Aristoteles 1322 v.Chr. 230

Arnaud, Angelique, SOCist Abtissin 346

Arnstein/Limburg 189

Arnulf von Boheries 236

Arpajon 36

Athanasius der Grofle, Kirchenlehrer, +373 9

Attavante, Maler, * 1452 304

Attigny 303

Augsburg 71ff., 157, 174, 274, 336

— FdC-Kloster 100

— Heilig Kreuz 71

— Maria Stern, OFM-Kloster 66

— St. Anna-Gymnasium 70

— St.Josef, Studienseminar 61, 70

— St. Salvator, SJ-Lehranstalt 52, 61, 70

— St.Stephan 66, 69-76, 80

— St.Ulrich und Afra 58, 61, 66, 68ff., 231

— St.Ursula, OP-Kloster 66

Augusta  Elisabeth, Hz
11784 169

Augustinus Aurelius, Hl 1430 340

— Pseudo- 224, 355

Aulendorf 107

von Wiirttemberg,

Baader, Amalie 259

— Franz Xaver, Philosoph, 11841 45
Babenhausen 44

Bad Ditzenbach 112

Bad Wimpfen 184

Bad Wurzach 368

Baden, GroffHztum 87-98
Baden-Baden 91

Bir, Gisela, Kiinstlerin 359
Baindt, Piuspflege 259

— SOCist-Kloster 271f., 274, 289
Ballrechten/Baden 337



386

Balmer, Johannes, OSB, Abt Wiblingen, 1484
231

Bamberg 9, 31, 43, 320

— Dombibliothek 319

- Domschule 319

— Domstift 367

— Staatsarchiv 147

Barth, Christian, Pf, $1862 257

— Karl, Theologe, 1968 337

Basel 126, 237, 306, 322, 349

— Barfiiflerkloster 323

— Konzil 1434 157f., 225f., 316, 340

— Miinster 303

— OFM-Kloster 323

— OP-Kloster 323

Beck, Hans Joachim, Jurist 298

- Leonhard, Kiinstler 308

- Paul Anselm Franz, Hist, * 1845 328f.

— Peter Paul, Hofkammerdirektor 328

Beckmann, Max, Maler, 11950 358

Beda Venerabilis, Kirchenlehrer, 1735 236

Beer, Franz, Baumeister, 11726 368

Benedikt von Aniane, HI, 1821 60

- von Canfield (William Fitsch), +1610 315

— von Nursia, HI, 1542 26, 82, 340f.

Benediktbeuern, OSB-Abtei 58, 80

Benz, Josef 224

Benziger Verlag 194

Benzler, Willibrod (Karl),
11921 192

Berger, Wilhelm, Pf 260

Berlichingen 109

Berlin 75, 78, 205

— Bethlehemkirche 116

— Charité 117

— Diakonissenhaus Bethanien 116, 118, 123ff.,
127f., 131

- Elisabeth-Stift 116

— Johannesstift 118

— Staatl. Archiv Preufl. Kulturbesitz 148

Berlin-Charlottenburg 128

Berlin-Dahlem 359

Berlin (Ost) 354

Bern 131, 369

Bernhard von Clairvaux, HI +1153 26f., 119, 236,
314, 353

Bernardus de Parentinis, OP 230

Bernold von Konstanz, 11100 313

Berthold II. von Zihringen, Hz 361

— IIL von Zihringen, Hz 311

— IV. von Zihringen, Hz 311

— V. von Zihringen, Hz +1218 311

Bethlehem 105

Bethmann-Hollweg, Hildegard von, 11944 125

— Moritz August von, 11877 125, 128

OSB, B Metz,

REGISTER

— Theobald von, Reichskanzler, +1917 125

Bettenhausen 370

Beuggen/Hochrhein 257

Beuron, OSB-Abtei 62, 79, 82f., 95, 97, 188-194,
273, 357, 359

Biberach 100, 170, 181, 187, 255, 260, 295, 342

— Spitalbibliothek 224

Biburg 367

Bietigheim 206

Binder, Melchior, Kiinstler 360

Bingen/Hohenzollern 359f.

Binsdorf 358

Birker, Paulus, OSB, Abt 75

Bischmannshausen/Uttenweiler 170

Bismarck, Otto von, Politiker, 11898 75, 128, 362

Bissingen, Gf von 171

Blarer, Ambrosius, Reformator, 1564 348

- Gerwig, Abt Weingarten, 11567 268-273,
27541., 279, 281f., 287f., 289, 297

Blasucci, Petro Paolo, CSSR, 11817 43

Blaubeuren 232, 340

— Blautopf 341

— OSB-Kloster 340f., 359

Blech, Joachim, Jurist 298

Bleicher, Oberlehrer 172

Blumenfeld 258

Bodelschwingh, Ernst von, Minister, +1854 120,
123

— Friedrich von, +1910 120

Bodensee 268

Bogner, Theresia 184

Bohmenkirch 107

Bortlingen 355

Bothlingk, Hist 87, 97

Bodnegg 196

Bohnenberger, Karl, Prof 224

Boll, Bernhard, Eb Freiburg 89

Bologna 336

Bolz, Eugen, Staatsprisident, 11945 263, 265

Bomm, Urbanus (Johannes), OSB, 11982 194

Bonatz, Paul, Architekt, * 1877 211f.

Bonaventura, OFM, HI 1274 224, 315

— Pseudo- 235

Bonlanden 259f.

Bonn 188f. — Universitit 334f.

Born, Ignaz von 31

Borromaius, Carl, Eb Mailand, HI, +1584 99, 328,
336

Brackenheim 110

Braith, Anton, Maler 357

Brandenburg, Balley des Johanniterordens 128,
131

Brannenburg/Inn 357

Braun, Heinrich, OSB, +1792 308

— Placidus, OSB 66, 68



REGISTER

Braunau 81

Braunschweig, Landeskirchl. Archiv 148

Braunschweig-Wolfenbiittel 344

Brecht, Basilius 164

Bregenz, Herz-Jesu-Kirche 202

Breitenstein, Hans von, Hofmeister 165

Bremen 110

Brentano, Clemens von, Dichter, 11842 45, 99
— Heinrich von, Pf. 11831 196

Brenz 310

Brenz, Johannes, Reformator, 11570 348

Breucha, Hermann, Pf, 11972 212

Brinzinger, Adolf, Pf, * 1846 195

Bruchmann, Franz Ritter von, CSSR, 11867 53

Bruno Giordano, 11600 327

Bruschius, Caspar, Hist 155

Briider vom gemeinsamen Leben 316f.

Briigge 190

Briinn, Gymnasium 72

Buchalf.l 107, 109, 169-173, 181, 183, 207, 209,
2711,

— Damenstift 155-167, 169

Buchenwald 352

Buchhorn/Friedrichshafen, OSB-Kloster 59

Buck, Michael Richard, Heimatforscher, 1888
172

Biichner, Ludwig, Philosoph, 11899 46

Biichsel, Politiker 128

Biickle, Martin, Kiinstler 365

Biidingen, Fiirstl.-Ysenburgisches Archiv 148

Biihler, Josef, Pf, +1873 185

Bunsen, Christian Karl Josias Frhr von, 1860 121

Buol, Politiker 95

Burgau 282, 289

Burghausen/Obb. 185

Burgkmair, Hans, Kiinstler, +1531 308

Buridan s. Johannes Buridan

Burkhardt, Prof 212

Bursfeld 294, 339

Bushiri-Aufstand 1888/91 83

Buss, Franz Josef, Prof, 11878 92, 96, 257, 259

Buxheim 273, 279

Cades, Josef, Architekt, +1943 202, 213, 357

Calvin, Johann, Theologe, 11564 302, 305, 331

Camerarius, Joachim, Humanist, 11574 348

Cappellari, Bartolomeo, s. Rom: Pipste, Papst Gre-
gor XVL

Capri 264

Caracas, San Jose del Avila, OSB-Abtei 84

Carl Prinz von Preuflen, 11883 128

Carl Eugen Hz von Wiirttemberg 357

Casel, Odo (Johannes), OSB 11948 194

Caspar, Karl, Kiinstler, 11956 357f.

Caspar-Filser, Maria, Malerin 358

387,

Catullus, rom. Dichter, $um 55 v.Chr. 224

Celsus, Philosoph 309f.

Charcot, Jean Martin, Psychiater, 11893 126

Chartres 100, 324

Chauvet, Louis, Pf 100

Chiemsee 80

Christian, Franz Joseph, Bildhauer, +1798 343

— Johann Joseph, Bildhauer, 11777 343

— von Gritz, Theologe 1 nach 14142 234

Christmann, Franz Xaver 308

Christoph von Wiirttemberg, Hz, T 1568 276, 283,
361

Chur 43, 329

Citeaux 339

Clara, Abtissin 158

Cluny 82, 339, 341

Coburg, Staatsarchiv 148

Colner, Friedrich, OSB, 11451 235

Coloredo, Philipp Gf von 131

Comburg 270

Como 303

Condorcet, Mme. de 40

Cornelius, Peter, Maler 77

Corvinus, Matthias, Kg Ungarn, 11490 304

Cramer-Klett, Ludwig Benedikt von, 11985 79

— Theodor Frhr von 62, 78-82

Croismare, Marquis de 34

Dalberg, Karl Theodor Anton Maria Frhr von,
B Konstanz, 11817 171

Danckwert, Emmy 126

Dangelmaier, Alois, Pf, 11968 263 ff.

Danton, Georges, T1794 32

Danzer, Jakob, OSB, 11796 308

Dar es Salaam 83

Darmstadt 184f.

— Staatsarchiv 148

David von Augsburg, OFM, Mystiker, 11272 359

Degenfeld 355

— Frhrn von 184

- Gotz Graf von, Abgeordneter 198

Deggendorf 69

Dellmensingen/Laupheim 199

Desclee, Verleger 190

Detmold, Staatsarchiv 148

Deuring, Generalvikar Konstanz 329

Deutsch, Wolfgang, Kunsthist 352

Deventer/Niederlande 346

Diderot, Denis, Dichter, 11784 31-41

Dietrich, Franz, Abt Weingarten 292

- Jorg, Kiinstler 357

Digos/Philippinen 84

Dillingen/Donau 171, 186, 260

— OFM-Kloster 67

Dionysius, Pseudo-Areopagita 318



388

Dirks, Walter, Publizist 352
Déllinger, Johann Joseph Ignaz, Prof, 11890 9
Dominikus von Weingarten, Abt 294 ff,
Donau 268
Donaustetten 222f,
Donauwdrth 279
— Heilig-Kreuz-Kloster 75
Donzdorf 308, 354
- Vinzentiuspflege 259
Dornsperger, Hektor, Jurist 298
Dresden, Diakonissenhaus 125f.
Dreuben, Konrad (Drube Conrad), Pf 235
Dreyer, Johannes, OSB, Maler 357
Diirr, Leonhard, OPrim-Abt 355
Diisseldorf, Hauptstaatsarchiv 148
Dunningen 360f.
Duns Scotus s. Johannes Duns Scotus
Dupanloup, Felix-Antoine-Philibert, B Orléans
11878
249
Duttenhofer 106

Ebenhofen/Allgiu 363

Eberhard 1., Eb Salzburg, +1164 329, 367 - im
Bart, Hz von Wiirttemberg, 11496 347, 361,
367

Eberhardt Albrecht, Syndikus 298

Ebersbach/Fils 355

Ebringen 1.Br. 359

Echter von Mespelbrunn, Julius, B Wiirzburg
+1617 137,145

Echterdingen 203, 350

Eck, Johannes, Theologe, 11543 324f.

Eckhart, Mystiker, $1327 338, 359

Edouard, Louis René, Prince de Rohan-Guémené,
B Straflburg, 11803 333f.

Egle, Joseph, Oberbaurat, *1818 198f.

Ehi.ngen/Donau 109, 170, 172, 181, 185, 188, 254,
2581,

— Konvikt 183, 186, 219

Eichendorff, Joseph von, Dichter, +1857 38

‘Eichhorn, Johann Albrecht Friedrich, Minister,
+1856 122f., 125

Eichstitt 62, 136, 142, 186, 335

— Dibzesanarchiv 148

— St. Wallburg, OSB-Kloster 59f., 76

Einhardt, Peter, Abt 361

Einsiedeln, OSB-Kloster 72f., 172, 315

Eisenbarth, Joseph 110f.

Eislingen, St. Markus 354

Elchingen, OSB-Kloster 58, 232, 271f., 274, 279,
281, 285, 293

Elisabeth Luise, Kg von Preuflen, 11873 122, 125

Ellerbach, Fiirstengeschlecht 161f.

Ellwangen 181, 204, 259, 270f., 309, 329f., 351

REGISTER

— Marienpflege 257

— Priesterseminar 174

Eltz, Philipp Karl von, Eb 333

Emden, Archiv der evang.-reform. Gemeinde 148

Emerfeld 174

Emmerick, Anna Katharina, Ordensfrau, 1824
47 :

Emming-St. Ottilien, OSB-Abtei 188

Endrich, Anna, 11982 171

— Erich, Prilat, 1978 209, 211f.

Engler, Helmut, Minister 366

— Johannes 164

Ensdorf, OSB-Kloster 68

Erasmus von Rotterdam,
320-323

Erfurt 45

Erhart, Michel, Kiinstler 354

Eriskirch 364

Erlenbad 260

Ertingen 172

Espachweiler/Neuler 175

Essen, Diozese 314

Esslingen 165, 196

— Frauenkirche 199

— Pfleghof 341

- Reichsgrafentag 1804 167

Ett, Kaspar, Komponist, 11847 61

Ettal, OSB-Kloster 68, 78-81

Ettenheim 334

Ettenheimmiinster 334

Eybach/Geislingen 184

Humanist, 11536

Faber, Jurist 298

Fabri, Heinricus de Egbottingen, Kleriker 158

Falk, Johann Daniel, Sozialpidagoge, 11826 118

Fannemann, Balthasar 278

Fauler, Biirgermeister Freiburg i.Br. 94

Faulhaber, Michael von, Eb Miinchen, Kard,
+1952 80

Faurndau, Stiftskirche 365

Federsee 155, 163

Feldbach/Thurgau, SOCist-Kloster 344

Fellbach-Offingen 263-265

Feneberg, Johann Michael 45

Ferdinand 1., dt. Kaiser, 11564 164, 271,274,276,
2781f., 326f.

— II. dt. Kaiser, 11637 353

Fergenhans, Johannes, Humanist 11510 163

Fesseler, Eugen 221, 224

Feuerbach, Ludwig, Philosoph, 11872 46

Fichte, Johann Gottlieb, Philosoph, 11814 38f.

Fischer, Hanns, Prof 224

Fisher, John, Humanist, +1535 353

Fliedner, Caroline, 11892 124

— Theodor, 11864 116ff., 121, 123-127



REGISTER

Florenz 82

Fontane, Theodor, Dichter, 11898 124, 127

Fonte, Avellana 339

Forster, Georg, Volkerkundler, 11794 37

Franck, Sebastian, 11542 143

Francke, August Hermann, Sozialpadagoge, 1727
118

Frank, Karl Suso, OFM 132

Frankfurt/M. 169, 174, 206

— Bartholomiusstift 230

— OCarm-Kloster 230

Franz 1., osterr. Kaiser. 11835 54, 71

— von Assisi, HI, 11226 246, 249, 255, 260, 327,
340, 347

Franz Ferdinand, osterr. Kaiser, 1914 72

Franzosische Revolution 1789 22,32, 41,44, 100,
120, 242, 244, 246, 254

Frauenchiemsee, OSB-Kloster 80

Fraundorfer, Max 191

Freckenhorst, Damenstift 156

Freiburg i.Br. 91, 93ff., 190£., 196, 202, 254, 259,
261f., 310, 349, 358

- Augustiner-Museum 95

— Caritasverband 253-262

— Erzdiozese 89f., 93f., 253-262

— Erzbischofl. Archiv 89, 330, 334

' — FdC-Kloster 100

— Klinikum 260

— Miinster 311

— OSU-Lehrinstitut 95

— St. Martin 96

— Universitat 88, 204, 257, 272, 311

Freiburg/Uchtland 72, 303

Freising 43, 133

Freud, Sigmund 11939 126

Freudenstadt 363

Freyer, Hans, Soziologe, 11969 352

Fridericus de Senis 224

Fried, Publizist 352

Friedberg, Grafschaft 161

Friederike, Ordensfrau 108

Friedrich I. Barbarossa, dt. Kaiser, 11190 311,367

- IIL., dt. Kaiser, +1493 162f.

— L., GrofiHz Baden, 11907 97

— IL., GrofHz Baden, + 1928 87

— IL, Kurfiirst Brandenburg, 11470 122

— der Siegreiche von der Pfalz 320

- IL, Kg Preuflen, 11786 88

- Hz. Wiirttemberg, 11608 347

- 1, Kg Wiirttemberg 201, 351, 367

— von Zollern, Burggraf in Niirnberg 162

Friedrich Eugen, Hz von Wiirttemberg 351

Friedrich Wilhelm IIL., Kg Preuflen, +1840 128

— IV, Kg Preuflen, +1861 120ff., 125, 128

Friedrichshafen 210, 357

389

— Petrus-Canisius-Kirche 206

Frint, Jakob, B St. Pélten, 11834 50

Fritzlar 314

Frundsberg, Fiirsten von 355

Frithwald, Wolfgang, Prof 38

Fuchs, David, Vikar 260

Fiirst, Christian, Abt von Salem 287, 297

Fiirstenberg, Grafen von 163, 165, 167

Fiirstenfeld, SOCist-Kirche 61

Fiirth/Odenwald 184

Fugger, Anton Ignaz von, Fiirstpropst 329

— Ulrich, $1584 305

Fulda, FdC-Kloster 100

- Bischofskonferenz 262

Funk, Christoph, Abt Petershausen 285f., 289,
297

Fust, Johann Drucker  um 1466 306

Galen, Arzt, 1199 309

Galileo Galilei, Naturforscher, 1642 229, 327

Galle, Cornelius, Kiinstler 315

— Theodor, Kiinstler 315

Gars/Inn, CSSR-Archiv 48, 52

Gassn;r, Johann Joseph, Wunderheiler, 11779
329¢.

Gebharda, Ordensfrau 93

Gebrazhofen 196

Geidel, Eugen, Prof *1909 207

Geiler von Kaysersberg, Prediger, 11510 232, 306,
316

Geislingen 204, 354, 366

Gemmingen, Otto Heinrich Frhr von, Politiker,
11836 107

Genf 131

Gengenbach 260, 290, 294f., 334

Gengler, Adam, Prof, 11866 9, 27

Georg von Kaltental, Pralat 283

Gerbert, Martin II., Fiirstabt St. Blasien 89, 308f.

Gercken, Philipp Wilhelm, 11791 222, 233

Gerhard von Caloen 190

Gerhardinger, Karoline (Sr. M. Theresia von
Jesus) 67

Gerlach, Leopold von, General, 11861 120, 123

- Ludwig von, Oberlandesgerichtspris.,
11877 120, 123, 125

— Otto von, Pf, 11849 122

Gersen, Giovanni, OSB-Abt 237

Gerson, Johannes, Theologe, 11429 224,231-234,
237, 315-318

Gertrud von Helfta, Mystikerin, 11302 359

Gessinger, Christoph, Baumeister 369

Geufl, Johannes, +1440 231, 233f.

Ghirlandaio, Domenico, Maler, 1494 304

Gienger, Jacob 164

Gieflen, Katholisch-Theologische Fakultit 185



390

— Universitit 352

Gizzi, Kard, 11849 178

Glottertal 361

Gobat, Samuel, B Jerusalem, +1879 121, 126

Goppingen 184, 186, 204, 355, 364ff.

— Kreisarchiv 354

— Oberhofenkirche 354

— Stidt. Museum 365f.

Gorres, Joseph, Schriftsteller, +1848 47, 60, 73,
100

Gaoser, Karl Friedrich, Maler 357

Goethe, Johann Wolfgang, Dichter, 11832 371,
41, 69

Géottingen 361

Goldshofe/Aalen 186

Gommersdorf 258

Gorheim/Sigmaringen, OFM-Kloster 95, 359

Gossner, Johannes Evangelista, Pf, 11856 116

Gottfried III. von Calw-Lowenstein 320

- von Cappenberg 314

Grabow, Matthius, OP 11421/22 316

Graz 100

Gregor XVI. von Rimini, OESA 11358 228, 317

Grodt 163

Grober, Conrad, Eb Freiburg 89

Groote, Geert, Bulprediger, $1384 345

Grosse, Carl, Dichter 37

Groflschafhausen 174

Grosz, George, Maler, 11959 358

Griinewald, Jakob, Maler 365

Grynius, Simon, Humanist, +1541 348

Guardini, Romano, Prof 11968 64

Giineck, Georg Schmid von, B Chur 338

Giinther, Anton, Philosoph, 11863 51, 54

Gueranger, Prosper, Abt 193

Gundelfingen, Barbara von, Abtissin 158, 166

- Nikolaus von, Generalvikar 160

~ Stephan von 162

Gundelsheim, Nikolauspflege 104, 107, 258

Gunzwil/Beromiinster 82, 188

Gurtweil 258

Gutenzell, SOCist-Kloster 271f., 274, 289, 329

Gutzkow, Karl, Schriftsteller, +1878 123

Gwiggen/Thurgau, Mariastern, SOCist-Kloster
344

Haber, Georg, Jurist 298

Habermas, Jiirgen, Prof *1929 263

Habsburg, Fiirstengeschlecht 173, 270, 278, 281,
286, 311, 326f., 332f.

- Rudolf von, dt. Kaiser, 11291 161, 320

Hirter, Franz Heinrich, Pf 116

Hirtlin, Johann ChristophI., Abt Weiflenau 287,
294, 2961,

Hagen, August, Generalvikar 254

REGISTER

Hagenau 228

Hager, Gall, Jurist 277, 291, 298

Hahn, Philipp Matthius, Pf, +1790 350f.

Haid, Johann Jakob, Kiinstler 365

Haigerloch 188

— PA-Konvent 95

Halblitzel, Johannes, Abt Weingarten 285, 297

— Michael, Abt Weissenau 284ff., 297

Halbliitzel, Ulrich, Abt Wiblingen, 1473 231,
233

Halle a.d. Saale 348

Hamburg 116, 118, 124f.

- Rauhes Haus 117f., 120

- Staatsarchiv 149

Hammer, Nikolaus, Gesandter 277

Haneberg, Bonifaz (Daniel), OSB-Abt, B Spey-
er 74,186

Hanga/Peramiho (Afrika) 83f.

Hannover, Hauptstaatsarchiv 149

— Landeskirchl. Archiv 149

Hansjakob, Heinrich, Schriftsteller, Pf +1916 87,
93, 96

Hanssler, Bernhard, Prilat 209

Haringer, Michael, CSSR 48

Hartenschneuder, Ulrich, OSB 72

Harthausen a.d. Scher 359

Hauerz 219

Hausen, Christoph, Gesandter 277

Heckel, Erich, Maler, +1970 358

Hefele, Carl Joseph, B Rottenburg, 11893 78, 82,
176f.

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm, Philosoph,
+1831 115

Hegenauer, Kiinstlerfamilie 360

Hegenberg 261

Heggbach, SOCist-Kloster 261, 271f., 274, 289

Heggelin, Ignaz, Pf 253

Hegne 93, 260

Heidelberg 90, 97, 2261., 303

— Bibliotheca Palatina 305f.

— Heiliggeistkirche 305

— Universitit 227f., 305, 369

~ Universititsbibliothek 305f.

Heilbronn 109

Heiligenbronn 209, 259f.

Heiligkreuz 235

Heim, Karl, Pf, +1839 170

Heimbacher Vergleich 1382 128

Heinemann, Firma in Kéln 106

Heinrich von Cremona 225

- Heinbuche von Langenstein, 11397 227, 231

— Seuse, OP, Mystiker, 11366 353, 359

— Totting von Oyta, +1396 227

- XIIL, Prinz zu Reuff, 11897 131

Helbing, Adolph, Chorherr 158



REGISTER

Held, Friedrich, Ritter von, CSSR, 11881 50, 53

Helfenstein, Grafen von 365

Hemer/Westfalen 192

Henhéfer, Aloys, Pf, 11862 369

Henkell-Donnersmarck, Guidotto Karl Lazarus,
Fiirst, * 1888 205f.

Heppenheim 184

Herberstein, Karl Gf von, B Laibach 11

Herbertingen 360

Herder, Johann Gottfried, Dichter, 11803 31, 37

Herder Verlag 190, 192, 194, 309

Herkommer, Hans, Architekt, 1956 209f.

Herler, Friedrich, OPrim 308

Herlisheim/Elsaff 235

Hermes, Georg, Theologe, 11831 335

Hernsheim/Worms 171

Herp, Hendrik, 11477 315

Herr, Pf 92

Herrenchiemsee 58

- CRSA-Stft 76

Herstelle, OSB-Abtei 194

Herwegen, Ildefons (Peter), OSB, 11946 194

Hessen-Darmstadt, Auguste Wilhelmine Maria
von 63

Heuberg b. Stetten am kalten Markt 264

Heuchlinger, Meinrad, Prior, 11716 225

Heudorf 358

Heuss, Theodor, Politiker, 11963 337

Heufllin, Abraham, Jurist 298

Heyberger, Kasernenverwalter 198

Hildesheim, FdC-Kloster 100

Hillenson, Johann, Jurist 298

Himmler, Heinrich 81

Hindelang 363

Hinkmar von Reims, Eb, 1882 313

Hirrlingen 196

Hirsau 311, 341, 367

Hirscher, Johann Baptist, Theologe, 11865 253,
257f.

Hitler, Adolf 81, 265

Hocker, Amand 69

Héfer, Anton, Subregens, 11922 188

Holtzl, Caspar 164

Hoenen, Maarten 229

Hofacker, Auguste Sophie 184

- Hans-Georg, Hist 161

Hofbauer, Klemens Maria, CSSR, HI, 11820 43f.,
47-51

Hoffmann, E. T. A, Dichter, 11822 31-41

Hofmann, Theodor, Pf, +1914 186f.

Hohenaschau 81

Hohenems, Mark Sittich Kard von, B Konstanz
11595 303

Hohenlohe, Grafschaft 134

Hohenlohe-Schillingsfiirst, Alexander von 330

391

Hohenstaufen 364f.

Hohenstein/Rottweil 206

Hohenwart, Sigismund Anton Gf von, Eb
Wien 51

Hohenzollern, Fiirstengeschlecht 295, 356

- Gf Jost NikolausIL. von 138

Hohenzollern-Hechingen 166

Hohenzollern-Sigmaringen 166

Holbach, Mme de 40

Holbein, Hans d. A., Maler, 11524 341

Holeczek, Heinz 321

Holzminden 344

Hooss, Johannes, Bauer, 11755 349f.

Horb, FdC-Kloster 104

Hornberg 257

Hornsteiner, Johann, Syndikus 291, 298

Hrdlicka, Alfred, Prof 357

Huber, Barnabas, OSB, Abt 71ff.

Hiibl, Johann, CSSR 43

— Thaddius, CSSR, 11807 51

Hiifingen 257

Hugo Ripelin von Straflburg, OP, tum 1268 234

Hugo de Prato florido 233

Huizinga, Johan, Hist 320

Humboldt, Alexander Frhr. von, Naturforscher,
11859 122

Hummel, Clemens, Architekt 357, 366

Hundsnurscher, Franz, Archivdir 171

Hurter, Verleger 191

Hus, Johannes, Reformator, 11415 327

Huss, Harald, Maler, *1950 357

Hypp, Johannes 164

Ignatius von Loyola, HI, 11556 315
Ignaz von Born 31

Illyricus, Mathias Gabritius 348

Imola 178

Ingenbohl 93, 109

Ingolstadt 57, 60

— Pfarrkirche Unserer Lieben Frau 324
Ingstetten/Bayrisch Schwaben 171
Inkamana/Siidafrika 84

Innsbruck 100, 282

Inzigkofien, Kloster, Augustiner-Chorfrauen 359
Irsee, OSB-Kloster 267-297

Isidor von Sevilla, Hl, 1636 224, 236

Jacobi, Friedrich Heinrich, Philosoph, 11819 37
Jacobus de Voragine, OP, 11298 224, 233

Jan van Schoonhoven 315

Janssen, Arnold, SVD 82

Jaumann, Ignaz von, Domdekan, 1862 174-181
Jean Paul (Jean P. Richter), Dichter, 11826 38
Jeanjean, Antoine, Superior 100

Jerusalem, St. Jakob 121f.



392

Jestetten 44

Johannes Buridan, tnach 1358 229

- Duns Scotus, OFM, 11308 228

— (Lagenator) von Frankfurt, +1440 227f.
- Heike von Radeburg 226

- von Kastl, OSB, fum 1400 315

— von Konstanz, tum 1312 224

- vom Kreuz, Hl, +1591 125

= Quidort von Paris, OP, 11306 225

— Tauler, OP, Mystiker, +1361 353, 359
Jolly, Julius, Ministerialrat 94

Jordan von Quedlinburg, OESA, +1380 224
Josef, HI 249

- IL, dt. Kaiser, 11790 11, 57, 88, 329
Julian Apostata, rom. Kaiser, +363 309f., 353

Kilin, Meinrad, OSB 72

Kager, Leonhard, Gesandter 165

Kaiseringen 359

Kaiserslautern 358

Kaiserswerth 117, 121, 124

Kaisheim, SOCist-Kloster 271, 274, 341f.

Kaminiec/Polen 52

Kant, Immanuel, Philosoph, +1804 37f.

Kappel 169f., 172f.

Kappel, St.-Peter-und-Pauls-Kirche 169f.

KarlIV., dt. Kaiser, +1378 162 :

- V., dt. Kaiser, 11558 267

- der Grofle, Kaiser, +814 362

Karl Alexander, Fiirst von Thurn und Taxis, 11827
170

Karl Anselm, Fiirst von Thurn und Taxis, 11805
169

Karl Eugen, Hz. von Wiirttemberg, 11793 307

Karlsruhe 97, 257, 259

- Bad. Landesmuseum 366

- Generallandesarchiv 149, 334

— Kunsthalle 366

— Technische Hochschule 97

Karlsruhe-Durlach 257

Karrer, Otto, Theologe, 11976 337ff.

Kastl 339f.

Kauffmann, Konrad, Gesandter 165

Kaufmann, Regierungsrat 198

Keck, Ulrich, OSB, Abt Wiblingen 11815 223

Kefermarkt 359

Keller, Johann Baptist, B Rottenburg, 11845, 174,
176f., 367

Kelly, Jenny Gf von, Oberin, +1909 125

Kempten 163, 167, 270-275, 279, 289

Keppler, Paul Wilhelm, BRottenburg, +1926 203,
205, 209, 262

— Friederike 108

— Wilhelmine 108

Kessenring, Jakob, Jurist 277

REGISTER

Ketteler, Wilhelm Emmanuel Frhr von, B Mainz,
+1877 185

Khuen, Salesius, Superior 103f.

Kiefer, Landgerichtsdir 95f.

Kiene, Hans, Minister, * 1852 204

King, Heinrich, Jurist 277

Kirchbierlingen 171

Kirchen 196

Kirchheim/Teck, Paulinenpflege 257

Kirsch, Luise, Oberin, 11892, 125

Klee, Paul, Maler, 11940 358

Kleinlaufenburg 196

Klett, Arnulf, Oberbiirgermeister, 11974 207f.

Kldsterle/Vorarlberg 329

Klosterneuburg 234

Klostertal/Vorarlberg 329

Kliipfel, Engelbert, OESA 329

Klump, O. 206

Knabenbauer, Franx X., Prof 81

Knauss, Ulrich, Pf 229

Koblenz 99

— Landeshauptarchiv 149

Kéder, Siger, Pf 357

Kéln 77, 253, 264, 319, 334f., 358

— Archiv der Ev. Gemeinde 149

— Historisches Archiv der Stadt 149

— Ursulakirche 352

— Wallraff-Richartz-Museum 352

Kolner Wirren 1840 334

Kénigsberg/Preuflen 52

Konigsfeld 257

Konigsmiinster, OSB-Kloster 84

Konigswart/Bohmen 342

Kogon, Eugen, Schriftsteller 352

Kohn, Stadtschultheif 103

Kolb, C. 198

- Georg Friedrich 92

- Karl von Konsul 176f.

Kolping, Adolph, 11865 362, 366

Konrad (Holzinger) von Sachsen, OFM, 11279
234

Konstanz 91,95, 157-159, 163, 170, 177, 173, 254,
257, 271, 307, 318, 336, 349, 353, 359, 364

- Hochstift 90

- Konzilien von 157, 224f., 316

— St.Stephan 158f.

Kopenhagen 311

Kornelimiinster 362

Korntal 257

Kornwestheim 350

— Salamanderwerke 206

Kosmatek, CSSR-Provinzial 54

Krakau 229

Kraschnitz/Schlesien 117

Kraume, Herbert 316



REGISTER

Kraus, Franz, Xaver, Prof, 1901 93
Krebs, Paul, Maler 357

Krefeld 362

Kremsmiinster 72, 223

Kreuzlingen 271

Krieger, Karl-Friedrich, Historiker 162
Kiirnbach 135, 137

Kulmbach 151

Kupfer, Angelus, OSB, Abt 80
Kurzell 258

Lackendorf 360f.

Lahr 334

Laiz 360

Lambertini, Prosper, Eb Bologna 336

Lambruschini, Luigi, Kardstaatssekretir T 1854 176

Lamennais, Hugo-Felicite-Robert, Abbé, 11854
248

Landsberg 68

— Marii Himmelfahrt 68

Landshut 64

— Seligental, SOCist-Kloster 76

— Staatsarchiv 149

— Universitit 66

Lang, Peter Thaddius, Hist 137

Langenargen 204, 358

Langenburg, Archiv 150

Langenenslingen 191

Langhans, Hans, Syndikus 291, 298

Langlois, Claude, Hist 239ff., 2491.

Langobarden 310

Lauer, Hermann, Hist 89

Laun, Friedrich, Domkapitular 262

Lausanne 303

Lautenschlager, Karl, Oberbiirgermeister 205

Lech 268, 310

Ledochowski, Mieczyslaw Halka Kard 78, 83

Leimbach i.d. Schwalm 349

Leiprecht, Carl Josef, B Rottenburg, 11981 219

Leipzig 166, 229, 324

Leif}, Anton (Rupert), OSB, Abt 69, 73

Lender, Franz Xaver, Pf 258, 260

Lenin, Wladimir Iljitsch, 11924 65

Lenz, Desiderius (Peter), OSB, 11928 188, 357,
359

Lenzfried/Kempten 186

Leonard, Ludger OSB 83

Leopardi, Giacomo, Dichter, 1837 41

Lessing, Gotthold Ephraim, Dichter, 11781 36

Leuthold, Gabriel, Sekretir 155

Leutkirch 170, 203, 219, 271, 368

— Annapflege 107

Lewis, Matthew, Dichter, 11818 31-41

Lichtenstein, Karl, Hofmeister 100

393

Lichtenthal/Baden, SOCist-Abtei 91, 192, 368

Liebenau, Schlofl 261

Liechtenhan, R. 321

Liguori Alfonso Maria di, Ordensstifter, + 1787 53

Limburg 262

Lindau 166, 271

— Reichstag 1496 269

Linden, Franz Josef Ignaz Frhr von 184

— Joseph Frhr von, Minister, +1895 181, 184, 198

Lindenberg 93f.

Lindenhof-Altenstadt, Michaelskirche 354

Linder, Franz Joseph 111

— Josephine 111

— Margarita 111

— Maria, FdC-Generaloberin 108

— Otto, Architekt 357

Lindner, Pirmin, OSB, Abt 59

Linz 69, 71, 215

Lipp, Josef, B Rottenburg, 11869 104, 181, 187f,,
254, 2581f.

Litta, Lorenzo Kard 51

Loffingen 196

Lohe, Wilhelm, 1872 120, 127

Lowenstein, Grafschaft 319f.

Lohmann, Theodor, Unterstaatssekretdr, 11905
128

London 123

Lorck, Josias, Pf, 11785 307

Lorenzo, Valla, Humanist, 11457 322f.

Louis-Philippe, Kg Frankreich, 11850 244

Lucius Vestinus 310

Ludwig IV. der Bayer, dt. Kaiser, 11347 161

- 1., Kg Bayern, 11868 48, 62-78, 100

- II., Kg Bayern, 11886 75

- IIL, Kg. Bayern, ¥1921 79

- IX., Kg Frankreich, HI, 11270 63

— XIII., Kg Frankreich, +1643 126

— XVL, Kg Frankreich, 11793 63

— II1., von der Pfalz, Kurfiirst 305

- von Wiirttemberg, Gf 158

Ludwigsburg 181, 184£., 254f.

Liift, Johann Baptist, Prof, 11870 185

Liinig, Johann Christian, Jurist 166

Liitkemeier, Hans, Architekt, 11960 210ff.

Luise von Marillac, +1660 99

Luitgard, Ordensfrau 109

Lull, Konrad, Pf 160

Luneville, Friede von 1801 57

Lupfried von Ulm zu Wangen, Prilat 283

Lupold von Bebenburg, B Bamberg 11363 225

Luppenhofen 173f.

Luther, Martin, Reformator, 11546 19, 119, 140,
142, 197, 302, 305, 321, 324f., 345

Lutz, Johannes Frhr von, bayer. Ministerpris 75,
82



394

Luxeuil/Vogesen, OSB-Kloster 74
Lyon 126, 306
Lowen 324

Madlener, Johannes, Physiker, +1868 50, 54

Madrid 32f.

Magdeburg 120, 314

Magnus, Jocham 46

Maier, Anneliese, Philosophiehist 229

— Bonifaz, Pf 11929 186

Mailand 41, 303

Main 55, 310

Mainz 158, 184f., 191, 306, 332

— Dibzese 90

Maler, Michael, Jurist 277

Mallersdorf 80

Mande, Hendrik 315

Mangold, Konrad, Pf, +1931 203

Manila/Philippinen 84

Mannheim 63, 97, 257

— Stddt. Kunsthalle 366

Mannheim, Karl, Soziologe, 11947 38

Manzoni, Alessandro, Dichter, +1873 31-41

Marburg, Staatsarchiv 149

Marchtal (Ober-), OPrim-Kloster 165, 170f.,
181, 267-297, 308, 313

Maredsous/Belgien, OSB-Kloster 189f., 192

Margarete, Hz von Wiirttemberg 200

Margolin, C. J. 321

Maria Laach, OSB-Abtei 192ff.

Marktoffingen 174

Marloky, Baurat 198

Marquard, Odo, Prof 37

Marquard von Lindau, OFM, 11392 315

Marsilius von Inghen, Scholastiker, tum 1396
228f.

— von Padua, 11343 312f.

Maselheim 358

Mast, Josef, Regens, 11893 107, 187

Mastai-Ferretti, Giovanni Maria, Gf s. Rom: Pipste
PiusIX,

Matt, Wendelin, Bildhauer 357

Matthdus von Krakau, B +1410 226, 228

Mauch, Daniel, Bildhauer, +um 1543 355

Maucler, Eugen Frhr von, +1859 351f.

— Friedrich Frhr von, 11796 351f.

Mauser, Firma in Oberndorf 106

Mauzi, Robert, Literaturwiss 36

Max L., Kg Bayern 59, 62f., 65

- 1L, Kg Bayern, 11864 70, 75

— IIL, Josef Kurfiirst, +1777 57

Max Joseph L., Kg Bayern, 1825 57

Maximilian I, dt. Ks, 11519 162f., 308

~ IL, dt. Ks, 11576 164

REGISTER

- L, Kg Bayern, 11651 57, 305f.

May, Sigmunda, Sr 357

Mayenberg 202

Mayer, Heinrich V., Abt Wiblingen, +1411 233

- Jacob, Bildhauer, +1875 361

— Johannes IV., Abt, OPrim Roggenburg 273,
276, 284f.

Mayr, Peter Pf um 1470 238

Mazzini, Giuseppe, Freiheitskimpfer, +1872 41

Mecklenburg-Schwerin 126

Meersburg 282, 329, 369

Mehrerau, Abtei 61, 274

Meisner, Heinrich Otto, Hist 135

Meister des Verardus 306

Melanchthon, Philipp, Humanist, +1574 348

Meldegg, Philipp Reichlin von, Hofmeister
165

Melk, OSB-Kloster 72, 231f., 316, 339f.

Memmingen 151, 279

— St. Martin 367

Mennel, Faustin, Pf 259f.

Menzingen 109

Mergenthaler, Christian, Minister 264

Mergentheim 101, 151, 185, 189, 191, 258, 351

— Landkapitel 136, 139, 143

Merici, Angela, Hl, 11540 353

Merkle, Gottlieb, Pf, Prof 209, 212

Merowinger 310

Merseburg 324

Meschede 84

Meflkirch 358f.

Messerschmidt, Franz Xaver, Bildhauer, 11783
365

Metten, OSB-Kloster 66, 68f., 71, 73ff., 77, 81,
330

Metternich, Clemens Fiirst von, Staatsminister,
11859 116, 342

Metz 110, 192

Metzenleitner, Rupert, OSB, Abt 78

Metzger, Marieluise, FAC 239

Metzingen 264

Michaelbeuren 64, 72

Michelangelo, 1564 356

Michelsfeld 68

Miethke, Jiirgen, Hist 225

Mill Hill, Missionskloster 82

Miller, Jurist 291

- Konrad, Prof +1933 187

Mindanao/Philippinen 84

Minderau, OPrim-Kloster 267-297

Mitterndorf 80

Mghler, Johann Adam, Prof, 11838 9-30, 254f.,
335

Ménchengladbach 362

Moleschott, Jacob, Physiologe, 11893 46



REGISTER

Molitor Hugo, Hist 137

Montgelas, Maximilian Frhr von, Bayer. Staats-
mann, 11838 57-60, 62, 64f., 72

Monza 40

Moosheim 175 5

Morasch, Michaela, Abtissin 59

Mosel 310

Moser 198

- Beatus, Jurist 298

- Georg, BRottenburg 336

Moufang, Christoph, 1890 192

Miihler 128

Miihlhausen/Pforzheim 369

Miiller, Adam, +1829 46

— Johann Caspar, Verleger 191

- Wolfgang, Prof 310

Miinchen 46, 58, 6468, 70, 74f., 77, 79, 82, 100,
102, 126, 186, 188, 209, 228, 358, 363, 367

- Allgemeines Staatsarchiv 150

— Archiv des Erzbistums 150

— Erzdiozese 47, 76

— Geheimes Staatsarchiv 150

- Hauptstaatsarchiv 63

— Hollandeum 75

— Jesuiten-Kolleg 61

— Ludwigsgymnasium 75

— Ludwigskirche 77

— Mariensiule 65

— Neuhauserstrafle 61

— Nuntiatur 78, 175ff., 187

— Nymphenburg 64, 75

— St. Bonifaz 74f., 186

— St. Michael 61

— Staatsbibliothek 60, 150

— Technische Hochschule 211

— Universitat 100

Miinnerstadt, CRSA-Kloster 67

Miinster/Westf. 185, 295f., 346

— Bistumsarchiv 150, 153

Miinsterschwarzach, OSB-Abtei 60, 83f.

Mulberg, Johannes 303

Mulfingen, Josephspflege 104, 107, 259

Multscher, Hans, Maler, 11467 354f., 359

Mulzer, Josef Frhr von, Regierungspris 69

Muratori, Ludovico Antonio, Hist 41

Murer, Jakob, Abt Weiflenau 315

Nachbauer, Adolf, Pf, +1880 187
Namur/Belgien 189

Nancy 99

Napoleon 1. Bonaparte, 11821 44, 64, 221, 243f.
— III., Ks Frankreich, 11873 244
Ndanda/Ostafrika 83f.

Neander, Daniel Amadeus, B, $1855 123

395

Neapel 43f., 50-53

Nebauer, Ildefons, Pf 69

Neckarsulm 151

— Landkapitel 133

Necker, Vitus, Abt Salem, 11587 287, 297

Neinstedt a. Harz 117

Nellenburg, Grafen von 161

Nenningen 202

Nenninger, Leopold, Orgelbauer 363

Neresheim 170, 363

— OSB-Kloster 76, 229

— Schlof8 105

Neuburg/Donau, Staatsarchiv 150

Neudingen, Marienhof 257

Neuendettelsau 127

Neuenstein, Hohenlohe-Zentralarchiv 150

Neufra/Gammertingen 359

Neufra/Riedlingen 174

Neutrauchburg, Karl-Lichtenstein von, Hofmei-
ster 255

Newman, John Henry, Kard, +1890 338

Newton/N], St.-Pauls-Abbey 84

Nickel, Adam Markus, Regens 191

Nicolai, Friedrich, Schriftsteller, +1811 31

Niederalteich 59, 81

Niederbronn/Elsal 260

Nijmegen/NL, Universitit 229

Nikolaus, Magni de Jawor 11435 228

— von Dinkelsbiihl, Theologe, tum 1397 231,
234f,, 237

- von Oresme, Philosoph, 11390 229

Nipperdey, Thomas, Hist 44

Nérier, Thomas, Eb Freiburg, 11920 97, 262

Norbert von Xanten, OPrim 313ff.

Northeim, Grafen von 344

Novalis (Friedr. v. Hardenberg), Dichter, 11801
14, 37

Niirnberg 355

— Landeskirchliches Archiv 151

— Staatsarchiv 151

— Stadtarchiv 151

Niirtingen 357

Oberammergau 354

Oberbiiren a.d. Aare 350
Obergebelzig/Schlesien 206

Oberkirch 334

Oberlenningen 306

Oberlin, Johann Friedrich, 11826 116, 126
Obermarchtal, OPrim-Kloster, s. Marchtal
— Schlofl 58, 105

Oberndorf/Neckar 106, 196
Oberschonenfeld/Augsburg, SOCist-Kloster 367
Oberwinkling/Bogen 69



396

Oberwittelsbach/Aichach 71

Oberzell 258

Ochsenhausen, OSB-Kloster 160, 267-297, 342f.

Odheim 107

Offingen s. Fellbach-Offingen

Ohringen, Particular-Archiv 151

Ottingen 151 — Fiirstlich-6ttingisches Archiv 151

Ottingen-Spielberg, Fiirst von 174

Ottingen-Wallerstein, Ludwig Fiirst von, Regie-
rungspris 54, 70, 75, 77

Oul, Georg, B Eichstitt 62, 336

Offenburg 91, 94, 334

Offenschilt, Uldracus 164

Oggelsbeuren 67, 170, 160, 316

— Piuspflege 107

Ohnmacht, Landolin, +1834 361

Oldenburg, Staatsarchiv 151

Olga, Kg Wiirttemberg 111

Onstmettingen 350

Otrléans 316, 319

Orléans, Helene Hz von, 11858 126

Orthez/Bearn, OP-Kloster 230

Orvieto S. Severo, OPrim-Kloster 314

Orwell, George, Schriftsteller, +1950 331f.

Osiander, Friedrich Benjamin, Arzt 361

Ostein, Johann Friedrich Karl von 333

Ostrach 360

Ottenbach 355

Otterswang 368

Ottersweier 334

Otto, B Bamberg 367

— Gertrud, Kunsthist 352

Ottobeuren, OSB-Abtei 581, 61, 66, 71£f., 76, 80,
2731., 279, 363

Pacelli, Eugenio, 5. Rom: Pipste Pius XII.

Pachtler, Georg Michael, SJ, 11890 191

Paderborn, FAC-Kloster 100

Pagani/Neapel 50

Pamphilus de amore, mittellat. Komodie 224

Paola, Antonio de, +1814 43

Paris 63f., 82, 125f., 176, 228, 231

- Bernhardskolleg 346

- SOCist-Kloster Port-Royal 346

— Universitat 232, 316ff., 324

Passau 71, 149

Passerat, Joseph Amand, CSSR, *1772 47, 49,
52-55

Passy, Anton, Schriftsteller 50, 54

~ Georg, Schriftsteller 50, 54

— Joseph, Schriftsteller 50, 54

Peltier, A. C. 315

Peramiho/Ostafrika 83f.

Pere, Etienne, Generalsuperior 126

REGISTER

Perels, Joachim, Hist 263

Perthes, Friedrich, Buchhindler, 1843 48

Pestalozzi, Johann Heinrich, Erzieher, 11827 257

Petershausen, OSB-Abtei 267-297

Petrarca, Francesco, Humanist, 11374 224

Petrus Lombardus, Scholastiker, tum 1164 228

Pfaffenhofen/Ilm 74

Pflanz, Benedikt Aloys, Theologe, T 1844 175,254

Pflummern, Johann Heinrich von, Jurist 298

Pfullendorf/Baden 192

Pfifers, OSB-Kloster 72

Pielenhofen 341

Pierre d’Ailly, Kard, B von Cambrai, 11420 231

Pilsach, Senfft von 128

Planer, Andreas, 11606 348

Plankstetten/Oberpfalz, OSB-Kloster 79

Platen, Aurelie, Oberin 125

Plebanus von Herlisheim 235

Plinius d. A., Schriftsteller +79 309f.

Pohlhammer, Architekt 357

Polanco, Johannes Alphons de, 11576 315

Poltringen 196

Pommertsweiler 205

Pondorf 329

Porphyrios, Philosoph, 304 309f.

Portalis, Jean Etienne Marie, Direktor 244

Potsdam 110, 123f.

Prag 95

— Karls-Universitit 327

— St. Emaus 191f.

Probst, Rudolf, Rechtskonsulant, 11899 198

Pronath, Johann von 68f.

Proudhon, Pierre Josephe, Schriftsteller, +1865
332

Priifening, SOCist-Kloster 367

Priiss, Johann d.]., Drucker +1551 306

Rahner, Karl, Theologe 337

Raith, Romuald, Pf 69

Raitner, Johann, Abt von Weingarten 285

Raitnow, Wernher von, Prilat 283

Rantzau, Marianne Gf zu, Diakonisse, 11855
123f,, 126

Rastatt 91

Ratingen 206

Raugern/Briinn 72

Ravensburg 59, 113, 204, 210, 263, 265, 295

— Elisabethenkrankenhaus 261

— Pfriinderheim 261

— St. Josefskrankenhaus 261

Rechberg 259

Recke-Volmerstein, Adalbert Gf von, *1878
110, 117f.

Reden-Dohna, Armgard von, Hist 267



REGISTER

Regensburg 57f., 150, 171, 3291, 334, 367

— Bischofl.-Zentralarchiv 151

— Dom 77

- Reichstag 1640-41 295

- Schottenkloster 68

— St. Emmeram 269, 276, 284, 330

Reichart, Sebastian, Gesandter 277

Reichenau 97, 271

Reichenbach im Tile 354

Reichenbach/Opf., OSB-Kloster 59, 82f., 188

Reims 314

Reinhardt, Christa 141

Reinhardt, Rudolf, Prof 267, 175, 284

Reisach, Karl August, Gf von, B Eichstitt, Eb
Miinchen 77f., 336

Reiter, Josef, Pf, 1917 189

Renner, Frumentius, OSB 188

Reute 254, 260f.

Reutlingen 165

- St. Wolfgang 202

- Kreistag 1555 273

Reutlingendorf 174

Richardson, Samuel, Dichter, 11761 35

Richter, Benedikt, Rektor 72

Riedlingen 104, 170, 172f.

Riegel/Kaiserstuhl 258

Riegg, Ignatius Albert von, B Augsburg,
+1836 68, 71

Ringseis, Johannes Nepomuk 83

Rink, Joseph Alois, Pf 308

Rinn, Friedrich, SJ, 11866 54

Ripamonti, Giuseppe, Schriftsteller 39

Ritter, Druckerei 309

Robespierre, Maximilien de, 11794 32

Rochester 324

Rodt, Franz Konrad, Kard von, B Konstanz 329

~ Maximilian Christoph von, B Konstanz 171

Roggenburg, OPrim-Kloster 267-297, 362ff.

Rohan-Soubise, Arman Gaston von, Fiirstb Strafl-
burg, +1749 100

Rohr, OSB-Abtei 81

Rom 43, 46, 48, 50, 71, 77, 82£., 107, 1571, 176f.,
199, 301, 305, 314, 3271, 363

— Bibliotheca Apostolica Vaticana 303f.

- Collegium Romanum 67, 262

— Laterankonzil IV/1215 316

— Pipste:

— AlexanderIIL., +1181 367

~ BenedikeXIL, +1342 313

— Benedike XIII., +1423 336

— BonifatiusIX., +1404 226

— Bonifaz VIIL., +1303 313

— ClemensXIV., 11774 32

— EugenlIV,, 11447 122

— Gregor VIL, 11085 158

397

- Gregor VIIL, 11585 328

— GregorXV., 11623 305

— Gregor XVI, 11846 71,177

— InnozenzIIL., $1216 159, 327

— Johannes VIIL, 1882 312

— Johannes XXII., 11419 226

— Johannes XXIII., 11963 338

- LeoX,, 11521 322

— Leo XIII., +1903 191

— MartinV., +1431 157, 342

- NikolausI., +867 312

— Paulll,, 11471 225f.

— PaullV., 1559 328

— Pius VL, $1779 32,43

— PiusIX., +1878 178, 191

— UrbanIV., 11264 156

- Urban V., 11370 226

— ViktorIV., +1138 367

— St. Paul 188f.

— St. Peter 356

- Vatikanisches Geheimarchiv 176

Rommel, Friedrich, Abt Roggenburg 293, 296

Roos, Johann Christian, B Limburg 11896 262

Rosenharz 261

Rot an der Rot, OPrim-Kloster 267-297, 313ff.

Rothenburg ob der Tauber 151

— Stadtarchiv 151

Rott, Matthius, Abt von Salem 286f., 297

Rotteck, Karl von, Politiker, 11840 91f.

Rottenbuch 80

- Hohen Peissenberg 61

Rottenburg 78, 102, 104, 107, 170, 174, 176, 178,
181, 188f., 196, 203, 206-212, 255, 264

— Bistumsarchiv 151

— Caritasverband d. Didzese 253-262

— Dom 187, 199

— Martinihaus 207

— Priesterseminar 187, 370

— Siilchenfriedhof 181

Rottenburger Wirren 1868 187

Rottenburg-Stuttgart, Diézese 9, 103, 183, 185,
187, 198, 253-262, 313, 336, 353, 358

Rottenkolber, Gregor, OSB, Abt Tegernsee 59

Rottenmiinster 105f., 108, 112, 165, 290

Rottweil 104,108, 111,175, 185,219, 309, 360, 368

- Hofgericht 282

— Lorenzkapelle 353

Rousseau, Jean-Jacques, Schriftsteller, 11778 32

Ruckgaber, Emil, Pf, 11905 185ff.

Rudolf von Biberach + um 1326 315f.

Ruef, Johann Kaspar 88

Ruesseg, Anna von, Abtissin 159

Ruge, Arnold, Schriftsteller, 1880 46

Rupertshofen 170, 182

Ruprecht von der Pfalz, dt. Konig, 11410 162



398

Sabbatini, Magistrat 72

Sickingen, Stift 156

Sailer, Johann Michael, Theologe, 11832 4549,
64, 681f., 88, 116, 253, 329

Salach 184

— St. Margaretha 187

Salat, Hans, Dichter, +1561 308

Salem, SOCist-Kloster 89, 166, 268-297, 329

Salm-Dyck, Augusta von 259

Salm-Hoogstraeten, Otto Gf von 198

Salmansweiler s. Salem

Salzburg 59, 367

— St. Peter 62, 64

- Universitit 81

Sambuga, Josef Anton, Hofprediger 63f.

Sandius, Maximilian, +1658 315

Saulgau 160f., 163, 359

Sauter, Benedikt (Roman), OSB, +1908 95, 191

Savonarola, Girolamo, Bufiprediger, 11498 327

Schiufelein, Hans Leonhard, Kiinstlert1538/40
308

Schaffhausen 191

Schaffner, Martin, Kiinstler, T1546/47 360

Schaz, Michael, Syndikus 294, 297

Schegk, Jakob 11587 348

Scheller, Sebastian, Gesandter 277

Schenk, Eduard von, bayer.
11841 66f.

Scherr, Leonhard (Gregor), OSB 70, 73

Scheyern, OSB-Kloster 68f., 73f., 78f.

Schilcher, Kommissir 58

Schindelli, Conradus, Pf 158

Schlayer, Johannes, Politiker, 11860 175, 177f.

Schlegel, Friedrich, Kulturphilosoph, 11829 45,
48f.

Schleglmann, Alfons M., Hist 61

Schleiermacher, Friedrich, Theologe, +1834 38

Schleswig, Landesarchiv 152

Schlippenbach, Gf von 128

Schoffer, Peter, Drucker +1502/03 306

Schlésser, Hugo, Architekt, +1955 206, 207f.,
214

Schlosser, Kiinstler 357

— Julius Friedrich, Hist, 11861 45

Schmalkaldischer Bund 279

Schmid, Christoph von, Pf 253

- Konrad, Kanoniker 158

Schméger, Karl Erhard, CSSR, 11884 188, 255f.

Schnabel, Ferdinand 334

Schneider, Josef, Kanzleidir, +1978 211f.

Schober, Ildefons (Friedrich), OSB, 11918 83,192

Schoeffer, Druckerei 306

Schénebiirg, Elisabethenheim 107

Schontal 340

Schonweiler, Josef, Pf, 11840 174

Staatsbeamter,

REGISTER

Schérzingen 175

Schofer, Joseph, Politiker 98

Scholl, Arcadia, FAC, Oberin 104f.

Schott, Albert 184

- Antonie 184

— Eduard, *1812 184

— Eduard Saladin 184

— Friedrich-August, * 1843 184

— Paul Anselm, OSB, +1896 183-194

— Sigmund 184

Schiirer, Matthias, Drucker +1519 306

Schumacher, Kurt, Politiker, +1952 264

Schussenried, OPrim-Kloster 267-297, 313ff.,
329, 368

Schwab, Johann Baptist Hist 318

Schwibisch Gmiind 101-104, 106, 108-111, 195,
203, 209, 219, 254, 259ff., 355

— Anst. z. Guten Hirten 105

— Heilig-Geist-Spital 101

— Heiligkreuzmiinster 199

— St. Josef 106, 112

— St. Lazarus 105

— St. Loreto 108, 112

- St. Ludwig 105

- St. Vinzenz 105, 108

Schwibisch Hall 204

Schwibischer Bund 269f., 272, 275, 2791,

Schwarz, Franz Joseph, Prilat 107

Schwarzach 258, 334

— OFM-Kloster 260

Schweiklberg, OSB-Abtei 83

Schweinhausen 206

Schwenckfeld, Caspar, 11561 142

Schwerdt, Josef, Pt +1829 222f.

Scifelli 49

Schell, Hugo, Hist 61

Seckau/Steiermark, OSB-Abtei 79, 83, 192f.

Sedlmeier, Wilhelm, Wb Rottenburg, * 1898 210,
212 )

Seedorf 360f.

Seelbach/Lahr 260

Seeon, OSB-Kloster 80

Seitenstetten, Amandus Nekham von, OSB 72

Seligenthal 76

Senestréy, Ignaz von, B Regensburg, +1906 330

Seoul/Siidkorea 84

Sepp, Johann Nepomuk, Prof 61

Seripando, Girolamo, OESA, 11563 324

Seuse s. Heinrich Seuse

Siebenrock, Kiinstler 357

Sieglerschmidt, J6rn, Hist 138

Sieflen, OFM-Kloster 67, 239, 260f., 359

Sieveking, Amalie, Diakonisse, 11859 116, 124f.

— Carl, Senator, 11847 118

Sigismund, dt. Kg, 11437 157



REGISTER

Sigmaringen 94, 259, 358

- Fiirstl. Hohenz. Museum 360

Smetana, Rudolf Ritter von, CSSR, 11871 53

Soboul, Albert, Hist 32

Soden, Arthur Frhr von 198

Solesmes 82

Solgne/Lothringen 211

Sonnenburg 131

Sonntag, Andreas, Abt Ochsenhausen 297

Spahr, Gebhard, OSB, 11986 342

Spaur, Gesandter 78

Speckle, Ignaz, OSB, Abt St. Peter/Schwarz-
wald 88

Speinshart/Opf., OPrim-Kloster 313

Speyer 68, 90, 353

Spiegel, Ferdinand August, Gf von, Eb Koln,
11835 335

Spindler, Max, Hist 64

Spittler, Friedrich Christian, 11867 257

Spitz, Carl, Superior 103

Spohn, Rudolf, Pf, +1961 205f., 208-212, 219

Spoleto 178

Spreiter, Thomas, MissionsB 79

Springinklee, Hans, Kiinstler, um 1520 306

Sproll, Joannes Baptista, B Rottenburg, 11949
206f., 264

St. Blasien 62, 87, 309

St. Florian/Osterr. 223, 231

St. Gallen, OSB-Kloster 60, 125, 235, 271f., 312

St. Georgen 273

St. Georgenschild-Gesellschaft 269

St. Giustina, OSB-Kloster 339

St. Ludwig/Ufr. 83

St. Otulien 78ff., 82, 84f., 188f.

St. Paul/Kirnten 62, 223

St. Peter/Schwarzwald 88f., 93, 188, 311, 361

St. Petersburg 116

St. Polten 334

St. Vincent/USA, OSB-Kloster 65, 69, 77

Stahl, Friedrich Julius, Jurist, 11861 120, 128

Stammbheim/Calw 257

Stammler, Wolfgang Prof 235

Stark, Martin, CSSR, 11852 52

Starker, Kiinstler 357

Staufeneck 184

Stegmiiller, Friedrich Prof 228

Stein, Adam von, Prilat 283

— Karl Reichsfrhr von und zum, Staatsmann,
+1831 116

Steinbach 109

Steingaden/Obb. 61

Steinkopf Verlag 110

Sterzinger, OTheat 330

Stetten a.k.Markt 358, 360

Steyl 82

399

Stiegele, Sattler 198

Stifft, Joseph von 50

Stimpfle, Alois, B Augsburg 363

Stoebele, Ferdinand, Braumeister 170

Stolberg-Werningerode, Anna Grifin zu, Diako-
nisse, 11868 123, 125

— Anton Gf zu, Minister, 11854 123

— Eberhardt Gf zu, 11872 131

Strambino, Jean-Baptiste de, B Lausanne, 11684
303

Straub, Johann Baptist, Bildhauer, +1784 365

Straubing, St. Wolfgang 330

Straubinger, Johannes, Caritasdir 253-256

— Josef 103

Strauf}, David Friedrich, Theologe, 1 1874 46, 120

Straflburg 63, 90, 100, 102ff., 109, 111, 114, 116,
125f£., 203, 228, 260, 262, 306, 333{., 348, 361

— FdC-Kloster 67

— St. Peter 63

Strafldorf 209

Strigel, Bernhard, Maler 367

Strébele, Erwin 182

— Hermann 170

- Johann Georg 170

— Theresia 170

— Urban, Pf +1858 169182

- Walburga 170

Striib, Kiinstlerfamilie 359

— Peter d. A., +1504/05 359

Stiitzle, Arzt 189

Stunica 323

Sturm, Johann, Pidagoge, 1589 348

Stuttgart 106, 108, 110, 185, 187, 195-224, 229,
231, 238, 258, 259, 2611f., 357, 367

~ Altes Schlof 196, 361

— Baugewerkschule 199

- Europiischer Hof 207

- Hauptbahnhof 211

— Hauptstaatsarchiv 152, 176

- Karlsgymnasium 207

- Katharinenhospital 199

- Kleines Haus 203

- Kunstgebiude 207, 212

- Konigsbau 366

— Landeskirchliches Archiv 152

— Linden-Museum 366

— Marienanstalt 207

— Marienhospital 108, 110ff., 211

— Marienkirche 200, 219

— Marstall 200f., 204, 207f.

— Neues Schloff 196

— Orangerie 201, 208

— Paulinenpflege 257

— Planie 208

— Polytechnikum 199



400

- Schlofl Solitude 196f., 200

— St. Eberhard 195-220

— St. Elisabeth 202

— St. Fidelis 204

- St. Georg 204, 206

— Staatsgalerie 366

~ Stockach 200

— Technische Hochschule 202, 211

— Villa Reitzenstein 206

- Wiirttemb. Landesbibliothek 224, 238, 307

- Wiirttemb. Landesmuseum 366 :

Stuttgart-Bad Cannstatt, Liebfrauenkirche 202,
358

Stuttgart-Botnang, St. Clemens 206

Stuttgart-Degerloch, Marii Himmelfahrt 206

Stuttgart-Feuerbach 209

Stuttgart-Gablenberg 207

Stuttgart-Kaltental 209

Stuttgart-Sillenbuch 209, 212

Stuttgart-Untertiirkheim 366

Stuttgart-Wangen, St. Christophorus 366

Stuttgart-Weil im Dorf 209

Subiaco, OSB-Kloster 339

Sulz/Neckar 186

Syrlin Jorg, Bildhauer, 11491 359

Tinikon/CH, SOCist-Kloster 344

Tauberbischofsheim 184

Tauler s. Johannes Tauler

Tegernsee, OSB-Kloster 59, 308, 339

Tengen, Agnes von, Abtissin 159

Tengen/Hegau 93

Teschen 110

Tettnang 59

Thalhofer, Valentin, Prof, +1891 186

Theodolinde von Wiirttemberg 259

Therese von Jesu, Hl +1582 125

Theresia von Avila, HI +1582 315

Thile, General von, Minister, 11852 128

Thomas von Aquin, Theologe, 11274 228, 236
~ von Kempen, Mystiker, 11471 237f.

Thorn 165

Thurn und Taxis, Fiirstenhaus 105, 167, 171

Tibullus, rém. Dichter 119 v.Chr. 224

Tierenburg, Prilat 283

Tilly, Johann Tserclaes, Feldherr, 11637 305

Tokwon/Nordkorea 84

Toulouse 230

Tournai 190

Tours 32

Toxites, Michael, Humanist 348

Tracy, ]. 321

Trajan, Marcus Ulpius, rom. Kaiser, +363 309

Traub, Kiinstler 357

Treptow 351

REGISTER

Trient, Konzil 1545-63 45, 75, 303, 316, 324

Trier 60, 99, 228

- Bistumsarchiv 152

— Stadtarchiv 152

— Stadtbibliothek 229

Trivulzio 304

Trugenhofen, Schloff 170

Tschirner, Regierungsrat 122

Ti.ibingen 9, 82, 100, 142, 174f., 184f., 196, 206,
238, 259, 262, 328, 335, 340, 351

— Evangelisches Stift 224

— Katholisch-Theol. Fakultit 9, 176f., 187, 223,
338

- Universitit 164, 347f., 367

— Universitdtsbibliothek 211, 224, 238

— Wilhelmsstift 185ff., 221-238, 308

Tiichle, Hermann, Prof +1986 370

Tiiller, Maximilian, Jurist 298

Tutzing 79, 84f.

Tyniec/Krakau, OSB-Kloster 62, 69, 222f.

Uhlhorn, Gerhard, Hist 118, 253

Ulm 58f., 100f., 165, 181, 255, 259, 270, 278f.,
283, 306-309, 342, 355, 364f.

— Deutschordens-Haus 329

— Garnisonskirche 263

— Miinster 77

— St. Elisabeth-Kirche 329

— St. Michael zu den Wengen 307f.

— Stadtarchiv 152

— Stadtbibliothek 306f.

— Wagner’sche Buchdruckerei 306-309

- Wohler'sche Buchhandlung 306-309

Ulrich, Hz von Wiirttemberg, 11550 60, 347f., 361,
367

- IIL, Abt Wiblingen, 11371 233

— von Wiirttemberg, Gf 158

Ulrich’sche Buchdruckerei 174

Ungern-Sternberg,  Alexander
1868 123f.

Unterkochen 176

Untermarchtal, FAC-Kloster 99-114, 239, 261

Unterroth/Ulm 186

Urach, Amanduskirche 316

Urlau 186

Ursberg, OPrim-Kloster 267-297, 350

Urspring, OSB-Kloster 316

Ursula, HI +452 352f.

Utz, Joseph, Kaplan, 11891 259

Uznach, St. Otmarsberg, OSB-Abtei 84

von, Dichter,

Vasler, Jakob, Jurist 298

Vaticanum I 1869-70 78, 335
Vaticanum II 1962-64 17, 194, 302
Veith, Johann Emmanuel 48, 50, 52, 54



REGISTER

Ven Marcel, van de, OPrim-Generalabt 363

Venard, Dominique Julia, Hist 137

— Marc, Hist 137

Venedig 334

Veringenstadt 359f.

Verkade, Wilibrord (Jan), OSB, 11946 188

Vermeil, Antoine, Pf 126

Vicari, Hermann von, Eb Freiburg, 11868 94,188,
254

Vico, Hist 41

Viernheim/Worms 184

Villingen 91, 311

Vilshofen 83

Vinzenz von Aggsbach 315

— vonPaul, HI 11660 93,99f., 107,113, 118, 239,
260

Virginia de Leyva, Ordensfrau 39f.

Vogler, Georg, Pf, 11814 308

Vogt, Anselm, Pf 254ff., 258

Voigt, Johannes 46

Voisin, Franz, Priester 191

Volders/Tirol 81, 189

Voltaire (F.-M. Arauet) 11778 32

Wacker, Theodor, Politiker, 11921 87, 96f.

Wichter-Spittler, Karl Eberhard von, Mini-
ster 109

Waegwan/Siidkorea 84

Waging, Bernhard, Schriftsteller 315

Wagner, Pf 106

— Christian UlrichI., Buchdrucker, 11763 307

— Christian UlrichIL., Buchdrucker, 11804 307

— Matthiius, Buchdrucker 307

Wahl, Regierungsrat 108

Waibel, Gregor, OSB 72f.

Waiblingen 264

Wald, SOCist-Kloster 359

Waldburg, Gf Truchsef von 165

Waldburg-Wolfegg, Grifin von 329

Waldburg-Zeil, Fiirsten von 110

— Fiirstl. Gesamtarchiv 315

Waldmichelbach 184

Waldméssingen 171

Waldner, Alexius 353

Waldsassen 76

Waldsee 259, 273

Walldiirn 258

Wallerstein/Ries 174

Walter, Ferdinand, Jurist, 11879 334f.

Walter, Friedrich, OPrim, Abt Obermarchtal,
+1841 171, 253

Wangen 104, 107

Wannenmacher, Josef, Kiinstler 357

Warschau 43, 51, 55

Warschauer Regel 1789 49f., 55

401

Warthausen 253

—Fiirsten von 161

Weber, Max, Soziologe, +1920 31

— Norbert, OSB, Abt 80

Weckmann, Niklaus, Kiinstler 352, 354, 359f.,
364

Wegelin, Georg, Abt Weingarten 288, 297

Weichert, Johann, CSSR 43

Weigle, Friedrich, Orgelbauer 203

Weikersheim, Ev. Dekanatsamt 153

Weiler, Theodor 342f.

Weiler/Gmiind 203

Weilheim/Teck 316, 361f.

Weimar 98, 264, 337

Weingarten 9, 107f., 161, 187, 240, 250, 346

— (OSB-Abtei 58, 76, 157, 165, 224, 267-297, 329,
342

Weinheim 257

Weishaupt, Adam, Freimaurer 57, 60

— Georg, Jurist 298

Wei}, Eberhard, Hist 59

— Konrad, Schriftsteller, 11940 358

— Ludwig, Posthalter 61

Weiflenau (Minderau),
267-297, 313ff.

Weiflenhorn 307

Weiflenstein 188, 255, 354

Weitingen, St. Martinus 364

Weller, Arnold, Hist 256, 261

— Karl, Hist 256

Weltenburg/Donau, OSB-Kloster 68, 74

Wendelstein, Lazarus, Jurist 298

Werdenberg, Grafen von 163

— Margarete von, Abtissin 158

Werdenfels 43

Werkmeister, Benedikt Maria, Aufklirer 308

Werner, Zacharias, Dichter, +1823 45, 48f., 52, 54

Werthmann, Lorenz, 11921 262

Wespel, Radegundis, OFM 239

Wessenberg, Ignaz Heinrich von, Theologe,
11860 46,89,170,173f.,177, 181, 254,257, 369

Wessobrunn 79

Westfilischer Friede 1648 57, 128, 294

Wettenhausen, CRSA-Stift 267-297

Wetterauischer Grafenverein 269

Wetzlar, Reichskammergericht 351

Weyl, Brigitte, Verlegerin 307

Weyland, Franz Josef, * 1769 184

— Maria Antonia 184

Wiblingen, OSB-Abtei 58, 62, 66, 69, 221-238,
274, 316, 357

Wichern, Johann Heinrich, 11881 117-120, 124,
1271.

Wien 43,45f.,49-55,69,73, 88, 100, 126, 199, 233,
237, 301f., 324, 333, 352, 364

OSB-Abtei 58, 165,



402

~ Schottenstift 72, 223, 296

— Stephansplatz 72

— Universitat 50, 227, 229, 231, 234

— KongreR 1814-15 48

Wiesbaden, Hauptstaatsarchiv 153

Wiesensteig 365

Wieskirche 61

Wiest, Andreas, Politiker 101, 255, 258

Wilbs, Julius 361

Wildbad 112

Wilhelm II., de. Kaiser, $1941 192

- L, Kg Wiirttembcrg. 11864 102, 178, 185, 361

- von Ockham, Theologe, 11349 67, 228, 312

Wimmer, Bonifaz, OSB, Abt 65, 73, 77

— Sebastian (Bonifaz), OSB 69

Winckelhofer, Hieronymus, Jurist 277

Windberg/Ndb., OPrim-Kloster 313

Windhorst, Ludwig, Politiker 97

Windischmann, Friedrich, Generalvikar 77

Windsheimer Kapitel 346

Wirth, Georg, Jurist 291, 298

— Georg, Syndikus 298

Wittelsbacher Fiirstengeschlecht 71

Wittenberg 118, 327, 348

— Kirchentag 1848 128

Wittlingen 257

Walffle, Kiinstler 365

Wolfartsweiler 359

- Wolflin, Johannes, Chorherr 158, 163

Wolfram von Eschenbach, Dichter,  um 1200 224

Wolfsteiner, Willibald, OSB, Abt, $1942 79f.

Wolfurt, Lukas von, Prilat 283

Wolter, Maurus (Rudolf), OSB, 11890 188f.

~ Placidus (Ernst), OSB, Abt Beuron 11908 97,
189

Worms 90, 171

- Konkordat 1122 94

— Reichstag 1535 164f.

Wrede, Karl Philipp Fiirst, 11838 65

Wiirttemberg, Herzogtum 340

REGISTER

Wiirzburg 90, 145

— Bischofl. Ordinariatsarchiv 153
— CRSA-Kloster 67

— Universitit 324

Wurmlingen 185

Xanten, Stiftsarchiv 150, 153
- Regionalmuseum 315

Yenki/Mandschurei 84

Zaandam/NL 188

Zabern 100

Zihringer 310f.

Zagreb, FAC-Kloster 100

Zams/Tirol 100

Zeil 107

Zeiler, Sebastian, Kaplan 102, 104

Zeitblom, Bartholomius, Kiinstler, 1 1518 354, 359

Zeller, Christian Heinrich, Pidagoge, 11860 118,
257

Zentner, Minister 65

Ziebland, Georg Friedrich, Baumeister +1873 74

Ziegelbauer, Max, Wb Augsburg 362

Ziegler, Thomas Gregor, OSB, B Linz 11850 66,
69, 71,223

Zimmer, Jurist 298

— Patriz Benedikt 45

Zimmerle, Karl Pf 1892 198

Zimmermann, Jiirgen, Chorherr 161

Zimmern, Fiirsten von 360

Ziigel, Maler 357

Zurzach, St. Verena 158

Zweibriicken 57, 63

Zweibriicken, Kirchenschaffneiamt 153

Zwiefalten, OSB-Abtei 58, 160, 224, 274, 343

Zwingli, Ulrich, Reformator, 11531 142






Zum Thema Restauration oder Neubeginn
im 19. Jahrhundert

Reinhold Rieger

Wolfgang Prof3

Ouo WeiB

Frumentius Renner
Wolfgang Hug
Schwester Marie Luise

Metzger

Ernst Schering

Begriff und Bewertung des Monchtums bei

~Johann Adam Mohler (1796-1838)

Monch und Nonne in der europdischen Lite-
ratur des spaten 18. und frithen 19. Jahrhun-
derts. Der Wandel ihres Bildes bei Denis .
Diderot. Matthew Lewis. Ernst Theodor
Amadeus Hoffmann und Alessandro Man-
zoni

Die »transalpinen« Redemptoristen und der
»Zeilgeist« :

Die benediktinische Restauration in Bayern
seit 1830

Dic Klosterfrage im GroBherzogtum Baden
Die Gemeinschaft der Barmherzigen Schwe-
stern vom heiligen Vinzenz von Paul in Unter-
marchtal

Ordenserneuerung und Gestaltwerdung der
Diakonie im Protestantismus des 19. Jahr-
hunderts



	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Begriff und Bewertung des Mönchtums bei Johann Adam Möhler (1796 - 1838)
	Mönch und Nonne in der europäischen Literatur des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts der Wandel ihres Bildes bei Denis Diderot Matthew Lewis, Ernst Theodor Amadeus Hoffmann und Alessandro Manzoni
	Die "transalpinen" Redemptoristen und der "Zeitgeist"
	Die benediktinische Restauration in Bayern seit 1830
	Die Klosterfrage im Großherzogtum Baden
	Die Gemeinschaft der Barmherzigen Schwestern vom Heiligen Vinzenz von Paul in Untermarchtal
	Ordenserneuerung und Gestaltwerdung der Diakonie im Protestantismus des 19. Jahrhunderts
	Die Kirchenvisitationsakten des 16. Jahrhunderts und ihr Quellenwert
	Leere Seiten
	Das Damenstift Buchau am Federsee zwischen Kirche und Reich im Spätmittelalter und in der frühen Neuzeit
	Urban Ströbele, erster Stadtpfarrer von Buchau, erwählter, nichtbestätigter Bischof von Rottenburg mit einer Abbildung
	Pater Anselm Schott (1843-1896) Leben und Wirken
	Zur Baugeschichte der St. Eberhardskirche in Stuttgart mit 6 Abbildungen
	Ex Bibliotheca Monasterii Wiblingensis zu den mittelalterlichen Handschriften des Tübinger Wilhelmsstifts
	"Katholizismus auf weiblich"
	Leere Seiten
	Caritasfrühling in den Diözesen Rottenburg und Freiburg im 19. Jahrhundert ein Überblick
	Pfarrer Alois Dangelmaier und der Oeffinger Frauenprotest politisches Christentum im NS-Staat
	Leere Seiten
	Das Kollegium der Schwäbischen Reichsprälaten im 16. und 17. Jahrhundert Untersuchungen zur korporativen Verfassung und Organisation mindermächtiger geistlicher Reichsstände
	Josef Lenzenwenger u.a., Geschichte der Katholischen Kirche ein Grundkurs
	Kirchengeschichte und allgemeine Geschichte in der Schweiz die Aufgabe der Helvetia Sacra
	Bibliotheca Apostolica Vaticana
	Bibliotheca Palatina Ausstellung der Universität Heidelberg in Zusammenarbeit mit der Bibliotheca Apostolica Vaticana
	Elmar Schmitt, Die Drucke der Wagnerschen Buchdruckerei in Ulm 1677-1804 ...
	Robert L. Wilken, Die frühen Christen wie die Römer sie sahen
	Wolfgang Müller, Archäologische Zeugnisse frühen Christentums zwischen Taunus und Alpenkamm
	Karl Schmid (Hg.), Die Zähringer eine Tradition und ihre Erforschung ...
	Chartularium Sangallense, Bd. IV; 1266-1299, bearb. von Otto Clavadetscher
	Hermann Josef Sieben, Die Konzilsidee des lateinischen Mittelalters (847-1378)
	Kaspar Elm (Hg.), Norbert von Xanten Adliger - Ordensstifter - Kirchenfürst
	Rudolf von Biberach: De Septem itineribus aeternitatis Nachdruck der Ausgabe von Peltier 1866 mit einer Einleitung in die lateinische Überlieferung und Corrigenda zum Text von Margot Schmidt ...
	Christoph Burger, Aedificatio, Fructus, Utilitas. Johannes Gerson als Professor der Theologie und Kanzler der Universität Paris
	Johannes Fried (Hg.), Schulen und Studium im sozialen Wandel des Hohen und Späten Mittelalters
	Gerhard Fritz, Die Geschichte der Grafschaft Löwenstein und der Grafen von Löwenstein-Habsburg
	Comelis Augustijn, Erasmus von Rotterdam Leben - Werk - Wirkung
	Erasmus von Rotterdam, Novum Instrumentum (Faksimile-Neudruck), hg. von Fieinz Holeczek
	Erwin Iserloh (Hg.), Katholische Theologen der Reformationszeit 2
	Dr. Johannes Eck, Seelsorger - Gelehrter - Gegner Luthers
	Frank Ganseuer, Der Staat des »gemeinen Mannes« Gattungstypologie und Programmatik des politischen Schrifttums von Reformation und Bauernkrieg
	Winfried Eberhard, Konfessionsbildung und Stände in Böhmen 1478-1530 ...
	Miroslav Hroch/Anna Skybová, Die Inquisition im Zeitalter der Gegenreformation
	Paul Beck, Ausgewählte Aufsätze zur Geschichte Oberschwabens
	Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg 19,1985
	Ernst Walter Zeeden/Peter Thaddäus Lang (Hg.), Kirche und Visitation Beiträge zur Erforschung des frühneuzeitlichen Visitationswesens in Europa
	Ludwig Hüttl, Marianische Wallfahrten im süddeutsch-österreichischen Raum Analysen von der Reformations- bis zur Aufklärungsepoche
	Susanne Schlösser, Der Mainzer Erzkanzler im Streit der Häuser Habsburg und Wittelsbach um das Kaisertum 1740-1745
	Jörg Sieger, Kardinal im Schatten der Revolution der letzte Fürstbischof von Straßburg in den Wirren der Französischen Revolution am Oberrhein
	Felix Bernard, Der Bonner Rechtsgelehrte Ferdinand Walter (1794-1879) als Kanonist ein Beitrag zur Geschichte der Kirchenrechtswissenschaft des 19. Jahrhunderts
	Ludwig Mödl, Priesterfortbildung um die Mitte des 19. Jahrhunderts dargestellt am Beispiel der Pastoralkonferenzen von 1854-1866 im Bistum Eichstätt
	Ingrid Wurtzbacher-Rundholz (Hg.), Theodor Heuss über Staat und Kirche 1933 bis 1946 mit Materialienanhang über Konkordatsfragen 1927
	Liselotte Höfer/Victor Conzemius, Otto Karrer 1888-1976 Kämpfen und Leiden für eine weltoffene Kirche
	Albert Schmidt, Zusätze als Problem des monastischen Stundengebets im Mittelalter
	Kloster Blaubeuren 1085-1985 Benediktinisches Erbe und Evangelische Seminartradition
	Gerhard Dopffel/Gerhard Klein (Hg.), Kloster Blaubeuren 900 Jahre
	Johann Lang/Otto Kuchenbauer, 850 Jahre Klostergründung Kaisheim (1134-1984) Festschrift zur 850-Jahrfeier des ehemaligen Zisterzienserklosters und Reichsstifts Kaisheim
	Hans-Jörg Reiff u.a., Kloster Ochsenhausen Geschichte, Kunst, Gegenwart
	Hermann Pretsch (Hg.), Kloster Zwiefalten eine Dokumentation der Vereinigung von Freunden der Geschichte Zwiefaltens, seines Münsters und Klosters
	Klosterarbeiten aus dem Bodenseeraum
	Kloster Amelungsborn 1135-1985
	Gerhard Rehm, Die Schwestern vom gemeinsamen Leben im nordwestlichen Deutschland Untersuchungen zur Geschichte der Devotio moderna und des weiblichen Religiosentums
	Les Cisterciens à Paris
	Marlies Hörger (Hg.), Der Verschleierte Märchen von Ketzern und Verfemten
	Norbert Hofmann, Die Artistenfakultät an der Universität Tübingen 1534-1601
	Thomas Max Safley, Let No Man Put Asunder the control of marriage in the german southwest
	Arthur E. Imhof, Die verlorenen Welten Alltagsbewältigung durch unsere Vorfahren - und weshalb wir uns heute so schwer damit tun
	Philipp Matthäus Hahn, Beschreibung mechanischer Kunstwerke (Reprint)
	Paul Sauer (Bearb.), Im Dienste des Fürstenhauses und des Landes Württemberg die Lebenserinnerungen der Freiherren Friedrich und Eugen von Maucler
	Karl Prümm, Walter Dirks und Eugen Kogon als katholische Publizisten der Weimarer Republik
	Frank Günter Zehnder, Sankt Ursula
	Christus im Leiden Kruzifixe : Passionsdarstellungen aus 800 Jahren
	Walter Ziegler u. a., Gotik an Fils und Lauter
	Peter Hawel, Die Pietà eine Blüte der Kunst
	Gert K. Nagel, Schwäbisches Künstlerlexikon vom Barock bis zur Gegenwart
	Karl Caspar, Das druckgraphische Werk
	Manfred Hermann, Kunst im Landkreis Sigmaringen
	Heimat an der Eschach: Dunningen - Seedorf - Lackendorf
	Ulrich Marstaller, Die Peterskirche in Weilheim Fotos von Joachim Feist
	Umschau
	Vereinsnachrichten
	Back matter

